# انطاق الوري

بها تيسر من أحكام البدعة والهوى

تأليف أبي العباس / نصر صالح الخولاني

ر|جعه وقدم له فضيلة الشيخ / عبد العزيز بن يحيم البرعي

कार इस्प्रिस प्रमेद्धर

Alle

المستعل المان المستعل المان

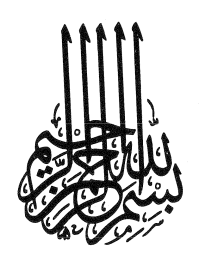
## انحاف الورى

### بها تيسر من أحكام البدعة والهوس

تأليف أبي العباس / نصر صالم المولاني

راجعه وقدم له فضيلة الشيخ / عبد العزيز بن يحيى البرعي

مكتبة الثقافة عدن دار التيسير





بسم الله الرحمن الرحيم

#### كلمة شكر وتقدير

ايماناً مني بقوله عز وجل ﴿ وإذ تأذن ربكم لأن شكرتم لأزيدنكم ولإن كفرتم إن عذابسي لشديد ﴾ [إبراهيم -٧] وقوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - كما في مسند الإمام أحمد من حديث الأشعث بن قيس رضي الله عنه (إن اشكر الناس لله عز وجل أشكرهم للناس).

أحمد الله العلي العظيم وهو للحمد أهل ولا حول ولا قوة إلا به ، أحمده ربي على نعمه العظيمة التي لا تحصى ، وهن أجلها وأعظمها نعمة الهداية والتوفيق لسبيل العلم النافع والعمل الصالح .

وأسأله سبحانه المزيد من فصله إنه جواد كريم بر رحيم.

كما أشكر كل من كان له الفضل علي بعد الله عز وجل في تحصيلي العلمي ، وأخص منهم بالشكر والتقلير مشائخي الكرام الأفاضل منهم شيخ مشايخنا الوالد المحدث العلامة | أبو عبد الرحمن مقبل بن هادي الوادعي حفظه الله تعالى وشفاه وعافاه ورزقه الصحة في بدنه والقوة في علمه وأدامه لنصرة السنة والحق. وحكذا شيخنا الوالد الفاضل المحدث | أبو الحسن مصطفى بن إسماعيل السليماني حفظه الله وبدارك في عمره وعلمه وجعله ذخراً للسلفية . والشيخ الفاضل والداعية المحنك | أبو ذر عبد العزيز بن يحيى البرعي حفظه الله والذي أعطاني من وقته فراجعت هذا المؤلف عليه في إحدى أسفاره الدعوية ، وقد تفضل حفظه الله ورعاه بكتابة مقدمة مختصرة فجزاه الله خيراً . ولا أنسى في هذا المقام ما قدم في والداي حفظهما الله تعالى من كل سوء ومكروه ، فلهما يعود الفضل بعد الله عز وجل في تفرغي لنيل العلوم الشرعية ، فجزاهما الله خيراً ورحم ضعفهما وجعلني قرة عين لهما ووفقني لبرهما والإحسان إليهما . كما الشرعية ، فجزاهما الله خيراً ورحم ضعفهما وجعلني قرة عين لهما ووفقني لبرهما والإحسان إليهما . كما الشكر كل من ساعدني على نشر وطبع وإخراج هذا المصنف إلى حيز الوجود ومد إلي بيد العون وأخرص منهم :

الأخ الفاضل : عبد الخالق بن عبد المجيد مشعبي . والأخ الفاضل | أبو سعيد معمر بن يسلم بن طالب حفظه الله تعالى . والأخ الفاضل | أبو البراء عبد المجيد بن هود بن عامر حفظه الله ووفقه لمواصلة العلم . والأخ الفاضل | أبو عبد الله شعبان بن عبود الحداد حفظه الله تعالى . والأخ الفاضل | أبو صالح فهد بن مطلق بن طالب حفظه الله تعالى . والأخ الفاضل | شايف الخطيب حفظه الله تعالى ورعاه . والوالد الفاضل | أبو أمين سيلان بن محفوظ عباد رعاه الله ومتعه بعمره في طاعته سبحانه . وهكذا سائر الأخوة القائمين على دار التيسير فقد تفضلوا بطبع هذا الكتاب فجزاهم الله خيراً وبارك فيهم وفي دارهم .

والحمد لله رب العالمين .



#### تقديم فضيلة الشيخ / عبد العزيز بن يحيى البسرعي حفظه الله تعالى

الحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وعلى آله وسلم وبعد:

فقد اطلعت على الرسالة المسماة: "إتحاف الورى بما تيسسر من أحكام البدعة والهوى "التي ألفها أبو العباس نصر بن صالح الخولاني ، فألفيتها رسالةً نافعةً مدعمة بالأدلة من كلام الله وكلام رسوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم -. وقد عقد فصولاً مهمة من تتبعها علم أهميتها ، ولذا فأنصح طلبة العلم وغيرهم باقتنائها والاستفادة والإفادة منها ، مع الدعاء لكاتبها نسأل الله عز وجل أن يبارك فيه وفي علمه وأن ينفع به وبكتابه الإسلام والمسلمين إنه ولي ذلك والقادر عليه والحمد لله رب العالمين .

کتـه

عبد العزيز بن يحيى البرعي ١٢|شعبان|٢١١

اليمن – إب- مفرق حبيش هاتف : 8 \$ 444 \$ | 3 | 997 ،

ص ب: (۹۰٤)



بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة المؤلف

إن الحمد لله ، نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شــرور أنفســنا ، ومـن ســيئات أعمالنــا ، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له .

واشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له ، واشهد أن محمداً عبده ورسوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم -.

﴿ يَانِيهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله حَقَّ تَقَاتُه وَلا تَمُوتَنَ إلا وأنتم مسلمون ﴾ . [ آل عمران – ١٠٧

﴿ يَأْيِهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وقولُوا قولاً سديداً \* يصلح لكم أعمالكم ويغفر لكم ذنوبكم ومــن يطـع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيماً ﴾ . ٦ الأحراب-٧١ ٦

﴿ يأيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحد وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيراً ونساءً والقوا الله الذي تسائلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيباً ﴾ . [النساء-١]

أما بعد :

فإن الناظر المتبصر ، لأحوال الناس ومعاشهم المتعسر ، يجد ما يعجب منه اللبيب ، من ظهور البدع المستفيضة التي كان من آثارها المجنية تشويه جمال الدين الحنيف ، والشرع الشريف ، وافتتان الرعاع ومسن لا علم عنده بها . فانكب كثير من الناس ورائها قبلاً ، واتخذوها ديناً وسبلاً ، وحسبوا أن لا تكون فتنة ، وابتغوا بها القربة ، وزين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عن السبيل فهم لا يهتدون .

فإلى دعاة الإسلام ، والعاملين في حقل الدعوة السلفية ، أقـدم هـذا البحث المتواضع المستقى مـن كتـب سلفنا الذاخرة ، التي حوت الكتب النفيسة ، فيها الأقوال والأحكام والعبر المدعمة بالأدلة الصحيحة .

وهذه الرسالة عبارة عن « وصايا عظيمة وحكم بليغة واصول وقواعد تمثل سبيل المؤهنين ، ونهج السلف الصالح ، وعلماء السنة .

فعليك أخي الكريم بها ، وإياك وحذلقة المتحذلقين ، وتكلفات المتكلفين ، وشعارات المهرجين . و لا تنخدع بدعاوي المخالفين من الجماعات والاتجاهات التي لا تلتزم طريق أئسة الهدى ، و لا تدين للمشايخ الفضلاء بفضل و لا قدوة ، فإنها في سبيل الهوى والشذوذ والهلكة ولو بعد حين ، فإن الأمر لا بد أن ينجلي عن الحق ، فاصبر على السنة ، ولو شعرت بالغربة ، وإياك والقنوط واليأس ، فإنه لا ييأس من روح الله إلا القوم الكافرون » . (١)

(١) مقدمات في الأهواء والافتراق والبدع . ناصر بن عبد الكريم العقل ص ٩٩ .

#### إتحــاف الـــوري بما تيســـر من أحكام البدعــة والهـوي \_\_\_\_

ألا هل من ناظر إلى العدو الصائل ، فيتخذ له الدواء العاجل .

إننا لو كشفنا الستر لوجدنا ، سبب الداء العضال في هذه الأمة يرجع رأساً إلى قلة بيان المينين للمنهج السلفي في التلقي والاستدلال ، وفي معاملة الصديق والعدو والقريب والبعيد .

فما أقل من نصب نفسه ناصحاً للأمة ، وحذرها من الأهواء والبدع المضلة ، وبصرها بأحوال السلف . ربطاً للحديث بالقديم من حيث النبات على الحق ، والاستماتة دونه ، والذب عن السنة وأهلها ، والتحذير من البدعة وأهلها ، فتحيا السنن وتنتشر ، وتحوت البدع وتندثر .

فيين يديك هذا المختصر ، من مواقف السلف وأقوالهم معتصر ، نصيحة للأمة ، وتشميراً لعلو الهمة ، للعمل بالكتاب والسنة والذب عنهما ، حتى يميز الله الخبيث من الطيب ، فيظهر الحق الأبلج ، وينكسر ويختفي الباطل اللجلج .

« رزقنا الله الاتباع وأحياء السنن ، وجنبنا البدع والأهواء في السر والعلن ». (١) والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات

قاله مستمدًا من الله العون أبو العباس | نصر بن صالح الخولاني غفر الله له ولوالديه .

(١) الأمر بالإتباع للسيوطي رحمه الله تعالى . ص ٩٧.

#### وفيه ساحث

المبحث الأول: الاعتصام بالكتاب والسنة: -

اقتضت رحمة الله تعالى لعباده أن جعل لكل داء دواء ، إلا السام . علمه من علمه وجهله من جهله ، فجعل الله لكل شيء سبباً ، فخلق الخلق لا ليستكثر بهم من قلة ، ولا ليتقوى بهم من ضعف ، سبحانه جل عن الشبيه والنظير ، خلقهم لحكمة عظيمة ، وأمانة شريفة ، فلم يتركهم هملاً ، ولم يذرهم سدا ، فتعالى الله القائل : ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون \* ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون ﴾ [الذاريات - ٢٥١٥٥].

فالجن والإنس كلهم عبيد له ﴿ إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمُواتُ والأرض إلا آت الرحمن عبداً \* لقد أحصاهم وعدهم عداً \* و كِلهم آتيه يوم القيامة فرداً ﴾ . [مريم - ١٩٥٥]

أسبغ الله على عباده نعمه الظاهرة والباطنة ، التي لا يحصيها عددا إلا هو سبحانه ﴿ وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها ﴾ [ ابراهيم - ٣٤] . وهن أجلّ النعم نعمة العلم والعمل الصالح ، التي من أجلّها بياناً وإيضاحاً ، أرسل الله الرسل مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ، وأنزل الكتب تبياناً وتفصيلاً لكل شيء .

فمن رام الهدى والرشاد لج الباب ، فمن لج ولج ، ومن جد وجد ، وعليه أن يلتمس سبيل الخير والهدى ، التباع هدي المصطفى حملى الله عليه وعلى آله وسلم - ، فهو الطريق إلى مرضات رب العالمين ، و ما سواه من الطرق مسدودة منقطعة ، فانفرد طريقه حملى الله عليه وعلى آله وسلم - المذي رسمه بأقواله و أفعاله و تقريراته ، فلهذا وذاك أو جب الله علينا الاعتصام والتمسك بالكتاب والسنة والعض عليها بالنواجذ كما كان سلف الأممة ، وخير قرونها . وتجد هذا ضرورة معلومة من الدين ، فنصوصه محكمة قاطعة في الدلالة والثبوت ، مأخوذة مأخذ التسليم لشهرتها ، فهي اكثر من أن تحصر وأشهر من أن تذكر . فوجب على السالك سبيل الحق أن يكون وقافاً عند حدود الله مكتفياً بما شرع الله سبحانه وتعالى ، لا يقول كيف و لا لم بل هو الاستسلام والإذعان والانقياد والانكسار بين يدي رب العباد ، فلا تجده يقلم على تحريف النصوص و تأويلها بغير حجة ، و لا قرينة تدعو إلى التأويل ، بل هو الاتباع المجرد المذي أساسه على تحريف النصوص و تأويلها بغير حجة ، و لا قرينة تدعو إلى التأويل ، بل هو الاتباع المجرد المذي أساسه الإخلاص واقتفاء آثاره حملى الله عليه وعلى آله وسلم - ، فلا تجده رفع قولاً فوق قول الله ورسوله من الله عليه وعلى آله وسلم - ، فلا تجده رفع قولاً فوق قول الله ورسوله من عبد عرف حكمة خلقه ، فأقام أساسها ، وعرف عظمة ربه المذي خلق السموات والأرض ، والمذي من من عبد عرف حكمة خلقه ، فأقام أساسها ، وعرف عظمة ربه الذي خلق السموات والأرض ، والذي بده الضر والنفع والموت والحياة والنشور، و كل إليه راجعون ، فخافه من أن يقع في معصيته ومحادته بيده المضر والون الحلق عرفوا ما عرف ، وأدر كوا هده الحقيقة وهذا الأصل الأصيل لسدت أبواب

فتحت للناس البدع والضلال ، ولما كان الهوى متبعاً على حساب الكتاب والسنة ، ولا ظهر للمبتدعة رأي ، ولما قام لهم سوق ، فحينئذ « تظهر أنوار الشرع ، وتسطع شمول العدل ، وتهب رياح الدين ، وتستعلن كلمة الله في عباده ، وترتفع أو امره و نواهيه ، وتقوم دواعي الحق ، وتسقط دواعي الباطل ، وتكون كلمة الله هي العليا ، ودينه هو المرجوع إليه ، المعول عليه ، وكتابه الكريم وسنة رسوله الباطل ، وتكون كلمة الله هي العليا ، ودينه هو المرجوع إليه ، المعول عليه ، وكتابه الكريم وسنة رسوله حملى الله عليه وعلى آله وسلم — هما المعيار الذي توزن به أعمال العباد ، ويرجع إليهما في دقيق الأمور وجليلها ، وبذلك تنجلي ظلمات البدع ، وتنقصم ظهور أهل الظلم ، وثنكر نفوس أهل ماصي الله وتخفق رايات الشرع في أقطار الأرض ، ويضمحل جولان الباطل في جميع بـ الاد الله عز وجل » (١) ويعيش أهل الإسلام في ظل بركة الكتاب والسنة .

فياليت قومي يعلمون ويدركون اثر ذلك فيشمروا عن سواعدهم للنهوض بهذا الأصل القويم ، والصراط المستقيم الذي رضيه لنا العزيز الحكيم ، وأتمه نعمة على عبده ورسوله المنعوت بكونه بـالمؤمنين رؤوف رحيم ، نطق به الكتاب ، وسار عليه النبي حصلى الله عليه وعلى آله وسلم – والأصحاب .

«وبالجملة: - فعلى المؤمن أن يعلم أن النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - لم يسترك شيئاً يقرب إلى الجنة إلا وحدث به » (٢) محذراً منه ، فقامت الحجة على الحلق ، واستبانت المحجة .. وعُلِمَ أن الذوق والحال والكشف والوجد والمنامات محكوم عليها بحاكم آخر ، وليست مصدراً للتحاكم إليها ، كما سلكها بعض الزائفين وهذا هو «منشأ ضلال من ضل من المفسدين لطريق القوم الصحيحة ، حيث جعلوه حاكماً يتحاكمون إليه فيما هو صحيح فاسد فجعلوه حكماً بين الحق والباطل ، فنبذوا الكتاب والسنة ولم يحكموا العلم والنصوص ، وحكموا الأذواق والحال والمواجيد ، فعظم الفساد ، وطمست معالم الإيمان والسلوك المستقيم » (٣) فعلى العبد السالك أن يعلم بوجوب طاعة نبيه -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - لأمر الله سبحانه وتعالى بذلك في كتابه العزيز ، وتصيص السنة على هذا المقام أيضاً ودونك بعض تلك الأدلة :-

فمن أدلة الكتاب : —قال الله تعالى : ﴿ وأطيعوا الله والرسول لعلكم ترحمون ﴾ [آل عمران – ١٣٧]. قال تعالى : ﴿ وأرسلناك للناس رسولاً وكفى بالله شهيداً \* من يطع الرسول فقد أطاع الله ومن يتول فما أرسلناك عليهم حفيظاً ﴾ [النساء – ٧٩|، ٨]. وقال تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله أطيعوا الله أطيعوا الله أطيعوا الله أطيعوا ألرسول وأولى الأمر منكم ... ﴾ [النساء – ٥٥] وقال تعالى : ﴿ ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم ﴾ [النساء – ١٣] وقال تعالى : ﴿ وأطيعوا الله

<sup>(</sup>١) رفع الريبة عما يجوز وما لا يجوز من الغيبة . المطبوع ضمن – الرسائل السلفية في إحياء سنة خير البرية – ص ١٨.

 <sup>(</sup>٢) رسالة في السماع والرقص للمنبجي الحنبلي - رحمه الله تعالى - ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٣٩.

وأطيعوا الرسول وأحذروا فإن توليتم فاعلموا أنما على رسولنا البلاغ المبين ﴾ [ الماتدة - ٩٧ ] وقال تعالى: ﴿ ويسألونك عن الأنفال قــل الأنفـال لله والرسـول فـاتقوا الله واصلحـوا ذات بينكـم وأطيعـوا الله ورسوله إن كنتم مؤمنين ﴾ [ الأنفال - ١] وقال تعالى : ﴿ يأيها الذيبن آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه وأنه إليه تحشرون ﴾ [ الأنفال - ٢٤ ] وقال تعالى : ﴿ وأطيعوا الله ورسوله ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم واصبروا إن الله مع الصابرين ﴾ [الأنفال \_ ٣٠ ] وقال تعالى : ﴿ إنما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم ان يقولوا سمعنـــا وأطعنــا وأولئك هم المفلحون ﴾ [ النور – ٥١ ] وقال تعالى : ﴿ وأطيعوا الرسول لعلكم ترحمون ﴾ [ النور – ٥٦ ] و قال تعالى: ﴿ قُل أَطِيعُوا اللهُ وأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تُولُوا فَإِنَّا عَلَيْهُ مَا حَمْلُ وعليكم ما حملتم وإن تطيعُوه تهتدوا وما على الرسول إلا البلاغ المبين ﴾ [ النور − ٤ ه ] وقال تعالى : ﴿ فليحذر الذين يخالفون عن أمــ ه أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم ﴾ [ النور – ٣٣] و قال تعالى : ﴿ مَن يَطْعُ اللَّهُ ورسُولُهُ فَقَد فاز فوزاً عظيماً ﴾ [ الأحزاب - ٧١] وقال تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول و لا تبطلوا أعمالكم ﴾ [محمد- ٣٣] وقال تعالى : ﴿ وَمَن يَعْضَ اللهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً مِبِناً ﴾ [ الأحزاب ٣٦] وقال تعالى : ﴿ وَمَن يَطِعُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ يَدْخُلُهُ جَنَاتَ تَجْرِي مَن تَحْتُهَا الْأَنْهَارُ وَمَن يتول يعذبه عذاباً أليمــاً ﴾ [ الفتح – ١٧ ] و قال تعالى : ﴿ اتبعوا ما أنزل إليكم من ربكم و لا تتبعوا من دونــه أو ليــاء قليـــلاً مــا تذكـرون ﴾[ الأعراف—٣ ] و قال تعالى : ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخَذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانتِهُوا واتقوا الله إن الله شــديد العقاب ﴾ رالحشر− ٧] وقال تعالى : ﴿ قُلْ إِنْ كُنتُم تَحْبُـونَ اللهُ فَاتْبَعُونَ يَحْبُبُكُمُ اللهُ ويغفر لكم ذنوبكم والله غفور رحيم ﴾ [آل عمران - ١٣١] وهذا قليل من كثير وفيه كفاية لمن طلب الهداية .



#### ومن أدلة السنة:

جاء في الصحيحين عن أبي هريرة - رضي الله تعالى عنه -عن النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - قال : ( دعوني ما تركتكم فإنما أهلك مسن كان قبلكم كثرة مسائلهم واختلافهم على أنبيائهم ، فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه وما أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم ) .

وفي الصحيحين عن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله -صلى الله عليه وعلى آلمه وسلم -:

إن مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل غيثاً أصاب أرضاً فكانت منها طائفة قبلت الماء فأنبتت الكار والعشب الكثير وكان منها أجادب أمسكت الماء ونفع الله بها الناس فشربوا وسقوا وزرعوا وكان منها طائفة إنما هي قيعان لا تمسك ماءً ولا تنبت كار فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما بعشني الله به فعلم وعلم ومثل من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به ).

وفي البخاري <sup>(۱)</sup> عن أبى هريرة – رضي الله تعالى عنه –أن رسول الله –صلى الله عليــه وعلى آلـه وسـلم – قال : ركل أهتي يدخلون الجنة إلا هن أبى قالوا : وهن يــأبى يــا رســول الله ؟ قــال : هــن أطـاعني دخــل الجنة . وهن عصانى فقد أبى ) .

وفي البخاري أيضا مع الفتح رقم ( ٢٣٣٨) عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال : جاءت الملائكة الى النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - وهو نائم فقال بعضهم إنه نائم والقلب يقضان فقالوا : إن لصاحبكم هذا مثلاً قال فاضربوا له مثلاً فقال بعضهم إنه نائم وقال بعضهم إن العين نائمة والقلب يقضان : مثله كمثل رجل بنى داراً وجعل فيها مادبة وبعث داعياً فمن أجاب الداعي دخل الدار وأكل من المأدبة ومن لم يجب الداعي لم يدخل الدار ولم يأكل من المأدبة فقالوا أولوها له يفقهها فقال بعضهم إنه نائم وقال بعضهم إن العين نائمة و القلب يقضان فقالوا فالدار الجنة والداعي محمد -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - فمن أطاع محمداً -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - فقد أطاع الله ومن عصى محمداً -صلى الله عليه وعلى آله وسلم وعلى آله وسلم - فقد أطاع الله ومن عصى محمداً -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - فقد أطاع الله ومن عصى محمداً -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - فقد أطاع الله ومن عصى محمداً -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - فقد أطاع الله وسلم - فقد عصى الله ومحمد فرق بين الناس ) .

وفي البخاري مع الفتح رقم ( ٧٣٣٨) عن أبي موسى - رضي الله تعالى عنه -عن النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - ( إنحا مثلي و مثل ما بعثني الله به كمثل رجل أتى قوماً فقال يا قوم إنبي رأيت جيشاً بعيني وإني أنا النذير العريان فالنجاء فأطاعه طائفة من قومه فأدجوا فانطلقوا على مهلهم فنجوا وكذبت طائفة منهم فأصبحوا مكانهم فصبحهم الجيش فأهلكهم واجتاحهم فذلك مثل من أطاعني فاتبع ما جئت به )

و جاء عند مسلم وغيره عن ابن مسعود – رضي الله تعالى عنه –أن رسول الله –صلى الله عليه وعلى آله

<sup>(</sup>١) مع الفتح رقم (٥٨٧٨ . كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة .

وسلم — قال: ( ما من نبي بعثه الله في أمة قبلي إلا كان له حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره ، ثم إنها تخلف من بعدهم خلوف يقولون ما لا يفعلون ويفعلون ما لا يؤمرون فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن ، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل ) .

وفي المسند أيضا بسند صحيح عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال : قال رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - : ( لكل عمل شرة ولكل شرة فسرة فمن كانت فترتمه إلى سنة فقد افلح ومن كانت إلى غير ذلك فقد هلك ) . (٣)

وثبت عند الترمذي وأبي داود عن عبيد الله بن أبى رافع عن أبيه عسن النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - قال : ( لا ألفين أحدكم متكناً على أريكته يأتيه الأمر من أمري مما أمرت به أو نهيت عنه فيقول : لا ندري ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه ). (٤)

و جاء أيضا عند الترمذي و أبي داود وغيرهما من حديث العرباض بن سارية – رضي الله تعالى عنه –قــال : وعظنا رسول الله –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – موعظة بليغة و جلت منها القلوب وذرفت منها

<sup>(</sup>١) انظر الصحيحة (٤ / ٢٥٣).

<sup>(7)</sup> مححه شيخنا مقبل بن هادي - حفظه الله تعالى - في الجامع الصحيح 2 ليس في الصحيحين (7|77-77) .

<sup>(</sup>٣) انظر الجامع الصحيح لشيخنا – حفظه الله تعالى – (١٧٧١).

<sup>(3)</sup> رواه أبو داود (۱۲ | 707 | والزمذي (| 7 | 373 | وصححه شيخنا حفظه الله تعالى – في الجماعع الصحيح (| 7 | 7 | و (| 7 | 7 | ) و (| 7 | 7 | ).

#### إتحساف السوري بما تيسسر من أحكام البدعية والهبوي \_

العيون فقلنا يا رسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا قال : ﴿ أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن

تأمر عليكم عبد حبشي ، وإنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً . فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور فكل بدعة ضلالة ) . (١)

وروى عبد ابن هميد في المنتخب من المسند (  $| N \rangle$  عن أبي شريح الحزاعي – رضي الله تعالى عنه –قــال : خرج علينا رسول الله –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – فقال : ( أبشروا أبشـروا أليـس تشـهدون أن لا إلـه إلا الله وانـي رسـول الله ؟ قـالوا : نعـم ؛ قـال : فإن هـذا القـرءان طرفـه بيــد الله وطرفـه بـأيديكم فتمسكوا به فإنكم لن تضلوا ولن تهلكوا بعده أبداً ) . (7)

<sup>(</sup>١) حديث صحيح ، أخرجه المترمذي رقم (٢٦٧٦) وأبو داود رقم (٧٠٦٤) وأهمد في المسند (١٦٦١و ١٦٧) وغيرهم .وانظر جامع شيخنا (١٩٩١) .

<sup>(</sup>٢) انظر تخريجه في الصحيحة للعلامة المحدث الألباني - رهمه الله تعالى - (٢ م ٣٣) رقم ( ٢١٣)



#### من آثار السلف:

أخرج الدارمي في سننه ( ١ | ٣٩) كتاب العلم عن ابن هسعود رضي الله عنــه قــال : ( اتبعــوا ولا تبتدعــوا فقد كفيتم) . (١)

وقال أيضاً: (ستجدون قوماً يدعونكم إلى كتاب الله وقد نبذوه وراء ظهورهم ، فعليكم بالعلم وإياكم والنبدع والتنطع والتعمق وعليكم بالعتيق ) (\*) والعتيق هو القديم والمراد به سنة النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - . وجاء في البخاري (\*) عن حذيفة أنه قال : (يا معشر القراء استقيموا فقد سبقتم سبقاً بعيداً فإن أخذتم يميناً وشمالاً فقد ضللتم ضلالاً بعيداً ) . وقال ابن عمر رضي الله عنهما : (لا ينزال الناس على الطريق ما تبعوا الأثر ) . (\*)

وعن عروة بن الزبير رضي الله عنهما أنه كان يقول : ﴿ اتباع السنن قوام الدين ﴾ .

وقد كان الصحابة رضي الله عنهم يحرصون على السنة ويعظمونها فقد أخرج مسلم (7|7,9-9.9) رقم (777) عن محمد بن عبد الرحمن أن رجلاً من أهل العراق قال له: (سل لي عروة بن الزبير عن رجل يهل بالحج فقال الرجل من أصحاب رسول الله —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — يأمر الناس بالعمرة في هؤلاء الأشهر وليس فيها عمرة فقال: ألا تسأل أمك عن ذنبك. فقال عروة إن ابا بكر وعمس لم يفعلا ذلك قال الرجل من هنا هلكتم ما أرى الله إلا يعذبكم أحدثكم عن رسول الله —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — وتخبروني بأبي بكر وعمر).

وفي الصحيحين <sup>(°)</sup> عن ابن عمر رضي الله عنهما قال : عن النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - قال : (إذا استاذنت أحدكم اهرأته إلى المسجد فلا يمنعها) ، فقال بـــلال بــن عبـــد الله : والله لنمنعهن . قال فأقبل عليه عبد الله فسبه سباً سيئاً ما سمعته سبه مثله قط وقال : "أخبرك عن رسول الله -صلــى الله عليــه وعلى آله وسلم - وتقول والله لنمنعهن ".

وعن مجاهد قال : (ليس أحد إلا يؤخذ من قوله ويترك إلا النبي حسلى الله عليه وعلى آلـه وسـلم - ) وروي معناه عن الشعبي (٢) وعن بعض الأئمة الأعلام .

<sup>(</sup>١) وأخرجه الطبراني في الكبير رقم ( ١٧٧٠) وقبال الهيثمني في المجمع (١١٨١) : "رجالـه رجبال الصحيح . وقبال العلامة الألباني – رهمه الله تعالى – في تحقيق كتاب العلم لزهير بن حرب (ص١٢٢) رقم (٥٤) : " اسناده صحيح " .

<sup>(</sup>٢) التنبيه والرد للملطي ص (٨٥) .

<sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح رقم ( ٧٧٨٧) .

<sup>(\$)</sup> إيقاظ همم أولي الأبصار للفلاني – رحمه الله تعالى – ص (٣٧) .

<sup>(</sup>٥) مسلم (۱ / ۲۲۳) رقم (۵۳۶) و (۸۳۸) و (۹۳۸) و البخاري رقم (۵۳۸) و (۲۷۸) و (۹۷۸).

<sup>(</sup>٣) لِيقاظ همم أولي الأبصار للفلاني – رحمه الله تعالى – ص (٣٣) .

#### إتعاف السوري بما تيسسر من أحكام البدعة والهـوي \_

قال الشعبي رحمه الله : ( ما حدثوك عن أصحاب رسول الله حملى الله عليه وعلى آله وسلم – فخذ  $\dots$  به  $\dots$ ) .

وفي شرح أصول أهل السنة (١/٥٦/٥٦) عن الأوزاعي رحمه الله تعالى قوله: ( اصبر نفسك على السنة وقف حيث وقف القوم ، وقل بما قالوا ، وكف عما كفوا ، واسلك سبيل سلفك الصالح فإنه يسعك ما وسعهم ) .

وقال الجنيد رحمه الله تعالى: " الطرق كلها مسدودة إلا على المقتفين آثـار رسـول الله -صلى الله عليـه وعلى آله وسلم - والمتبعين سنته وطريقته فإن طرق الخيرات كلها مفتوحة عليـه كمـا قـال تعـالى: ﴿ لقـد كان لكم فى رسول الله أسـوة حسنة ﴾ [الأحزاب ٢١] حليه الأولياء (١٥٧١٥٠).

وعن أبي العالية الرياحي أنه قال: (تعلموا الإسلام فإذا تعلمتموه فلا ترغبوا عنه وعليكم بالصراط المستقيم فإنه الإسلام ولا تحرفوا الإسلام يميناً ولا شمالاً. وعليكم بسنة نبيكم ، والذي كان عليه أصحابه ، وإياكم وهذه الأهواء التي تلقى بين الناس العداوة والبغضاء . فحدثت الحسن فقال : صدق ونصح . فحدثت حفصة بنت سيرين فقالت يابأهلي أنت حدثت محمداً بهذا ؟ قلت لا قالت فحدثه إذا ) . (() وفي الترمذي أن رجلاً من أهل الشام سأل عبد الله بن عمر عن التمتع بالعمرة إلى الحج فقال عبد الله بن عمر : (هي حلال . فقال الشامي : إن أباك قد نهى عنها . فقال عبد الله : (أرأيت إن كان أبي قد نهى عنها وصنعها رسول الله —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — أأمر أبي اتبع أم أمر رسول الله —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — أهد أبي اتبع أم أمر رسول الله —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — . فقال :

وجاء عن ابن الماجشون أنه سمع الإمام مالك يقول: " من أحدث في هذه الأمة شيئاً لم يكن عليه سلفها فقد زعم أن محمدا —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — قد خان الرسالة لأن الله تعالى يقول: ﴿ اليوم أكملت لكم دينكم ﴾ [ الماتدة  $-\pi$ ] فما لم يكن يومئذ ديناً فلا يكون اليوم ديناً ". ( $\pi$ )

وقال الشافعي رحمه الله تعالى : ( أجمع الناس على أن من استبانت لـه سنة رسـول الله –صلى الله عليـه وعلى آله وسلم – لم يكن ليدعها لقول أحد ) (٤٠ .

رزقنا الله العلم النافع والعمل الصالح .

<sup>(</sup>١) التنبيه والرد ص (٨٤) و شرح اعتقاد أهل السنة (١ | ٣٣) .

<sup>(</sup>٢) الترمذي رقم (٤٢٨) وسنده صحيح.

<sup>(</sup>٣) الاعتصام للشاطبي -رهم الله تعالى- (٢ ٣٥).

<sup>(</sup>٤) إعلام الموقعين لابن القيم – رحمه الله تعالى – (٢ ٢٨٢).



#### المبحث الثاني: -

#### أساس قبول العمل عند الله تعالى

إن تما ينبغي على السالك إذا بادر إلى عمل يبتغي به الدار الآخرة ، ان يقف مع نفسه ملياً وقفة حساب وتأمل وتفكر وتدبر هل يجد الباعث له على هذا العمل ابتغاء وجه الله وحده دون من سواه ؟ أم الباعث له على هذا العمل حب التصنع للمخلوقين والسمعة والرياء ؟ فإن كان الأول انتقل إلى مرحلة ثانية ووقفة من وقفات الحساب والتأمل والتدبر ، وإن كان الثاني فالويل له إن اقدم على فعله بل يجب عليه الإنكفاف . والوقفة الثانية هي أن ينظر هل هذا العمل الذي اقدم على فعله أو هذا القول الذي اقدم على التقول به بعد أن أخلص لله سبحانه موافق لهدي رسول الله حصلى الله عليه وعلى آله وسلم – ؟ فإن كان اقدم عليه وهو تما اثر عنه حصلى الله عليه وعلى آله وسلم — فليحمد الله على توفيقه وتسديده وليسارع إلى فعله قبل أن تحول الحوائل أو تمنعه الموانع فكم من مريد للخير لا يبلغه والقلوب بين إصبعين من أصابع الرحمن يقلبها كيف يشاء ومتى شاء سبحانه وتعالى .

فوجب على العبد أن يكون حذراً من هذه المزالق ، وهذه المسالك الوعرة . وليجعل لأعماله الباطنة ميزاناً يزنها به . وميزانها الوحيد الفريد ، هو ما جاء في الصحيحين من حديث عمر بن الخطاب – رضي الله تعلى عنه –قال : سمعت رسول الله –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – يقول: (إنحا الأعمال بالنيات ، وإنحا لكل امرئ ما نوى ، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله ، فهجرته إلى الله ورسوله ، ومن كانت هجرته لذنيا يصيبها أو امرأة ينكحها ، فهجرته إلى ما هاجر إليه ) .

قال العلامة القسطلاني رحمه الله تعالى كما في شرحه على البخاري : " من أراد الغنيمة صحح العزيمة ، ومن أراد المواهب السنية أخلص في النيبة ، ومن أخلص الهجرة ضاعف الإخلاص أجره ، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله ، وإنحا تنال المطالب ، على قدر همة الطالب ، وإنحا تدرك المقاصد ، على قدر عناء القاصد ، وعلى قدر أهل العزم تأتي العزائم ".

فالإخلاص عزيز وما أعزه على النفوس ، وأهل الإخلاص هم السباقون إلى كل خير ، وهم من حقق كلمسة التوحيد ، وما دلت عليه واستلزمته من إفراد الله تعالى وحده في العبادة ، فلا شريك لـه ، و لا نـد لـه ، و لا إله غيره .

ويا لله العجب من بعض أفراد المسلمين ، الذين لا يعرفون كلمة التوحيد إلا تلفظاً ! فكم عبــد غـير الله في دار الإسلام ؟ وكم شدت من رحـال إلى غـير الله تعـالى ؟ وكـم النجــا الجـاهلون إلى القبــور والأضرحـة ، للتمسح بأتربتها ، والتبرك بها ، ودعاء المقبور مع الله أو دون الله ، دفعاً لمضرة أو جلباً لمنفعة ؟؟ .

أما علم هؤلاء عظم ما يفعلون ، و خطر ما أقبلوا عليه بخيلهم ورجلهم ؟ .



وتا لله إنها لإحدى الكبر ، فليت شعري متى يعقل هؤ لاء الجاهلون فيكفوا عن هذه الأفعال ، التي تحبط أعمالهم ، ويحققوا ما أراد الله منهم ، من إخلاص الدين له ، فلا يتوكل إلا عليه ، ولا يطلب دفع المضرة وجلب المنفعة إلا منه سبحانه وتعالى ؟ .

فالله المعز المذل المانع المعطي الممسك ، بيده الخير ، يؤتي هلكه هـن يشاء ، وينزعـه ثمن يشاء ، ويعز من يشاء ، ويذل هن يشاء ، وهو على كل شيء قدير .

وليجعل السالك على طريق الهدى ، ميزاناً لأعماله الظاهرة يزنها به ، وهذا الميزان هو ما جاء في الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها قالت : سمعت رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - يقول : ( من أحدث في أمرنا هذا ، ما ليس منه فهو رد ) . وانفرد مسلم بلفظ : ( من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد ) .

و حقيقة وزن العمل ، أن ينظر هل هو من سنته وهديه -صلى الله عليه وعلى آله و سلم -- أم لا ؟ . فيقدم عليه إن كان الأول ، ويكف عنه إن كان هو الثاني .

ونخلص من هذا بقولنا : " إن أساس قبول العمـل عنـد الله تعـالى ، هـو تحقيـق أمريـن اثنـين ، دل عليـهما الكتاب والسنة ، والآثار السلفية ، وهما :

الأول : – إخلاص العمل لله تعالى .

الثاني: - موافقة سنة رسول الله حسلي الله عليه وعلى آله وسلم - وهديه.

فالأول به تحقيق لا إله إلا الله . والثاني فيه تحقيق معنى محمد أرسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - .

والناس في هذين الأمرين كما ذكر ابن القيم رحمه الله تعالى ، في كثير من المواضع المسطرة في كتبـه ، على أربعة أقسام .

قال رحمه الله كما في التفسير القيم ص (٧٣-٧٥) : "إذا عرف هذا ، فلا يكون العبد متحققاً بإياك نعبد ، وإياك نستعين ، إلا بأصلين عظيمين :

أحدهما: - متابعة الرسول -صلى الله عليه وعلى آله وسلم -.

والثاني :- إخلاص للمعبود .

فهذا تحقيق ﴿ إِياكَ نَعِبُهُ ﴾ . والناس منقسمون بحسب هذين الأصلين أيضاً إلى أربعة أقسام :

أحدهما :- أهل الإخلاص للمعبود والمتابعة .وهم أهل ( إياك نعبد ) حقيقة . فأعمالهم كلمها لله ، وأقوالهم لله ، وعطاؤهم لله ، ومنعهم لله ، وجبهم لله ، وبغضهم لله ، فمعاملتهم ظاهراً وباطناً لوجه الله وحده .ولا يريدون بذلك من الناس جزاءً ولا شكوراً ، ولا ابتغاء الجاه عندهم ، ولا طلب المحمدة والمنزلة في قلوبهم



، ولا هرباً من ذمهم ، بل قد عدوا الناس بمنزلة أصحاب القبور ، لا يملكون لهم ضراً ولا نفعاً ، ولا موتاً ولا حياتاً ولا نشوراً .

فالعمل لأجل هؤلاء وابتغاء الجاه والمنزلة عندهم ، ورجاؤهم للضــر والنفـع منــهم . لا يكــون لعــارف بــهم البتة ، بل من جأهل بشأنهم ، وجأهل بربه .

فمن عرف الناس أنزلهم منازلهم ، ومن عرف الله أخلص له أعماله وأقواله ، وعطاؤه ومنعه ، وحبه وبغضه ، ولا يعامل أحد الخلق دون الله ، إلا لجهله بالله ، وجهله بالخلق ، وإلا فإذا عرف الله ، وعرف الناس ، آثر معاملة الله على معاملتهم ، وكذلك أعمالهم كلها ، وعبادته ، موافقة لأمر الله ، ولما يحبه ويرضاه ، وهذا هو العمل الذي لا يقبل الله من عامل سواه .

وهو الذي بلا عبادة بالموت والحياة لأجله قال تعالى : ﴿ الذي خلق الموت والحيـاة ليبلوكم أيكم أحسـن عملاً ﴾ [تبارك – ٢]. وجعل ما على الأرض زينة لها ، ليختبرهم أيهم أحسن عملاً .

قال الفضيل بن عياض : "هو أخلصه وأصوبه . قالوا يا أبا علي : ما أخلصه وأصوبه ؟ قال : إن العمل إذا كان خالصاً ، ولم يكن صواباً ، لم يقبل . وإذا كان صواباً ، ولم يكن خاصاً لم يقبل حتى يكون خالصاً صواباً . والحالص ما كان لله ، والصواب ما كان على السنة " .

وهذا هو المذكور في قوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لَقَاءُ رَبَّهُ فَلَيْعُمُلُ عَمْلاً صَاحًا وَلا يَشْرِكُ بَعْبَادَةً رَبَّهُ أَحْدًا ﴾ [الكهف - ١٦٠] . وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَن أَحْسَنُ دَيْناً ثَمْنَ اسْلَمُ وَجَهَّهُ لللهُ وَهُو مُحْسَنَ ﴾ [النساء - ١٧٥] . لا يقبل الله من العمل إلا ما كان خالصاً لوجهه ، على متابعة أمره ، ما عدا ذلك فهو مردود على عامله ، يعود عليه أخوج ما هو إليه هباءً منثوراً .

وفي الصحيح عن النبي –صلى الله عليه وعلى آلـه وسـلم – ( مـن عمـل عمـلاً ...) (١) وكـل عمـل بـلا اقتداء ، فإنه لا يزيد عامله من الله إلا بعداً .فإن الله تعالى إنما يعبد بأمره ، لا بالآراء والأهواء .

والمضرب الثاني : — من لا إخلاص له ولا متابعة ، فليس عمله موافقاً لشرع ، ولا هو خالصاً للمعبود . كاعمال المتزينين للناس ، المرائين لهم بما لم يشرعه الله ولا رسوله ، وهمؤلاء شرار الخلق ، وأمقتهم إلى الله عز وجل ، ولهم أو فر نصيب من قوله تعالى : ﴿ لا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا فلا تحسبنهم بمفازة من العذاب ولهم عذاب أليم ﴾ . [ آل عمران — ١٨٨٨] يفرحون بما أتوا من البدعة والضلالة والشرك ، ويحبون أن يحمدوا باتباع السنة والإخلاص .

وهذا الضرب يكثر فيمن انحرف من المنتسبين إلى العلم والفقه والعبادة عن الصراط المستقيم ، فإنهم يرتكبون البدع والضلالات والرياء والسمعة ، ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوه من الاتباع والاخلاص

<sup>(</sup>١) لفظه كما في مسلم : ( من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد ) .



والعلم. فهم أهل الغضب والضلال.

الضرب الثالث: – من هو مخلص في أعماله ، لكنها على غير منابعة الأمسر . كجهال العباد والمنتسبين إلى طريق الزهد والفقر . وكل من عبد الله بغير أمره ، واعتقده قربة إلى الله ، فهذا حالـه كمن يظن أن سماع المكاء والتصدية قربة إلى الله ، وأن الخلوة التي ينزك فيها الجمعة والجماعة قربة ، وأن مواصلـة صوم النهار بالليل قربة ، وأن صيام يوم فطر الناس كلهم قربة ، وأمثال ذلك .

الضرب الرابع: - من أعماله على متابعة الأمر ، لكنها لغير الله . كطاعة المرائين ، و كالرجل يقاتل رياءً وهيةً وشجاعة ، ويحج ليقال ، ويقرأ القرءان ليقال ، فهؤلاء أعمالهم ظاهرها أعمال صالحة ، مأمور بها ، لكنها غير خالصة فلا تقبل . ﴿ وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين لمه الدين ﴾ [البينة - ٥] . فكل أحد لم يؤمر إلا بعبادة الله بما أمر والإخلاص له في العبادة وهم أهل ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ [الفاتحة - ٥]

و ختاماً ، قال العلامة الحكمي رحمه الله :

شروط قبول السعي أن يجتمعا الله رب العرش لا سرواه

فيه إصابة وإخلاص معــــــا موافق الشرع الذي ارتضاه. **(TI)** 

المبحث الثالث:-

المحكم والمتشابه من النصوص ، وموقف أهل البدع والأهواء منها:

المراد بالمحكم من نصوص الكتاب والسنة: قيل:

أ) ما اتضح معناه واستقل لفظه.

ب) ما لا يعرض فيه شبهة من حيث اللفظ ولا من حيث المعني .

و المتشابه قيل :

أ) ما لم يتضح معناه .

ب) ما لا يستقل بنفسه إلا برده إلى غيره .

ج) ما أشكل تفسيره لمشابهته لغيره .

۵) ما لا ينبيء ظاهره عن مراده . (۱)

وهوضع البحث فيه والتوسع ليس في هذا المختصر ، ويمكن الرجوع إلى مضانه من كتـب الأصـول وعلـوم القرءان .

و المقصود هنا بيان موقف أهل الحق من نصوص الكتاب و السنة المتشابهة ، وموقـف أهـل البـدع و الأهـواء منها .

فاعلم رحمني الله وإياك : أن المتشابه من مآخذ أهل البدع والأهواء في التلقي والاستدلال ، فهم يقررونه في مسائلهم المخالفة للحق ، و صحة مذهبهم ، و صحة مذهبهم ، و استنادهم إلى الدليل في التدليل للأحكام التي غايتها الضلال ومجانبة الحق .

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره الأثري المشهور (7) عند قوله تعالى : ﴿ فأما الذين في قلوبهم زيغ ﴾ [آل عمران -7] أي ضلال وخروج عن الحق إلى الباطل ﴿ فيتبعون ما تشابه منه ﴾ "أي ياخذون منه المتشابه الذي يمكنهم أن يحرفوه إلى مقاصدهم الفاسدة ، وينزلوه عليها لاحتمال لفظه لما يصرفونه ، فأما المحكم فلا نصيب لهم فيه ، لأنه رافع لهم وحجة عليهم لا لهم ، كما لو احتج النصارى بأن القرءان قد نطق بأن عيسى روح الله ، و كلمته ألقاها إلى مريم ، وروح منه ، وتركوا الاحتجاج بقوله : ﴿ إن هو إلا

 <sup>(</sup>۱) انظر تفصیل هذه المباحث فی : الحجة فی بیان المحجة (۱/۷۶۶-۱۶۶) ، إعلام الموقعین (۲/۶۱۶-۱۶۶) ، شرح الکو کب المنیر (۲/۰۶۱) ، المسودة ص (۱۳۱) ، المبحر المخیط للزرکشی (۱/۰۵۶) ، التنکیل (۲/۳۳۳-۱۶۳۳) ، تفسییر ابن جریر (۳/۰۷۱-۱۸) و (۱/۹۳۱) ، الموافقات (۳/ ۵۸) ، الإتقان (۳/۳-۵) ، الفتاوی (۱۲/۲۷۳-۲۸۷) .

<sup>(</sup>A) (1/1/2).

#### إنَّحاف الــورى بما تيســر من أحكام البدعــة والهــوى \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

عبد أنعمنا عليه ﴾ [الزخرف – ٥٥] وبقوله: ﴿ إن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب شُمُّ قال له كن فيكون ﴾ [آل عمران – ٥٥]. وغير ذلك من الآيات المحكمة المصرحة بأنه خلق من مخلوقات الله ، وعبد ورسول من رسل الله " اه. .

فتبين من كلامه رحمه الله تعالى موقف أهل البدع والأهواء الزائغين عن السنة من المتشابه .وقد أوضح هذا رب العالمين تعالى بقوله : ﴿ هـ و الـذي انزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلاّ الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يتذكر إلا أولوا الألباب ﴾ [ آل عمران -1] . قال الحافظ ابن كثير رحمه الله أيضاً عند هذه الآية في تفسيره ( 1 1 1 1 ) : " يخبر تعالى أن في القرءان آيات محكمات هن أم الكتاب أي بينات واضحات الدلالة لا النباس فيها على أحد . ومنه آيات أخر ، فيها اشتباه في الدلالة على كثير من الناس او بعضهم ، فمن رد ما اشتبه إلى الواضح منه ، و حكم محكمه على متشابهه عنده فقد اهتدى ، ومن عكس فقد انعكس " اهـ

قلت: قضى الله وحكم ، بأن الذين في قلوبهم زيغ دأبهم وسنتهم الأخذ بالمتشابه ، فهذا الشأن عندهم في كل زمان ومكان وعلى مر العصور وتوالي الأيام ، وغاية مرادهم من إجلاب خيلهم ورجلهم في هذا الباب ، هو إضلال الحلق وإبعادهم عن السنن والآثار ، وإيقاعهم في البدع والضلالة ، وهذا غاية أمرهم ، ومنتهى قصدهم ، وثمرة جهدهم ، عاملهم الله بما يستحقون .

فيا لله ويا للأئمة المسلمين ، من هذه الفواقر التي ينتحلونها ، ويدينون بها .

لقد اصبح وأضحى وأمسى الإسلام المصفى ، أمام هذه المذاهب والملل والنحـل غريبـاً كمـا بــدأ . فـإلى الله المشتكي .

فلينظر السالك - اصح المسالك وأوضحها - من هم بحق أصحاب التحريف والتبديل ، والأخسذ بالمتشابه وترك المحكم ؟ . من هم الذين لم يكتفوا بما شرع لهم ، فذهبوا إلى النصوص فجنوا عليها بتلك الفواقر ؟ . فما وافق الهوى فهو الدين الذي لا يقبل الله سواه عندهم ، وما خالفه فهو المردود الذي صاحبه يوم القيامة من الخاسرين معدود ، وفي صفوف المجرمين محشود . والله ربي حسيبهم ، فهو الحفيظ الودود .

إنهم بعين الحق أهل البدع والأهواء ، فهذا شأنهم ، وغاية أمرهم . ومن تأمل التــــاريخ مــن أو ســع أبو ابــه ، و جدهم إلى الشر مقبلين ومن الخير مبتعدين ، مفاتيح شر ، مغاليق خير .

فكم والله أو قعوا الناس في مرام المتشابه ، وشباك الباطل . والتاريخ يحكي هما فيه ، فكم عانا إمام السنة المبجل ، أهمد بن محمد حنبل رهمه الله تعالى ، في عصره منهم . وما زال أئمة السنة بعده إلى أيامنا هذه في حرب ضروس مع هؤلاء الذين حملوا ألوية الأخذ بالمتشابه ، فعبدوا العقول الناقصة ، وأماتوا السنة والآثار عالم يقولونه وينتهجونه ، فآثار إضلالهم بالأمة كبيرة لا تعد . وللمتبصر الذي جرد نفسه للاتباع و نهاها



عن الهوى والابتداع أن يقصد التاريخ من أوسع باب ، فيرجع إلى كتب السلف من الأنمة رهمه الله تعالى ، التي اعتنت بالرد على باطلهم ، وإزالة شبههم ، فسيقف على ما لا يحصيه باله ، ويسائم منه ضميره ، من فعالهم في الاستدلال ، ورمي بعض النصوص على بعض ، ابتغاء فتنة العباد وإضلالهم . وأصام هذا الشركان من فضل الله تعالى على الخليقة منذ ضرب على ظهر هذه الأرض بدعوة نبينا -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - أن يسر له من أبنائها من يحمي بيضة هذا الدين ، ويقصم الله بهم ظهر كل معتد أثيم ، فاظهر الله الحق بالحجج والسبراهين ساطعاً ، وكشف بهاريج الباطل على أيدهم ، فله الحمد في الأولى والآخرة ، وغاية ما يقال في الجملة أن أهل السنة والحديث هم الذين وظفوا أنفسهم لهذا المقام ، فضحوا بسببه بالغالي والرخيص ، والنفس والنفيس ، فأنعم بهم من رجال ، وأنعم بها من مقاصد هيدة و «الحمد لله الذي جعل في كل زمان فرة من الرسل بقايا من أهل العلم ، يدعون من ضل إلى الهدى ، ويصرون بنور الله أهل العمى ، فكم من قتيل ، ويصبرون منهم على الأذى ، يحيون بكتاب الله الموتى ، ويصرون بنور الله أهل العمى ، فكم من قتيل ، ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل الجاهلين ، الذين عقدوا ألوية البدعة ، ينفون عن كتاب الله بغير علم .

يتكلمون في المتشابه من الكلام ، ويخدعون جهال الناس بما يشبهون عليهم ، فنعوذ بالله من فين المضلين » . (١)

فوصيتي للمتبع أنه إذا رأى من يلوي عنق النص تأويلاً وتحريفاً وانتصاراً للبدع والهوى ، أن يحذر منه ومس أمثاله ثمن يعمد إلى المتشابه من نصوص الكتاب والسنة ، فإنهم من سمى الله تعالى في كتابه ، ونطق بالتحذير منهم وجاء عن الرسول –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – النص المحكم بالتحذير منهم أيضاً ، ففي الصحيحين ( $^{\prime\prime}$ ) عن عائشة رضي الله عنها قالت : " تالا رسول الله –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ وما يذكر إلا أولوا الألباب ﴾ قالت : قال رسول الله –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – : ( فإذا رأيت الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمى الله فاحذرهم ) وفي لفظ خارج الصحيحين : ( قد حذر كم الله فإذا رأيتموهم فاعر فوهم ) . " وعند أحمد  $^{(7)}$  ( فإذا رأيتم الذين يجادلون فيه فهم الذين عنى الله فاحذرهم ) . فهذا هو

 <sup>(</sup>١) كلام الإمام أهمد – رحمه الله تعالى – في مقدمة كتابه « الرد على الزنادقة » .

<sup>(</sup>٣) البخاري كتاب التفسير (٣ | ٣٩) ومسلم كتاب العلم (٨ | ٥٦) وأبي داود رقم (٨ ٩٥) .

<sup>(</sup>٣) في المسند (٦ / ٤٨) .

#### انتحساف السورى بما تيسسر من أحكام البدعية والهبوى \_\_

{\f\{\text{\\E}\}

حكم الله ورسوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - في هذا الصنف وعليه عمل السلف من هذه الأمة).

وأما أهل الحق فطريقتهم في تلقي النصوص معروفة ، فهم حذوا حذو سلفهم من الصحابة والتابعين ، وأئمة الهدى إلى يوم الدين فقد «كانت طريقتهم في تلقي النصوص أنهم يبردون المتشابه إلى انحكم ويأخذون ما يفسر هم المتشابه ويبينه لهم فتتفق دلالة المحكم وتوافق النصوص بعضها بعضاً ويصدق بعضها بعضاً فإنها كلها من عند الله ، وما كان من عند الله فلا اختلاف فيه ولا تناقض ، وإنما الاختلاف والتناقض فيما كان من عند غيره قال تعالى : ﴿ أَفَلا يتدبرون القرءان ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً ﴾ [النساء - ١٨٧] » . (١)

وثبت في مسند أحمد (١٨٥/٣) بسند حسن عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده سمع النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - قوماً يتدارؤون فقال: (إنما أهلك من كان قبلكم بهذا، ضربوا كتاب الله بعضه ببعض وإنما أنزل من كتاب الله يصدق بعضه بعضاً فلا تكذبوا بعضه ببعض فما علمتم منه فقولوا وما جهلتم فكلوه إلى عالمه).

فنسأل الله أن يلهمنا رشدنا و أن يجنبنا الهوى والزيغ ، و أن يحفظ علينا ديننا ويتو فانا مسلمين .

<sup>(</sup>١) انظر معارج القبول للعلامة الحكمي – رحمه الله تعالى – (١٩ ٣ ه ٥).



المبحث الرابع:-

#### عداوة المبتدع للمتبع:-

أيها السالك اعلم و فقك الله تعالى إلى كل خير أن العداوة والخصومة بمين الحق والباطل قائمة ومستمرة دائمة إلى أن يرث الله تعالى الأرض ومن عليها ، وهذه العداوة والخصومة تتمثل مباشرة بمين الحق والباطل فأهل الباطل جندوا جنودهم ، وأقبلوا بخيلهم ورجلهم لحرب الحق وقمع أهله ، والله من ورائهم محيط ، ولن يستطيعوا لذلك سبيلاً ، حتى يلج الجمل في سم الخياط ، . وهذا الصراع واضح جلي كوضوح الشمس دوغا سحاب ، فمن تأمل الكتاب متدبراً لسير الأنبياء والرسل عليهم صلوات الله ، مع قومهم رأى الأمر بجلاء دوغا خفاء .

فأهل الباطل يدافعون بمرارة عن باطلهم الزائف ويتمنون نكال وزوال أهل الحق دونما استثناء ، ويرونهم حجر عشرة أمام انتشار باطلهم . وهذا لا يخص زماناً دون زمان ، ولا مكان دون مكان ، بـل يعـم جميـع الأزمنة والأمكنة .

ولكن مهما بلغت قوة الباطل بوسائله ومعداته ، وسطوه واستفاضته ، فإن الله لناصر دينه وشرعه ، ومعلي " أمره و نهيه ، ورافع جنده و حزبه ، والله غالب على أمره ، ومظهر حجته على خلقه ، انسهم و جنهم ، و ذكرهم و أنثاهم ، و صغيرهم و كبيرهم ، ، ليهلك من هلك عن بينة ، ويحيى من حي عن بينه ، ويأبي الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون . قال تعالى : ﴿ إنا للنصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد ﴾ [غافر - ١٥] فلو كان الباطل له قوته في يوم من الدهر ، فإن الحق له بقاؤه وظهوره ، فإذا كان هو الأقوى ، فإن الحق هو الأبقى . ما دام الليل والنهار .

ولتعلم أيها السالك ، يا من جعلت الإخلاص والإتباع سبيلاً ومنهجاً وسنة وشرعة ، أن أهل البدع والأهواء يكنون لك العداوة والبغضاء ، بل يتمنون زوالك ، ويترقبون عن كشب منتهى أمرك ، لأنهم يرون وجودك هدد سلطانهم ، وزعزع كيانهم ، بما تقوم به من بيان الحق والصدع به ، وتحذير الرعاع ومن لا علم عنده من البدع والضلالات بصنوفها وعمومها ، عبادة ومنهجاً وعقيدة ، فأنت من كشف للناس ضلالهم ومغبة امرهم ، فاصبر فإن الصبر جميل ، والعاقبة للمتقين ، وهذه الحقيقة لا تكاد تخفى على ادنى متأمل ، فعداوة المبتدع وصاحب الهوى للمتبع صاحب الحق أوضح من شمس النهار « لأن المتبع يعادي المبتدع للتراجم يعادي المبتدع يعادي المبتع لاتباعه ، وكونه على الصواب » (١) والباحث المتبع لمتراجم يعادي المبتدع بعادي المبتع والأهواء ، يجد ما يكشف الحقيقة ويجليها دونما خفاء ، فكم عانوا من تبعاتهم ، وصبروا على طعنهم وتشهيرهم ، فذاك الإمام أحمد رحمه الله تعالى ، ومن

<sup>(</sup>١) قطر الولي للشوكاني – رحمه الله تعالى – ص (٩٥٩).



جاء قبله من هملة الهدى ، ومن جاء بعده ثمن تبع أثرهم ، وسلك مسلكهم جميعاً بما لا يحصيــه كتــاب ، ولا خطر على بال ، والوقوف على هــا حصــل لكــل فـرد مـن أفرادهــم ، واستقصاء هــذا الأمـر يطول ، فرههم الله تعالى وعظم أجرهم جميعاً .

وهن المهم مما يجب إلحاقه في هذا الموضع أن يعلم عداوة المبتدعة وأصحاب الأهواء لأهل الحديث والأثسر ، فبغضهم عندهم أرفع القرب وأشرفها . وإلى الله المشتكى .

فكم سبوا وشتموا ورموا بالعظائم ، هؤلاء الأبرياء الأتقياء من هملة العلم والهدى ، فزهدوا النـاس عنـهم ، ورغبوهم في غيرهم ، وهذه بليتهم ، قاتلهم الله أنى يؤفكون .

ذكر الحاكم أبو عبد الله رحمه الله تعالى في معرفة علوم الحديث (١) عن ابي الحسين بن علي الحافظ أنه قال : سمعت جعفر بن محمد بن سنان الواسطي يقول: سمعت أحمد بن سنان القطان يقول: "ليس في الدنيا مبتدع إلا وهو يبغض أصحاب الحديث ؛ وإذا ابتدع الرجل نزع حلاوة الحديث من قلبه ... "قال أبو عبد الله الحاكم رحمه الله تعالى: "وعلى هذا عهدنا في أسفارنا وأوطاننا كل من ينتسب إلى نوع من الإلحاد والبدع ، لا ينظر إلى الطائفة المنصورة إلا بعين الحقارة ويسميها الحشوية ".اهـ

فلكم الله يا أهل الحديث ، لقد علموا وأيقنوا أنكم بحق هملة الآثار ، وأنكم من وظف نفسه في الدفاع عن السنة والذب عنها كل دخيل عليها وليس منها ، وأنكم من ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل الجاهلين ، الذين يقولون على الله ما لا يعلمون ، فجزاكم الله عن الإسلام والتسلمين خير الجزاء وأكمله وأتمه ، ولن يضركم صديد ألسنتهم التي وجهوها إليكم ، فإن العاقبة لكم والنصر حليفكم ، والله معكم ، ولن يتركم أعمالكم ، وخذوا ما سطره ابن القيم رهمه الله تعالى ، فاجعلوا نصب أعينكم ، إذ قال في مدارج السالكين (١٩٩١): " فإذا اراد المؤمن الذي رزقه الله بصيرة في دينه ، وفقها في سنة رسوله و فهما في كتابه وأراه ما الناس فيه من الأهواء والبدع والضلالات ، وتنكبهم عن الصراط المستقيم ، الذي كان عليه رسول الله —صلى الله عليه وطعنهم عليه وإزرائهم به ، أن يسلك هذا الصراط فليوطن نفسه على قدح الجهال وأهل البدع فيه ، وطعنهم عليه وإزرائهم به ، وتنفير الناس عنه ، وتحذيرهم منه ، كما كان سلفهم من الكفار يفعلون مع متبوعه وإمامه —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — فأما إن دعاهم إلى ذلك القدح فيما هم عليه فهناك تقوم قيامتهم ، ويبغون له الغوائل ، ويجلبون عليه بخيل كبيرهم ورجله " . اهـ

هذا ، فهم ساروا على ما سار عليه أسلافهم ، في قدح أهل الحديث ، والشماتة بهم ، فحذو حذوهم ، ولهذا فإن ﴿ شعار أهل السنة والجماعة اصبح عند كثير من الناس دعوى لا مضمون لها ، وشعاراً لا يراد النزامه ، فالسبيل و الحالة هذه هو النثبت من تطبيق هذا الشعار والنزامه بكل ما يدل عليه ، نفياً لكل ما يخالفه من تأصيل أو عمل أو اعتقاد ، وإثباتاً لكل ما يستلزم من اعتقاد وتأصيل وعمل وو لاء ، فكل ما تولاه أصحاب رسول الله حملي الله عليه وعلى آله وسلم - من اعتقاد أو عمل أو علم أو قول. وبراءة من كل ما تبرؤوا منه . و لا يكفي لتحقيق الالتزام بهذا المنهج أخذ أجزاء منه وترك أجزاء أو جزء ، فكل فرقة من الفرق قـد أخـذت بشيء منه ولم تكن بذلك من أهله ، فانظروا آثـارهم ، واعتبروا بعواقبهم » . (١) " وسلوا الله الثبات على الحق حتى لقاؤه سبحانه وتعالى ، فنحن في زمن حل في ديار المسلمين وأوطانهم من الفتن والإحن ، والملل والنحل ، والتحزبات المحرمة مــا أورث الحليــم الحـيرة ، فكــم رفع من خفضه الله ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وسلم – وكم خفض من رفع الله ورسوله.

وليت شعري متى سيفيق الغافل من غفلته ، ويؤوب الظالم من ظلمه ، ويرجع المبتــدع عن بدعتــه ، فـهناك توضع الموازين وينزل الناس منازلهم ، كل بحسب ما قسم الله له . ويعجبني كثيراً ما قاله العلامـــة محمــد بــن على الشوكاني رحمة الله عليه وهو يشكو ظلم الناس له قائلاً $(^{(Y)}$ :

> وإن كنت محسوداً على ما حويته فشمر على اسم الله في نشر سنة فإنك في دهر به قد تنكرت إذا قلت قبال الله قبال رسوليه وإن قلت هذا قررته مشايخ فلا قدس الرحمسن عصراً ترى به ألا ناصراً للديسن ديسن محمسد ألا غاضباً يوماً لسنة أهمد ألا يا معشر الأعلام هل من حمية أينكر معروف ويعرف منكر لتبك عيدون العلم فهي جديرة لتبك عيون الأمهات فإنها ألايا رسول الله قوم تبلاعبت

فمثلك مغبوط كثير حبواسده لخير الورى واصبر على ما تكابده من الدين فاعلم يابن ودي معاهده يقولون هذا مورد ظل وارده يقولون هذا عالم العصر واحده جهو لا يعادي الحق شم يعانده ألا عاضداً يساللرجسال تعاضده فمن كان منشوداً فاينى ناشده أتهجر من قبول الرسبول موائده ويقبسل في الدين المطهر جاحده بفيض دموع مترعات موارده غدت في عقوق من بنيها تكابده بهديك وهو العذب فينا مهوارده

<sup>(</sup>١) نقلاً عن « ما أنا عليه و الأصحاب » لأحمد بن سلام -حفظه الله تعالى- ص(٦٨) .

<sup>(</sup>٢)كما في البدر الطالع (٢ | ٥ • ١) . ترجمة محمد بن أحمد بن سعد الساعدي .



والمقصود الأعظم هنا أن انبه هؤلاء إن كانت للغة الكتابة عندهم جدوى. فليعلموا أن أهل الحديث، وهلة الآثار، وأثمة السنة هم خير الناس، فلقد عمل فضلهم الحاضر والباد، والذكر والأنثى من المسلمين، فهم على الحق سائرين. ولو طالعت بعين الإنصاف كتبهم ومصنفاتهم من أولها إلى آخرها، صغيرها و كبيرها، قديمها وحديثها، لوجدتها وألفيتها مع اختلاف أماكنهم وأزمانهم وأنسخاصهم في باب الاعتقاد والأحكام على وتيرة واحدة، وغط واحد، ونهج واحد، ونقلهم لا ترى فيه اختلالاً ولا اضطراباً في شيء قل أو كثر، ولعل هذا راجع إلى كونهم اخذوا الدين من السنة والكتاب على طريقة النبي المناق على الله وسلم – والأصحاب، فأورثهم الاتفاق والائتلاف، وموافقة الصواب، فنصيبهم المفروض التوقير والإجلال، ففضائلهم لا يحصيها بال، ولا يستطيع حصرها الرجال، فرحم الله امرءً أنصف من نفسه، وعرف قدرها، وأنزل الناس منازهم التي انزهم الله إياها.

قيل لحفص ابن غياث رحمه الله (1): "ألا تنظر إلى أصحاب الحديث وما هم فيه. قال: هم خير الناس ". وقال أبو بكر ابن عياش رحمه الله (1): "إني لأرجوا أن يكون أصحاب الحديث خير الناس ". قال أبو عبد الله الحاكم رحمه الله (1): "ولقد صدقا جميعاً أن أصحاب الحديث خير الناس ، وكيف لا يكونوا كذلك وقد نبذوا الدنيا بأسرها ورائهم ، وجعلوا غذائهم الكتابة ، وسمرهم المعارضة ، واسترواحهم المذاكرة ، وخلوفهم المداد ، ... إلى أن قال رحمه الله : فعقو هم بلذاذة السنة غامرة ، وقلوبهم بالرضى في الأحوال عامرة ، تعلم السنن سرورهم ، ومجالس العلم حبورهم ، وأهل السنة قاطبة إخوانهم ، وأهل البدع بأسرها أعدائهم .

سمعت أبا الحسين محمد بن أحمد الحنظلي ببغداد يقول: "سمعت أبا إسماعيل محمد بن إسماعيل الكندي يقول: كنت أنا وأحمد بن الحسين الترمذي عند ابي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل فقال له أحمد بن الحسين: يا أبا عبد الله ذكروا لابن أبي قتيله بمكة أصحاب الحديث فقال: أصحاب الحديث قوم سوء. فقام أبو عبد الله وهو ينفض ثوبه فقال: "زنديق. زنديق. زنديق "ودخل البيت ". اهم

وقال القاضي عياض رحمه الله تعالى كما في المحدث الفاصل (٤): "اعترضت طائفة ممن يشنأ الحديث ويبغض أهله. فقالوا بتنقص أصحاب الحديث، والازراء بهم، وأسرفوا في ذمهم والتقول عليهم، وقد شرف الله الحديث وفضل أهله، وأعلى منزلته، وحكمه في كل محلة، وقدمه على كل علم

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث للحاكم – رحمه الله تعالى – ص (٣).

<sup>(</sup>٣)المرجع السابق .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) انظر المحدث الفاصل له ص (١٥٩–١٦٩).



، ورفع من ذكر من همله وعنى به ، فهم بيضة الدين ومنار الحجة ، وكيف لا يستوجبون الفضيلة و لا يستحقون الرتبة الرفيعة ، وهم الذين حفظوا على الأمة هذا الدين ، وأخبروا عن انباء التنزيل ، وأثبتوا ناسخة ومنسوخة ، ومحكمه ومتشابهة ، وما عظمه الله عز وجل به من شأن الرسول -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - . فنقلوا شرائعه ، ودونوا مشاهده ، وصنفوا اعلامه و دقائقة ، وحققوا من قب عترته ، ومآثر آبائه وعشيرته ، وجاؤا بسير الأنبياء ، ومقامات الأولياء ، وأخبار الشهداء والصديقين ، وعبروا عن جميع فعل النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - في سفره و حضره ، وضعنه وإقامته ، وسائر أحواله ، ومن منام ويقظة ، وإشارة وتصريح ، وصمت ونطق ، ونهوض وقعود ، ومأكل ومشرب ، وملبس ومركب ، وماكان سبيله في حال الرضى والسخط ، والإنكار والقبول . حتى القلامة من ضفره ماكان يصنع بها ، والنخامة من فيه اين كان وجهتها ، وماكان يقوله عند كل فعل يحدثه ويفعله عند كل موقف ومتشهد يشهده ، تعظيماً له -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - ومعرفة بأقدار ما ذكر عنه وامسند الهه ؟ .

فمن عرف للإسلام حقه ، وأوجب للرسول حرمته ، أكبر أن يحتقر من عظم الله شأنه وأعلى مكانه ، وأظهر حجته وأبان فضيلته ، ولم يرتق بطعنه إلى حزب الرسول واتباع الوحي وأوعية الدين ونقلة الأحكام والقرءان ، والذين ذكرهم الله عز وجل في التنزيل فقال : ﴿ والذين اتبعوهم بإحسان ﴾ [التوبة - ١٠٠٠]

وساق رحمه الله بسنده إلى الإمام سفيان الثوري رحمه الله انه قال : "ما من شيء أخوف عندي من الحديث ، ولا شيء أفضل منه لمن اراد به ما عند الله ". ثم روى عن الإمام الأعمش رحمه الله . بإسناده أنه كان يقول : " لا اعلم لله قوماً أفضل من قوم يطلبون هذا الحديث ، ويحيون هذه السنة ، والله لأنتم أقل من الذهب ".

ورحم الله أبا طاهر السلفي إذ يقول (١) :

إذ ضل عن طرق الهداية وهمه وأجلها فقه الحديث وعلمه فأتم سهم في المعالي سهمه ديس النبي وشذ عنا حكمه ها كان فهم في البسيطة فهمه

یا قاصداً علم الحدیث یدهه
إن العلوم كما علمت كثیرة
من كان طالبه و فیه تیقظ
لولا الحدیث و أهله لم یستقم
وإذا استراب بقولنا متحذلق

إن أهل الحديث هم مصابيح الدجي ، وأئمة الهدى ، يبصرون الناس بالسنن والآثار ، فهم ورثة الأنبياء

 <sup>(</sup>٩) انظر كتاب « أبو طاهر السلفي » للدكتور حسن بن عبد الحميد ص(١٧٩–١٨١) .
 و صدق من قال فيهم (١):



أحق الناس يستضاء بهديههم خلاتق أصحاب الحديث ذوو الحمى فلولاهم لم يعرف الشرع عالم وهل نشر الآثار قوم سواهم ؟ فديتهم من عصبة العلم والهدى هم القوم لا يشق لعمري جليسهم

أئمة أصحباب الحديث الأفاضل في رتب عليا وأسنى الفضائسل ولم تك فتوى في فنون المسائسل نعم حفظوها ناقلاً بعد ناقل لقد أحرزوا فضلاً على كل فاضل فمن فاتهم يحضى بغير الفضائسل

وما احسن ما قال الحافظ أبو محمد هبة الله بن الحسن الشيرازي منشداً فيهم (٢):

عليك بأصحاب الحديث فإنهـــم وما النور إلا في الحديث وأهلـــه فأعلى البرايا من إلى السنن اعتىزى ومن ترك الآثار فقد ضل سعيــــه

على منهج للدين ما زال معجما إذا ما دجا الليل البهيم وأظلما وأعمى البرايا من إلى البدع انتمى وهل يترك الآثار من كان مسلما؟

قال الحافظ أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي رحمه الله تعالى في مقدمة كتابه النفيس شرف أصحاب الحديث): " فلو أن صاحب الرأي المذموم شغل نفسه بما ينفعه من العلوم ، و طلب سنن رسول رب العالمين ، واقضى آثار الفقهاء المحدثين ، لوجد في ذلك ما يغنيه عما سواه ، واكتفى بالأثر عن رأيه الذي رآه ، لأن الحديث يشتمل على معرفة أصول التوحيد ، وبيبان ما جاء من الوعد والوعيد ، وصفات رب العالمين تعالى عن مقالات الملحدين ، والإخبار عن صفة الجنة والنار من صنوف العجائب وعظيم الآيات ، وذكر الملائكة المقربين ونعت الصافين والمسبحين ... إلى قوله رحمه الله : "وقد جعل الله أهله أركان الشريعة ، وهدم بهم كل بدعة شنيعة ، فهم أمناء الله في خليقته ، والواسطة بمين النبي وأمته ، والمجتهدون في حفظ ملته ، أنوارهم زاهرة ، وفضائلهم سائرة ، وآياتهم باهرة ، ومذاهبهم ظاهرة ، وحجمهم قاهرة ، وكل فقة تتحيز إلى هوى ترجع إليه ، تستحسن رأياً تعكف عليه ، سوى أصحاب الحديث فإن الكتاب عدتهم ، والسنة حجتهم ، والرسول فتنهم وإليه نسبتهم ، لا يعرجون على الأهواء ، ولا يلتفتون إلى الآراء ، يقبل منهم ما رووا عن الرسول ، وهم المأمونون عليه العدول ، حفظة الدين وخزنته ، واوعية العلم وهلته ، إذا اختلف في الحديث كان إليهم الرجوع ، فما حكموا به فهو المقبول المسموع ، منهم كل عالم فقيه ، وإمام رفيع نبيه ، وزاهد في قبيلته ، مخصوص بفضيلته ، وقارئ متقن ،

<sup>(</sup>١) هو محمد بن محمد المديني . انظر مقدمة تحفة الأحوذي ص (١٨) .

<sup>(</sup>٢) أوردها ابن الوزير في الروض الباسم (١١٧).



وخطيب محسن ، وهم الجمهور العظيم ، وسبيلهم المستقيم ، وكل مبتدع باعتقادهم يتظاهر ، وعلى الإفصاح بغير مذهبهم لا يتجاسر ، من كادهم قصمه الله ، ومن عاندهم خذله الله ، ولا يضرهم من خذلهم ، ولا يفلح من اعتزلهم ، المحتاط لدينه إلى إرشادهم فقير ، وبصر الناظرين إليهم بالشر حسير ، وإن الله على نصرهم لقدير . " اهم

قال الإمام الصوري رحمه الله (١) و نعم ما قال فيهم :

عائباً أهله و من يدعيه أم بجهل فالجهل خلق السفيه من مسن الزاهات والتمويه راجع كل عالم و فقيه. قل لمن عاند الحديث وأضحى أبعلـــم تقــول هذا أبـــن لي أبعاب الذين هم حفظوا الديــ وإلى قـــولهم ومـــا قـد رووه

وليعلم الجاهل الحاقد ، أن أهل الحديث والأثر لا يهنهم هذا منه ، بل تنقصهم والتزهيد عنهم وعن كتبهم لا يزيدهم إلا رفعة ، ولا يزيد الناس إلا إقبالاً عليهم .

وليتك ايها الحاقد ما تكلمت لأنك ناقص ، ومرتبتك وضيعة . وصدق من قال :

فهي الشهادة لي بأني كامل

وإذا أتتك مذمتي من ناقص

و قال الآخر :

فلم يهنها وأوهى قرنه الوعل

كناطح صخرة يوما ليوهنها

إنك أيها الحاقد إذا لم تخف الله في أقوالك وصنيعك ، فمن غير الله يستحق ان يخاف منه ويستحيي منه .

وتستح مخلوقاً فما شئت فاصنع

إذا لم تصن عرضاً ولم تخش خالقاً

فأنت أيها الحاقد الطاعن في أهل السنة ممن قل ماء وجهه فقل حياؤه .

ولا خير في وجه إذا قل ماؤه

إذا قل ماء الوجه قل حيساؤه

يدل على فعل الكريم حياؤه

حياؤك فاحفظه عليك فإغب

فالناظر إليكم يا أهل الاتباع ، و هملة السنة والآثار ، بالعين العوراء والمنظار الأسود ، والنظرات الشريرة ، ثمن أنكر فضلكم على الأممة ، ودفاعكم وذبكم عن السنة ، ذلك الذي انقلب عنده الميزان العادل ، واختلط عنده الحق بالباطل ، والحابل بالنابل ، فلم يستطع أن يميز بين الاتباع والابتداع ، فحاله كما يقول القائل :

وينكر الفم طعم الماء من سقم.

قد تنكر العين ضوء الشمس من رمد

(١) هومحمد بن علي بن عبد الله . من مشائخ الخطيب توفي سنة (٤١) هـ . ترجمته في المنتظم لابــن الجــوزي (٨/ ٣٤٣) . والسير (١٧/ ٢٩٧) و تاريخ بغداد ( ٣/ ٣٠١) .

#### إتحاف السوري بما تيسسر من أحكام البدعة والهوي \_

{TT}

إن مرض عيونهم ورمدها الهوى والبدع ، وسقم أفواههم التنقص من أهل الفضل ورواد العلم ، فلم يسلموا أحداً من ثلبهم وشتمهم وتنقصهم ، وصدق من قال :

ولست بناج من مقالة طاعن ولو كنت في غار على جبل وعر ومن ذا الذي ينجوا من الناس سالاً ولو غاب عنهم بين خافقتي نسر

والعجب أنك تجد في صفوف هؤلاء الشانئين من كانوا طلاب علم عند مشايخنا وعلمائنا ، فلما قووا استحوذ عليهم الشيطان وأقعدهم ، فغرقوا في بحر التحزب ، وافتتنوا بالمادة وسال لعابهم وراء المال ، وطعنوا في شيوخهم ، ورموهم بكل عظيمة ، وارصدوا لهم الغوائل ، وتتبعوا أخطائهم وعثراتهم بقصد التشنيع والتزهيد عنهم . وصدق الإمام الشوكاني رحمه الله إذ قال (١) :

هم اخذوا عنى العلوم بذلة فلما حووها عاملوني بغلظة هم اخذوا عند اللقاء ليونة فلما تولوا أظهروا كل شدة هم الخرس إن قلت الصواب وإن أقل خطأ يطيروا في الملاء بغلطي هم نقلوا عني المدي لم أقلل به هم أوحشوا بيني وبين أحبي

وماذا عسى هؤلاء يجنون ؟ إنه الفساد الدائم في دينهم ودنياهم ، والخسران المبـين والإثـم المتـين ، والعاقبـة بعد ذلك للمتقين .

فلأهل الاتباع من علمائنا ومشائحنا – أهل الحديث – بمن قبلهم عبرة وعظة ، فقد عاشوا في أوساط المنه والتنقص من قبل أهل الأهواء والبدع ، ولكن كان بعد ذلك لهم لسان الصدق في الآخرين ، وكان أهرهم الأعلى ، وذكرهم الأسمى ، والأمر كما قبال العلامة محمد بن علمي الشوكاني رهمه الله تعالى : "وهذه قاعدة مطردة في كل عالم يتبحر في المعارف العلمية ، ويفوق أهل عصره ، ويدين بالكتاب والسنة ، فإنه لا بد أن يستنكره المقصرون ، ويقع له معهم محنة بعد محنة ، ثم يكون أمره هو الأعلى ، وقوله هو الأولى ، ويصير له بتلك الزلازل لسان صدق في الآخرين ، ويكون لعلمه حظ لا يكون لغيره . "اهه (٢)

١-صاحب هوى يسعى لانتقاص أئمة الهدى وأهل العلم والفضل ، ويريد ان يحول بين الأمة وبين
 الاقتداء بعلمائها ، فيطعن فيهم ، ويشوه سمعتهم .

٧- مبتدع يتلمس أدلته وبراهينه من أخطاء الأئمة والعلماء وزلاتهم لينصر بدعته ويقوي حجته كفعل

<sup>(</sup>١) انظر ديوان أسلاك الجوهر ص ( ٥ ، ١) نقلاً عن مقدمة الفارق بين المصنف والسارق ص (٣٣). بتحقيق الشيخ على الحلمي – حفظه الله ورعاه – .

<sup>(</sup>٣) البدر الطالع (١ | ٣٥) . ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله تعالى – .



الذي يستدل على جواز التشيع بوقوع بعض الأئمة فيه . كالإمام عبـد الـرزاق بـن همـام رحمـه الله ّ. أو على جواز التأويل بفعل بعض الأئمة كالإمام البيهقي والنووي رحمهما الله تعالى .

٣- جأهل متعالم مغرور يريد أن يظهر من خلال نقده للآخرين .

ثم ليعلم أن الذي لا يرى لعلمائنا المعاصرين فضلاً انه جـأهل مـن الجـهال أوصـاحب هـوى أومبتـدع مـن المبتدعة .

وبالجملة : – فمن أراد أن يزن الرجال فليزنهم بالميزان الشرعي ، ميزان العلم النافع والعمل الصالح ، الذي هو حقيقة التقوى كما قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا النّاسَ إِنَا خَلَقْنَاكُم مِن ذَكُر وأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُم شَعُوبًا وَقِبَائُلُ لِتَعَارِفُوا إِنَ أَكُومُكُم عَنْدُ اللهُ أَتَقَاكُم إِنَّ اللهُ عَلَيْم خَبِيرٍ ﴾ [ الحجرات – ١٣]. وبقدر علم الرجل وإخلاصه واتباعه يعلم فضله ومنزلته .

فليحذر طالب الحق من استعمال ميزان فقه الواقع المزعوم (افيزن به الرجال ، فإن مفاسده أكثر من أن تحصر ، واشهر من أن تذكر . لقد اصبح وأضحى وأمسى هملة الهدى وأثمة الدين به مطعونين ، وأهل البدع والأهواء وأئمة الزيغ والضلال به مرفوعين .

إن هذا الميزان ما أنزل الله به سلطان ، وليس عليه أثارة من برهـان ، بـل جيء بـه مـن أجـل اتـهام علمـاء الأمة به والدخول في باب جرحهم والطعن بهم . فليكن طالب الحق من هذا الميزان حذراً .

إن أهل الأهواء وذو الجهل من الرعاع ، ومن لا علم عنده ، وصلوا من خلال هذا الميزان إلى الطعن بأئمة الإسلام وعلماء الدين ، الذين علم فضلهم الحاضر والباد ، والذكر والأنثى ، كأمشال : العلامة محدث العصر محمد ناصر الدين الألباني – رحمه الله تعالى – وكذا سماحة الشيخ الفاضل عبد العزيز بن عبد الله بن باز – رحمه الله تعالى – وهكذا شيخنا محدث الديار اليمنية أبو عبد الرحمن مقبل بن هادي الوادعي – حفظه الله تعالى وعافاه الله من أو جاعه و آلامه – وهكذا الشيخ الفقيه الأصولي محمد بن صالح العثيمين – حفظه الله تعالى و نفع به – وغير هؤلاء من حملة العلم ، وحماة السنة في سائر المعمورة .

وما ذنبهم ؟ هل لكونهم خالفوا الكتاب والسنة ؟ أو دعوا إلى تحزب وفرقة ؟ كلا والله وإنما هو الغلل والحقد والحسد من الواقع والطاعن فيهم – أعاذنا الله جميعاً منهم – وحال هؤلاء الطاعنين هو كما نظم العلامة محمد بن إبراهيم الوزير – رحمه الله تعالى – لأحد شيوخه قائلاً (٢) و نعم ما قال :

عرفت قدري شم أنكرته فما عدا بالله مما بدا وكل يوم لك بسي موقف أسرفت بالقول بسوء البذا

<sup>(</sup>٩)الذي حقيقته تتبع مقالات الغربيين وتحليلها بقصد تعظيم ما هم عليه ، وهكذا ما يرد في إذاعاتهم المسموعة والمرئية . (٣)البدر الطالع في ترجمته – رحمه الله تعالى– (٣/٣) .



بالیت شعری کیف نضحی غدا

أمس الثناء واليوم سوء الأذى

 $(1)^{(1)}$  وربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب  $(1)^{(1)}$  عمران  $(1)^{(1)}$  قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى كما في مجموع الفتاوى  $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)}$   $(1)^{(1)$ 

 <sup>(</sup>٩) أنصح بقراءة كتاب الشيخ الفاضل : ربيع بن هادي المدخلي – حفظه الله تعالى ورعاه ﴿ أهمل الحديث هم الطائفة النصورة الفرقة الناجية . »

#### المبحث الأول:

اتباع الهوى أساس الضلال ومنشؤ البدع:-

جاء في لسان العرب (١) (( أهل الأهواء : وأحدها هوى ، وكل فارغ هواء ، وفي التنزيل ﴿ وأفئدتهم هواء ﴾ [ابراهيم – ٤٣] يقال فيه : أنه لا عقول لهم . قال ابن الجوزي : "كل خال هوى وهوى بالفتح يهوي هوياً سقط من فوق إلى أسفل " )) .

و الهوى مقصور : هوى النفس ، وهوى النفس إرادتها ، والجمع : الأهواء . قال اللغويون : الهوى مجبة الإنسان الشيء وغلبته على قلبه . قال الله عز وجل : ﴿ ونهى النفس عن الهوى ﴾ [1] النازعات - ، 3] معناه نهاها عن شهواتها وما تدعو ا إليه من معاصي الله عز وجل ؛ ومتى تكلم بالهوى مطلقاً لم يكن إلا مذموماً حتى ينعت بما يخرج معناه كقولهم هوى حسن وهوى موافق الصواب . واستهوته الشياطين : ذهبت بهواه وعقله ، وقيل استهوته استهامته وحيرته ، وهاوية والهاوية : إسم من أسماء جهنم . " اهـ

إن اتباع الهوى باب من أبواب الضلال ، وسبب من أسباب التفرق والاختلاف ، فلهذا أفردناه في كتابنــا بهذا المبحث ، لعظم خطره فهو الداء العضال وراس كل بدعة وضلال .

فالهوى قد ذم في أكثر من آية ، فأخبر سبحانه و تعالى أن اتباع الهوى يضل عن سبيله قال تعالى : ﴿ يَا دَاوِد إِنَا جَعَلَنَاتُ خَلِيفَة فِي الأَرْضَ فَاحَكُم بِينَ النَّاسَ بَالْحَقّ وَلَا تَتَبِع الْمُوى فَيضَلَكُ عَنْ سبيل اللهُ إِنَّ اللَّذِينَ يَضُلُونَ عَنْ سبيل اللهُ لَمْ عَذَابِ شَدِيد بِمَا نَسُوا يَوْم الحسابِ ﴾ [ ص - ٢٦] و أخبرنا تعالى أن اتباع الهوى يضلون عنى ملبع على قلب العبد فقال تعالى : ﴿ أُولئَكُ اللَّذِينَ طَبِع اللهُ عَلَى قَلُوبِهِم و اتبعوا أهوائهم ﴾ [ محمد – ٢٦] و جعل الله عز وجل لمن خاف مقامه و نهى النفس عن الهوى الجنة فهي مأواه .

قال تعالى : ﴿ وأما من خاف مقام ربه و نهى النفس عن الهوى فإن الجنة هي المأوى ﴾ [ النازعات . ٤-١٥] فجعل مخالفة الهوى وعدم اتباعه طريقاً إلى الجنة ، وسبب ذلك أن العبد إذا قهر هواه وغلبه و خالفه ولد ذلك في قلبه لذة في الطاعة فيحس بها العبد ، فيمتثل أو امر الله عز وجل . قال ابن الجوزي رهمه الله تعالى "وفي قوة قهر الهوى لذة تزيد على كل لذة ألا ترى إلى كل مغلوب بالهوى كيف يكون ذليه لاً ، لأنه قهر بخلاف غالب الهوى ، فإنه يكون قوي القلب عزيزاً لأنه قهر " . (١)

وليعلم الناظر المتبصر أن اتباع الهوى من المهلكات ، لما ثبت عند المبزار وأبي نعيم في الحليمة من حديث قتادة عن أنس – رضى الله تعالى عنه –قال : قال رسول الله –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – :

 <sup>(</sup>١) لسان العرب لابن منظور (١٥) ، ٣٧٣–٣٧٣).

<sup>(</sup>٢)ميد الخاطر ص (٧٥).



ثلاث مهلكات وثلاث منجيات ، فالمهلكات : شح مطاع ، وهوى متبع ، وإعجاب المرء بنفسه ؛ والمنجيات : تقوى الله تعالى في السر والعلانية ، والعدل في الغضب والرضى والقصد في الفقر والغنى ). (1) وقد حكم الله عز وجل لمن اتبع هواه بغير هدى منه سبحانه وتعالى بأنه أظلم الظالمين فقال تعالى : ﴿ فإن لم يستجيبوا لك فاعلم أنما يتبعون أهوائهم ومن أضل ثمن اتبع هواه بغير هدى من الله إن الله 4 يهدي القوم الظالمين 4 و القصص 4 ، 4 م

وجعل الله الشيء المتبع قسمين لا ثالث لهما :

إما ما جاء به الرسول —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — ، وإما الهوى ، فمن اتبع أحدهما اتباعـاً كليـاً لم يمكن من اتباع الآخر وعلى هذا الناس بهذا الاعتبار قسمان :

١- اتباع الوحي .

٣- أتباع الهوى. وهذا كثير في القرءان. كقوله تعالى: ﴿ فإن لم يستجيبوا لك فاعلم أنما يتبعون أهوائهم ﴾. [ القصص - ٠٥] وقال تعالى: ﴿ ولئن اتبعت أهوائهم بعد الذي جاءك من العلم إنك إذاً لمن الظالمين ﴾ [ البقرة - ٠١٦]. وغير ذلك .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: "وأتباع الأهواء في الديانات أعظم من أتباع الأهواء في الشهوات، فإن الأول حال الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين. كما قال تعالى: ﴿ فإن لم يستجيبوا لك فاعلم الما يتبعون أهوائهم ومن أضل ثمن اتبع هواه بغير هدى من الله إن الله لا يهدي القوم الظالمين ﴾ [ انقصص – ، ه ]. وقال تعالى: ﴿ ضرب لكم مثلاً من أنفسكم هل لكم مما ملكت أيمانكم من شركاء فيما رزقناكم فأنتم في سواء تخافونهم كخيفتكم أنفسكم كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون \* بل اتبع الذين ظلموا أهوائهم بغير علم فمن يهدي من أضل الله وما لهم من ناصرين ﴾ [ الروم – ٢٨]. وقال تعالى: ﴿ وقد فصل لكم ما حرم عليكم إلا ما اضطررتم إليه وإن كثيراً ليضلون بأهوائهم بغير علم إن ربك هو أعلم بالمعتدين ﴾ [ الأنعام – ١١٩]. وقال تعالى: ﴿ ولن ترض عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم قل إن هدى الله هو الهدى ولئن اتبعت أهواءهم بعد الذي جاءك من العلم مالك من الله من الله من العلم إنك إذا لمن المغلم عما أنول الله إليك ﴾ [ المائدة – ٤٤]. ولهذا كان من خرج عن أهوائهم واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنول الله إليك ﴾ [ المائدة – ٤٤]. ولهذا كان السلف رحمهم موجب الكتاب والسنة من المنسوبين إلى العلماء والعباد يجعل من أهل الأهواء كما كان السلف رحمهم موجب الكتاب والسنة من المنسوبين إلى العلماء والعباد يجعل من أهل الأهواء كما كان السلف رحمهم الله يسمونهم أهل الأهواء.

<sup>(</sup>١) البزار رقم ( ٨٠) والحلية (١/ ٣٤٣) وأخرجه القضاعي في مسند الشهاب رقم (٣٢٥) وله طرق وهو صحيح. انظر صحيح الخامع رقم ( ٥٤٠٣) .



وذلك أنّ كل من لم يتبع العلم فقد اتبع هواه ، والعلم بالدين لا يكون إلا بهدى الله الذي بعث به رسوله –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – ، ولهذا قبال تعالى في موضع : ﴿ وإن كشيراً ليضلون بأهوائهم بغير علم ﴾ . [الأنعام – ١١٩] وقبال في موضع آخر : ﴿ ومن أضل ثمن اتبع هواه بغير هدى من الله ﴾ [القصص – ، ه] . (١)

ولهذا فالشيطان له باب واسع من الهوى ، وهو يدور حول المرء فلا يجد شيئاً يدخل منه إلا الهـوى ، فلـهذا لا تطاق مخالفة الهوى إلا بالرغبة في الله وثوابه والخشية من حجابه وعذابه ، ووجد حلاوة الشفاء في مخالفة الهوى ، فإن متابعته الداء الأكبر ، ومخالفته الشفاء الأعظم . قيل لأبي القاسم الجنيد رحمه الله : " متى تنــال النفوس مناها ؟ فقال : " إذا صار داؤها دواها .

فقیل له : و متی یصیر داؤها دو اها ؟ فقال : إذا خالفت هو اها . " و معنی یصـــیر داؤهــا دو اهــا ، أن داءهــا هو الهوی ، فإذا خالفته تداو ت منه بمخالفته .

و قيل إنما سمي هوى لأنه يهوي بصاحبه إلى أسفل السافلين .

وأهل الأهواء بهذه الأهواء التي ألفوها ، لا يستطيعون تركها ، لأنها قد صارت عندهم بمنزلة العيش اللذي لا بد منه ، والذي صار حاله كهذه الحالة المتردية تجده يلقي بنفسه في المهالك ، لنيل ما تطالبه به العادة وما يرسمه له الهوى ، فصار عبداً لهواه وشهوته ، فأداه هذا إلى الوقوع في البدع والضلالات . ولهذا كان اتباع الهوى من أكبر عوامل وجود البدع ، وتفشيها في أقطار الأرض ، وخصوصاً إذا اجتمع الهوى مع الجهل ، فهناك الطامة الكبرى يوم يتوهم أن ما ظهر له بجهله وهواه بعقله هو الطريق المستقيم لا غير ، فيمضي في هذا المنوال فيحيد عن الحق وهو ضال حيث ظن أنه راكب للجادة .

ولهذاالأمر العظيم نجد ان الله سبحانه و تعالى قد ذكر أن متبع الهوى متخذ إلها من دونه و ذلك في موضعين من كتابه ، ففي الفرقان [ ٣٤] قوله تعالى : ﴿ أو يبت من اتخذ إلهه هواه أفأنت تكون عليه و كيه و كيه و بالماثية [ ٣٣] قوله تعالى : ﴿ أفر عيت من اتخذ إلهه هواه وأضله الله على علم و ختم على سمعه و قلبه و جعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله أفلا تذكرون ﴾ . قال الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره (٤ ١ ١٣١) ﴿ وأضله الله على علم ﴾ . " يحتمل قولين : أحدهما : واضله الله لعلمه أنه يستحق ذلك . والآخر : وأضله الله بعد بلوغ العلم إليه و قيام الحجة عليه . والثاني يستلزم الأول و لا ينعكس " . اها فلأمر كما يقول ابن القيم رحمه الله تعالى : " إنه ما من يوم إلا والهوى والعقل يعتلجان في صاحبهما ، فأيهما قوي على صاحبه طرده و تحكم و كان الحكم له ، قال ابو الدرداء : " إذا اصبح الرجل اجتمع هواه فأيهما قوي على صاحبه طرده و تحكم و كان الحكم له ، قال ابو الدرداء : " إذا اصبح الرجل اجتمع هواه وعلمه ، فإن كان علمه تبعاً لهواه فيومه يوم سوء ، وإن كان هواه تبعاً لعلمه فيومه يوم صالح " .

<sup>(</sup>١) رسالة – الأمر بالمعروف والنهيي عن المنكر – ص (٥١ – ٥٧)



ویا لله کم أغلق اتباع الهوی علمی صاحبه من ابواب التوفیق ، و فتح له من ابواب الحذلان فتراه یلهج بـأن الله لو و فقه لکان کذا و کذا ، و قد سد علمی نفسه طرق التوفیق باتباعه هواه .

قال الفضيل بن عياض: " من استحوذ عليه الهوى و اتباع الشهوات انقطعت عنه موارد التوفيق ".

وبالجملة: – فالهوى ما خالط شيئاً إلا أفسده ، فإن كان وقع في العلم أخرجه إلى البدعة والضلال والقول على الله بلا علم ، وصار صاحبه من جملة أهل الأهواء ، فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث . وإن كان وقع في الزهد ، أخرج صاحبه إلى الرياء ومصانعة المخلوقين ، وحرم موافقة السنة والاتباع . وإن كان وقع في الحكم أخرج صاحبه إلى الظلم ، وصده عن الحق فهو من الغاوين . وإن كان وقع في الحكم أخرج صاحبه إلى الظلم ، وصده عن الحق فهو من الغاوين . وإن كان وقع في الولاية والعزل أخرج صاحبه إلى خيانة الله ورسوله والمؤمنين ، حيث يولي بهواه ويعزل بهواه . وإن كان وقع في العبادة خرجت عن أن تكون طاعةً وقربة يبتغى بها وجه الله تعالى . فما قارن شيئاً إلا افسده وأخل به .

وقد ضرب الله أسوأ الأمثال بتشبيهه متبع الهوى بأخس الحيونات وأردئها . قال تعالى : ﴿ وَلَكُنَهُ أَخَلَــَّهُ إِلَ الأرضُ واتبع هواه فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث ﴾ الآية [ الأعراف – ١٧٥]. نسأل الله العلي العظيم أن يعيننا على سلوك الحق ، وان يجنبنا مسالك الزيغ والهوى .

وهكذا ينبغي للعبد أن يتضرع بين يدي مولاه بأن يجنبه الهوى ، فقد جاء عند الطبراني بسند صحيح عن قطبة بن مالك – رضي الله تعالى عنه –قال : "كان رسول الله –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – يدعو بهذه الكلمات : ( اللهم جنبني منكرات الأخلاق والأعمال والأهواء والأدواء ) . "(١)

وفق الله الجميع إلى مسالك التقوى والرضى ، وجنبا الزيع واتباع الهدوى . ولحن الذيع واتباع الهدوى . ولعل في هذا القدر كفاية للمتبصر ، ودراية للمتأمل ، وهو كالام مستفاد من مواضع متفرقة من كتب العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى .

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الدعاء (٣ | ١٤٤٧) وانظر الجامع الصحيح لشيخنا - حفظه الله تعالى - (١ | ٩ ، ٧).



المبحث الثاني:-

لزوم الاتباع والحذر من الابتداع :-

من المعلوم ضرورة أن الدين قد تم بموته -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - فهو لم ينزك خيراً إلا ودل الأمة عليه و لا شراً إلا حذر الأمة منه ، فتركنا على المحجة البيضاء ، ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك. جاء في البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت لمسروق: "من حدثك أن النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - كتم شيئاً من الوحي فلا تصدقه إن الله تعالى يقول: ﴿ يأيها النبي بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فما بلغت رسالته ﴾ [ المائدة - ١٦٧]. وفي لفظ لمسلم: "من زعم أن محمداً - صلى الله عليه وعلى آله وسلم - كتم شيئاً مما أنزل الله عليه فقد أعظم على الله الفرية ، والله يقول: ﴿ يأيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فما بلغت رسالته ﴾ . (١)

فلا مجال للزيادة في دين الله عز وجل ، ولا لاستحسان العقول ، بل هو الاتباع و ترك الابتداع ، و على العبد أن يحذر من مشاققة الله ورسوله -صلى الله عليه و على آله و سلم - ، و ليتذكر و ليتدبر في كل لحظة من لحظاته ، و سكنة من سكناته ، و عيد الله تعالى بقوله : ﴿ وَمَنْ يَشَاقِقُ الرّسُولُ مِنْ بِعَـدُ مَا تَبِينُ لَهُ الْهُدَى وَيَتِبِع غَيْرُ سَبِيلُ المؤمنينُ نولُه مَا تُولَى و نصله جهنم و ساءت مصيراً ﴾ [1111] .

ويكأن المبتدعة لهم كفل منها ونصيب وافر . وهو وعيد والله تخر منه أجساد أهل الاتباع ، وتلين قلوبهم وتنزجر عن الابتداع . فهذا تبصير للمتبع ، ووعيــد وزجر للمبتــدع ، ليكـن علـى حــذر تــام مــن الزيــادة والنقصان في دين الله سبحانه وتعالى وشرعه التام .

فمن لم يكتف بما شرع الله له فلا كفاه الله بل الشر إليه مقبل ، والخير منه مدبر ، وويل له يوم يضل ويشقى ، ويوليه الله ما تولى ، فيخسر بذلك الدين والدنيا ، بل من له في يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون ، الا من أتى الله بقلب سليم ، يوم لا يضيع فيه الحق ، ولا يساند فيه الباطل . فلمن كان هذا حاله ، وعلى الدرب دأبه ومآله يقول الله تعالى : ﴿ ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الحاسرين ﴾ [آل عمران - ١٥٥].

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره ( ٣٧٦٦) : "أي من سلك طريقاً سوى ما شرعه الله فلــن يقبل منه " .

قلت: فالإسلام المحلى بالألف واللام في الآية هو ما جاء به سيد الأنام محمد -صلى الله عليه وعلى آله وسلم -، على التمام ، بما سنه وشرعه من السنن والأحكام في العبادات ، ومــا يجـري مــن المعــاملات بــين الأنام ، فمن أتى بشيء ليس منه ولا عليه أثارة من علم إنما هو مستحدث ، ما أنزل الله به من سلطان ،

(١) البخاري كتاب التوحيد (١٣ | ٣، ٥) رقم ( ٢٣٥١) ومسلم (١١ | ١٥١) رقم ( ٢٨٧).

€£.}

فليعض على أنامله ، فويل له من الخذلان ، يوم أن يصير عمله هباء منشورا ، ما له من حسبان ، فيجي بهذا الخسران ، وسوء العاقبة . فإذا كان هذا هو حال من حاد الله ورسوله من أهل البدع والأهواء ، فليكن المتبصر والسالك على الحق على حذر من مجالسته ومسايرته ومجاراته ، فإن القلب ليس بيده . ولهذا وذلك حذر النبي —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — من الابتداع ليتجلى لأهل الإيمان واليقين خطورته ؛ ففي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها قالت : سمعت رسول الله —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — يقول : ( من أحدث في امرنا هذا ما ليس منه فهو رد ) ولمسلم [ باب نقض الأحكام الباطلة ومحدثات الأمور ] بلفظ : ( من عمل عملاً ليس عليه امرنا فهو رد ) أي هو المردود على صاحبه . قال النووي رحمه الله تعالى في شرح مسلم (١ ) : " قال أهل العربية الرد هنا بمعنى المردود فهو باطل غير معتد به وهذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام ، وهو من جوامع كلمه —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — فإنه صربح في رد كل البدع والمخترعات " . اهـ

وعند مسلم (7) عن جابر بن عبد الله – رضي الله تعالى عنهما — قال : كان رسول الله –صلى الله عليه وعلى آله وسلم — إذا خطب اهرت عيناه وعلا صوته واشتد غضبه حتى كأنه منذر جيش يقول : صبحكم ومساكم ويقول: ( بعثت أنا و الساعة كهاتين ) ويقرن بين إصبعيه السبابة و الوسطى ويقول: ( أما بعد فإن خير الهدي هدي محمد –صلى الله عليه وعلى آله وسلم — وشر الأمور محدثاتها و كل بدعة ضلالة ) .

وعند أحمد وأبي داود والترمذي وابن ماجة وغيرهم  $\binom{n}{2}$  بسند صحيح عن العرباض بن سارية رضي الله عنه قال : " وعظنا رسول الله — صلى الله عليه وعلى آله وسلم — موعظة و جلت منها القلوب ، وذرفت منها العيون ... إلى قوله — صلى الله عليه وعلى آله وسلم — : (وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة ) .

إن هؤ لاء المبتدعة الذين يحسبون أنهم يحسنون صنعاً ، سوف يخسرون بين يدي الله سبحانه في ذلك اليوم الذي أمره عظيم ، وهوله شديد ، لم يلاق العباد مثله . جاء في الصحيحين  $^{(3)}$  عن عبد الله ابن عباس رضي الله عنهما قال : " قام فينا رسول الله —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — بموعظة فقال : (ياأيها الناس إنكم محشورون إلى الله حفاة عراة غرلاً . كما بدأنا أول خلق نعيده ، وعداً علينا إنا كنا فاعلين ، ألا وإن أول الخلائق يكسى يوم القيامة إبراهيم —عليه السلام — ، ألا وإنه سيجاء برجال من

<sup>(19 (44) (1).</sup> 

<sup>(</sup>r) amby ( Eg (VPA) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابو داود رقم (٧ ه ٣٤) والترمذي رقم ( ٣٧٣٢) وابن ماجة رقم ( ٣٣) وأهمد (٤ | ٣٧ – ١٩٣٧) .

<sup>(3)</sup> البخاري (F | 047) ومسلم رقم (POAY).



أمتي فيؤخذ بهم ذات الشمال – أي جهة جهنم – فأقول : يا رب أصحابي ... فيقال : إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك ، فأقول كما قال العبد الصالح : ﴿ و كنت عليهم شهيداً ما دمت فيهم ﴾ . إلى قولـه تعالى : ﴿ العزيز الحكيم ﴾ [ المائدة ١٧٧ / ١٨٨] . فيقال لي : إنهم لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم ). والشاهد من هذا كله أن العاقبة و خيمة في حق أهل البدع والأهواء في ذلك اليوم الحق .

ولو نظرنا بمنظار صحيح إلى زماننا اليوم وما فيه لهال الأمر وعظم الخطر ، من سوء احوال المسلمين وما آل إليه أمرهم من التبديل و التحريف ، وعبادة غير الله ، وعبادة الله بما لم يشرع لقلة العلم ، وذهاب البصيرة ، وحلول الجهل والعمى إلا عند من رحم الله – وقليل ما هم – .

وما اورثهم هذا الحال إلا ابتعادهم عن المنهج السديد والصراط المستقيم ، والطريق التي كان عليها اسلافهم ، و نفورهم الدائم عن العلم النافع وهديه النابع من الكتاب والسنة على ما كان عليه النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم – والأصحاب ، ففتح باب الابتداع والضلال ، فأصاب المسلمين ما اصابهم من الضعف والفساد والانحلال ، فقد رهاهم الشيطان بأعظم اسهمه ، وغرر عليهم بقوله وزخرفه ، فكان الحال كما وصف .

قال العلامة ابن الجوزي رحمه الله تعالى: " فأول ما ابتدأ به إبليس انه أمرهم بسالإعراض عن العلم فدفنوا كتبهم وغسلوها وألزمهم زاوية التعبد فيما زعم وأظهر لهم من الخزعبلات، ما أوجب إقبال العوام عليهم ف فجعل إلاههم هواهم ... إلى قوله: " وبالعلم يعلم فساد الطريقين ويهتدى إلى الأصوب " . اه (') فسأل الله سبحانه أن لا يحرمنا نور وهداية العلم ، فإن نوره النور في الظلم ، وأنسه الأنس في الوحدة ، وهو الواحدة ، وهو الصاحب سفراً وحضراً ، وسروراً وحزناً . فأنعم به يا طالب الحق من صاحب ومرافق وهاد إلى طريق الجنة .

ولتعلم أن من تلبيس إبليس على كثير من أبناء المسلمين ، صدهم عن العلم الشرعي ، الذي به بيان الهدى من الضلال ، والغي من الرشاد ، والطاعة من العصية ، والسنة من البدعة ، والحق من الباطل . ومن عرف الحق عرف أهله ، ومن عرف الباطل أغز بأهله . ولهذا لما كانت البدعة أحب إلى الشيطان من المعصية ، اقبل إلى الناس بخيله ورجله ، وجند ما شاء من جنده ، فأوقع الكثير في حباله وصيده .

فتأمل هذا . واعلم أن دعوة الشيطان على مراتب ومنازل كما ذكر بعض أهل العلم فأعلاها :

مرتبة الكفر والشرك ، ومعاداة الله تعالى ورسوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - فإذا ظفر بذلك من ابن آدم برد أنينه ، واستراح من تعبه معه ، وهذا أول ما يريده من العبد ، فإن لم يستطع انتقلل إلى المرتبة التي تليها خطراً وهي :

<sup>(</sup>١) صيد الخاطر ص (٩٠٧).



مرتبة البدعة : وهي احب إلى الشيطان من المعصية لأن ضررها في الدين عظيم ، فإذا عجز عن ذلك انتقــل إلى مرتبة تليها وهي :

الكبائر ثم الصغائر ثم يشغله بالمباحات ثم بفعل المفضول دون الفاضل. هذه مراتب الشيطان ومقاصد دعوته فكن منها على حذر.

وليعلم من هذا كله أن الابتداع في الدين مسخطة للرب ، مرضاة للشيطان . ولهـذا قـال سـفيان الشـوري رحمه الله : " البدعة أحب إلى الشيطان من المعصية ، المعصية يتاب منها والبدعة لا يتاب منها " ·(١)

وبالجملة: - ففساد الدين إما أن يقع بالاعتقاد الباطل والتكلم به ، أو بالعمل على خلاف الحيق والصواب ، فالأول البدع. والثاني اتباع الهوى . (٢)

قال العلامة ابن القيم رحمه الله في إعلام الموقعين (١٧٣٦): "وهذان هما اصل كل شر وفتنـة وبـلاء، وبهما كذبت الرسل، وعصي الرب، ودخلت النار، وحلت العقوبات " اهـ.

فاتباع الهوى مع الابتداع هما جماع الشركله، ومنبت الضلال بجله، وهما ميدان المخالفات العظيمة خصوصاً إذا اجتمعا فتلك المصيبة الكبرى، والبلية العظمى، قال ابن القيم رحمه الله في إغاثة اللهفان ص ٣٤٥: "والفتنة نوعان: فتنة الشبهات وهي أعظم الفتنتين، وفتنة الشهوات. وقد يجتمعان للعبد وقد ينفرد بأحدهما، ففتنة الشبهات من ضعف البصيرة وقلة العلم ولا سيما إذا اقترن بذلك فساد القصد وحصول الهوى، فهناك الفتنة العظمى، والمصيبة الكبرى، فقل ما شئت في ضلال سيء القصد الحاكم علي الهوى لا الهدى مع ضعف بصيرته وقلة علمه بما بعث الله به رسوله فهو من الذين قال الله تعالى فيهم ن إن يتبعون إلا النظن وما تهوى الأنفس و النجم – ٣٢٠. وقد اخبر الله سبحانه أن اتباع الهوى يضل عن سبيل الله فقال تعالى : ﴿ إن يتبعون إلا الله إن الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب و ص-٢٠٠]. وهذه الفتنة مآلها إلى الكفر والنفاق وهي فتنة المنافقين، وفتنة أهل البدع على حسب بدعهم فجميعهم . وهذه الفتنة مآلها إلى الكفر والنفاق وهي فتنة المنافقين، وفتنة أهل البدع على حسب بدعهم فجميعهم

فتعين هنا كون العلاج الوحيد لهذه الفتنة منحصر في تجريبد اتباع الرسول -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - ظاهراً وباطناً ، منشطاً ومكرهاً ، عسراً ويسراً ، مدخلاً ومخرجاً ، والعمل بما جاء به ، وتحكيم شريعة الله تعالى في صغار الأمور وكبارها ، في القول والعمل .

 <sup>(</sup>١) ذكره اللالكائي – رحمه الله تعالى – في شرح أصول أهل السنة برقم (٢٣٨) وابن الجوزي في التلبيس ص (١٥).
 ومعنى يتاب أي : يرجع .

<sup>(</sup>٢) انظر اقتضاء الصراط المستقيم ص (٧٥).



وكأني أجزم بأن هذا المسلك لن يتأت إلا بالعلم النافع ، فهو الدواء العاجل لكل عدو صائل .

فإلى أهل الغيرة من ذوي الاتباع يرجع شأن التحذير من هؤلاء المبتدعة ، ليقف عليهم الرعاع ومن لا علـم عنده موقف من كان قبله من السلف أهل الاتباع .

أيترك يا أهل السنة هؤ لاء في نشأنهم ينُظَرُون ، وللإضلال الخلق يسمعون ، وبكل و اد ينطقون بكل بدعة وضلالة ؟ .

إن الواجب نحو السنة يحتم علينا بيان خطرهم والتحذير منهم ، ومن بدعهم ومخالفاتهم حتى تجتنب ، ويعرف الناس منهم كل عجب ، مما هو في الشرع غير مستطب ، وهذا من بعض حقوق الله على عباده . فرد الطاعنين في الكتاب والسنة ، ومجاهدتهم بالحجة والبيان ، وإقامة الدليل والبرهان عليهم حتى ينجلي الحق وينكسر الباطل .

وإن استدع الأمر جهادهم بالسيف والسنان كحال المبتدعة البغاة من الخــوارج وغـيرهم الذيـن يســتحلون الدماء ، فهؤلاء يقاتلون كما وردت النصوص في هذا الشأن .

وأما من كان شأنه تلميعهم بإضفاء الألقاب البراقة عليهم ، فليتق الله ربه . إذ كيف يلمع أمثال هؤلاء الطاعنين في الدين وأهله ، الذين يضربون النصوص ببعضها ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ، والذين يقدمون الأهواء وزبالات العقول على كتاب الله تعالى وسنة رسوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - في كل ما هو عنه العبد مسؤول .

ووصيتي لهم أن يرجعوا إلى المنقول عن السلف من الأئمة الجهابذة الفحول ، في مشل هذه المواطن الوعرة التي زلت فيها الأقدام ، وتشابكت فيها الأصابع وتحيرت الأفهام ، فهم خير القرون بعد النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - من الأنام ، فأقوالهم شافية ، وبالمطلوب كافية ، وهم مفاتيح الخير ومغاليق الشر . فلينظر من ابتلي بما تقدم من تلميع المبتدعة والمدافعة عنهم إلى طريقة السلف في التلقي والاستدلال وفي الفهم والاستنباط ، وليعض على طريقتهم بالنواجذ ، فسبيلهم هو سبيل الحق والهداية والرشاد والدراية والفلاح ، من انتهجه حاز سعادة الدارين ، وجمع كلا الخيرين ، والله المأمول أن يوفقنا إلى كل حق من المنقول والمعقول . وقد قلت في هذا ناظماً ، وبالشعر ناطقاً :

فبسه نجساة العبد في دنيساه وبغيره يحضى الشقاوة والردى فالزم سبيسل العلم والنور الذي فبه بدت وتكشفت كل الظلم فالله يحفظ ديننسا وتسراثنسا وفي الأخير حسسلاتنا وسلامنا

وسعادة يحضاها في الداريسن يجني الضلال وكل شيء دان رفع الإله بنيسله التقسلان من بدعة وضلالة لهوان من شر كل معاند وجبان للمصطفى من خيرة الإنسان

{\(\frac{\x}{2}\)}

وبالجملة: – فإن السلف قد حضوا وحثوا على الاتباع ، وحذروا من الابتداع ، وأقواهم في هذا مشهورة ، وبالأثبات العدول منقولة ، فهي اشهر من أن تذكر وأكثر من أن تحصر ، فالسعيد من وفق إلى منهجهم بل  $\ll$  إن من سعادة الحدث – صغير السن – والأعجمي أن يوفقهم الله لعالم من أهل السنة  $\gg$  (1)

وقد تقدم في فصل الاعتصام بالكتاب والسنة ذكر طائفة من أقوالهم فأغنى عن إعادتها ، وهمي دالـة قاطعـة على ضلال من سار على غير منهجهم ، وارتضى بفهم غيرهم من أهل البدع والأهواء .

فلتجعل يا طالب الحق الإخلاص لله عز وجل والاتباع لشرعه نصب عينيك ، وادع إلى الله عز وجل على بصيرة وعلم ودراية ، واعلم أن لك أجراً عظيماً لو وفقك الله لدعوة غيرك وإخراجه من البدعة إلى السنة ، ومن المعصية إلى الطاعة ، ومن الغي إلى الرشاد ، ومن الباطل إلى الحق .

كما أن من دعا إلى احياء البدع والضلالات وسعى في نشرها بين الأمة وزره عظيم ، ويعظم إذا كان له أتباع . ففي الصحيحين (7) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال : قال رسول الله —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — : ( ليس من نفس تقتل ظلماً إلا كان على ابن آدم الأول كفل منها — وربما قال سفيان من دمها — لأنه سن القتل أو لا ) .

وقال الله تعالى : ﴿ ليحملوا أوزارهم كاملة يوم القيامة ومن أوزار الذيس يضلونهم بغير علم ألا ساء ما يزرون ﴾ [ النحل - ٢٥ ] .

وقال تعالى : ﴿ وليحملن أثقافه و أثقالا مع أثقافه وليسألن يوم القيامة عما كانوا يفترون ﴾ [] العنكبوت – [] وروى الإمام مسلم في صحيحه عن ابي هريرة رضي الله تعالى عنه قال : أن رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم — قال : ( من دعا إلى هدى كان له من الأجر مشل أجور من تبعه لا ينقص من أجورهم شيئاً ، و من دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئاً ) و جاء أيضاً عنده من حديث جرير بن عبد الله رضي الله تعالى عنه و في الحديث قصة و موضع الشاهد منه أن رسول الله — صلى الله عليه وعلى آله وسلم — قال : ( من سن في الإسلام سنة حسنة فله اجرها و أجر من عمل بها من بعده من غير ان ينقص من أجورهم شيئاً ، و من سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه و وزرها و و زر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أو زارهم شيئاً ) .

وليس في سياق هذا الحديث المتقدم دليل لما زعم بعضهم من أن البدعة على قسمين :

١) حسنة . ٢) سيئة .

فهذا من الصواب ببعيد ولا يقول هذا إلا من لا باع له في العلم ولا بصيرة بكيفية الاستدلال وطرقه

<sup>(</sup>١) قاله الإمام أيوب السختياني – رحمه الله تعالى – كما عند اللالكائي (١ | ١٠ ٣).

<sup>(</sup>٣) البخاري كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة رقم ( ٣٣٣١) ، مسلم : رقم ( ٣٧٧١) .

وإنزال الأحكام حتى يوافق الدليل المدلول. بل هـو بـهذا الفهم قـد حشر نفسه في زمرة الجاهلين وما أكثرهم ، وعرض نفسه لنقد العلماء الأئمة العاملين. فليعلم أنه للحق مجانب وللباطل جالب ، وإطالة الكلام على هـذه المسألة ليس موضعه هاهنا. ولكن ليعلم إجمالاً: إن البـدع كلها ضلالات سيئة «مردودة ليس منها شيء مقبول ، وكلها قبيحة ليس فيها حسن ، وكلها ضلال ليس فيها هـدى ، وكلها أوزار ليس فيها أجر ، وكلها باطل ليس فيها حق » (١٠). فهي برمتها تشريع لما لم يأذن بـه الله ولم ينزل بـه سلطاناً.

وصدق من قال:

فإنسه رد بغيسر ميسن فسرده إليهما قد و جبا ليس بالأوهام وحدس العقل. و كمل من خالف للوحيين و كل ما فيه الخلاف نصبا فالسدين إنما أتسى بالنقل

#### إتحــاف الـــوري بما تيســـر من أحكام البدعــة والهــوي \_\_\_\_



# الفصل الثالث: في التحذير من أهل الأهواء والبدع

وتحته فروع :-

الفرع الأول: - مجامع مفاسد البدعة في أمرين.

قال الإمام الشاطبي رحمه الله في الاعتصام (٢/٢٦): "وأما البدع فثبت لها امران :

أحدهما: أنها مضادة للشارع ومراغمة له حيث نصب المبتدع نفسه نصب المستدرك على الشريعة لأ نصب المكتفى بما حد له .

الثاني : أن كل بدعة – وإن قلت – تشريع زائد أو ناقص أو تغيير للأصل الصحيح ، وكل ذلك قد يكون على الانفراد وقد يكون ملحقاً بما هو مشروع فيكون قادحاً في المشروع ، ولو فعل أحد مشل هذا في نفس الشريعة عامداً لكفر . إذ الزيادة والنقصان فيها أو التغيير – قل أو كثر – كفر فلا فرق بين ما قل منه أو كثر . فمن فعل مثل ذلك بتأويل فاسد أو برأي غالط رآه ، أو ألحقه بالمشروع إذا لم تكفره قد يكون في حكمه فرق بين ما قل منه وما كثر لأن الجميع جناية لا تحتملها الشريعة بقليل ولا بكثير . ويعضد هذا النظر عمومُ الأدلة في ذم البدع من غير استثناء " اه .

#### الفرع الثاني : - هجر المبتدع : مشروعيته :

بناءً على ما تقدم من بيان خطورة البدع والأهواء شرع الهجر للمبتدعة وأهل الأهواء ، والتحذير منهم وبيان حالهم ، إذ هجر المبتدع والتنكيل به من لوازم مبدأ الولاء والبراء عند أهل السنة والجماعة ، وهو مبدأ عظيم علم من الدين بالاضطرار ، ولهذا لما ضعف بين المسلمين هذا الجانب العقدي دب بسبب هذا الضعف الشر المستطير من ظهور البدع وانتشارها على مستوى كبير في القرى والأمصار والسهول والوديان . فعلت رايات أهل البدع والأهواء ، وعشعش الضلال في الأمة ، وعم الجهل في أوساط المعمورة ، وكان لأهل البدع الصولة والجولة في أوساط الأمة . فإلى الله المشتكى .

و هذا فإقامة هذا المبدأ العظيم كما دلت عليه أدلة الشرع الحكيم تكون (به) كلمة أهل السنة ظاهرة ، ومذاهبهم كالشمس نايرة ، ونصب الحق زاهرة ، وأعلامها بالنصر مشهورة ، وأعداؤها بالقمع مقهورة ، ينطق بمفاخرها على أعواد المنابر ، وتدون مناقبها في الكتب والدفاتر ، وتستفتح بها الخطب وتختم ، ويفصل بها بي الحق و الباطل وتحكم ، وتعقد عليها المجالس وتبرم ، وتظهر على الكراسي وتدرس وتعلم ، ومقالة أهل البدع لم تظهر إلا بسلطان قاهر ، أو بنشاط معاند فاجر يضل الناس خفياً ببدعته ،أو يقهر ذاك بسيفه وسوطه ، أو يستميل قلبه بمائه ليضله عن سبيل الله ، هية لبدعته ، وذباً عن ضلالته ، ليرد المسلمين على أعقابهم ، ويفتنهم عن أديانهم بعد أن استجابوا لله وللرسول طوعاً كرهاً ، و دخلوا في دينهما رغبة أو قهراً حتى كملت الدعوة واستقرت الشريعة » . (١)

<sup>(</sup>١) شرح اعتقاد أهل السنة اللالكاتي (١ ١٤ ١، ٥٥).



وما انتهى إليه حال كثير من الناس في زماننا من ضياع هذا المبدأ العظيم بسبب انفتاح العالم عليهم من كل وجه ، واختلاط العرب بالعجم والحابل بالنابل ، وظهور الملل والنحل والأهواء واستفحال داء التحزب المقيت في جسد الأمة كل هذا وذاك أدى إلى ضعف كبير عند هؤلاء في جانب عقيدة الولاء والبراء .

وضياع هذا الجانب العقدي عند أفراد الأمة وجهلهم بـه من جانب آخر ، وقعود بعض أهـل العلـم أو غياب بعضهم وتبصير الأمة في أمر اعتقادها . أدى هذا كله إلى ظهور البدع وانتشــارها ، وانتصــار شـوكة أهلها حتى فسد الصغير والكبير ، واندثرت السنن والآثار عند الجــم الغفـير . فإلى الله المشــتكى مـن هــذه الغفلة ومن هذا التقصير .

وبالجملة: – فعلى المسلم أن يصلح ما فسد من جانب الولاء والبراء – دون اغترار بالكثرة المقصرة – . ولتكن يا طالب الحق على حذر تام من أولئك المتحذلقين ، الذين يريدون أن يحولوا بين المسلمين وبين هـذا الأمر العظيم والأصل الأصيل ، الذي خرجت نصوصه مخرج التواتر ، وقطع بـه أهـل العلـم في الكتب والدفاتر .

كن حذراً غاية الحذر من شعاراتهم المضلة ، وأقوالهم المزلة .

إنك تجد من هؤلاء من يسع إلى هدم هذا الجانب العقدي العظيم بمعول الإنسانية والناس كلهم لآدم و آدم من تراب ، فلا فرق عنده بين سني ومبتدع ، ومحق ومبطل . ومنهم من يهدمه بمعول التسامح والعاطفة الجياشة ، و آخر أيضاً يسعى هدمه بمبدأ نبذ المياشة ، و آخر أيضاً يسعى هدمه بمبدأ نبذ الشذوذ والتطرف . و كل هذه مؤامرات تخريبية تجتمع لغاية القضاء على المسلم المتميز بل على الإسلام . اعلم علمنى الله وإياك أن من لوازم هذا المبدأ العقدي ، اتخاذ الصوارم المنكية على أهمل البدع والأهواء

اعلم علمني الله وإياك أن من لوازم هذا المبدأ العقدي ، اتخاذ الصّوارم المنكية على أهـــل البــدع والأهــواء المخزية ، ومن هذه الصوارم هجر المبتدعة وإذلالهم وقهرهم والناس في هذا الباب على أقسام كثيرة بســبب مخالفتهم لأمر الله فمنها :

« أن يكون كافراً فإن كان حربياً فهو مستحق للقتل والإرقاق وليس بعد هذين إهانة ، وإن كان ذمياً فسلا يجوز إيذاؤه إلا بالإعراض عنه ، والتحقير له بالاضطرار له إلى أضيق الطريـق ، وتـرك البـداءة في الســلام . فإن سلم قيل له : وعليك . والأولى الكف عن مخالطته ومعاملته ومؤاكلته ، ومن المكـروه الاسترســال إليــه والانبساط كما يفعل بالأصدقاء .

والقسم الثاني: - المبتدع فإن كان ممن يدعو إلى بدعة وكانت البدعة بحيث يكفر بها فأمره الشد من الله عن ، لأنه لا يقر بجزية ولا يسامح بعقد ذمة ، وإن كان ممن لا يكفر بها فأمره بينه وبين الله تعالى أخف من أمر الكافر لا محالة ، ولكن الأمر في الإنكار عليه أشد منه على الكافر ، لأن شر الكافر غير متعد ، لأنه لا يلتفت إلى قوله بخلاف المبتدع الذي يدعو إلى بدعته لأنه يزعم أن ما يدعو إليه حق فيكون سبباً لغواية الخلق ، فشره متعد . فإظهار بغضه والانقطاع عنه ومعاداته وتحقيره والتشنيع عليه ببدعته و تنفير



الناس عنه اشد . فأما المبتدع العامي الذي لا يقدر أن يدعو ، و لا يخاف الاقتداء به ف أمره أهون ، و الأولى أن يتلطف به في النصح ، فإن قلوب العوام سريعة التقلب ، فإن لم ينفع النصح و كان في الإعراض عنه تقييح لمدعته في عينه تأكد استحباب الإعراض عنه ، وإن علم أن ذلك لا يؤثر لجمود طبعه ورسوخ اعتقاده في قلبه فالإعراض عنه أولى لأن المبدعة إذا لم يبالغ في تقييحها شاعت بين الحلق وعم فسادهه/() وهذه العقيدة قد دلت عليها نصوص الكتاب والسنة قال الله تعلى : ﴿ وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره وإما ينسينك الشيطان فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم الظالمين ﴾ [الأنعام – ١٣]. وفي هذه الآية دلالة واضحة على حرمة مجالسة أهل الأهواء والبدع وأصحاب الكبائر والمعاصي . وقال تعالى : ﴿ وقد نزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره إنكم إذاً مثلهم إن الله جامع المنافقين والكافرين في جنهم جميعاً ﴾ [انساء – ، ١٤]. وقد نص العلماء على شولها لأهل البدع والأهواء كما في تفسير القرطبي جنهم جميعاً ﴾ [انساء – ، ١٤]. وقد نص العلماء على شولها لأهل البدع والأهواء كما في تفسير القرطبي

وقال تعالى : ﴿ ولا تركنوا إلى الذين ظلموا فتمسكم النار وما لكم من دون الله من أولياء ثـم لا تنصرون ﴾ [هود – 117] قال الإمام القرطبي رحمه الله في تفسيره (117 117) : "الصحيح في معنى هذه الآية أنها دالت على هجران أهل الكفر والمعاصي من أهل البدع وغيرهم ... ".

وأدلة الكتاب في هذا المقام كثيرة وفيما سبق كفاية وأما أدلة السنة فاذكر طائفة منها:

وفي حديث الصحيفة المشهور عن علي رضي الله عنه عن النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - وفيه: (المدينة حرم ما بين عير إلى ثور ، فمن أحدث فيها حدثاً ، أو آوى محدثاً فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ) . متفق عليه . وفي مقدمة مسلم (١١٦) عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه عن النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - قال : (سيكون في آخر أمتي أناس يحدثونكم بما لم تسمعوا أنتم ولا آباؤكم فإياكم وإياهم) .

<sup>(</sup>١) مختصر منهاج القاصدين لابن قدامة المقدسي – رحمه الله تعالى – ص (٩٨) .

وفي مسلم أيضاً رقم ( 3080) عن سعيد بن جبير أن قريباً لعبد الله بن معفل خذف قال : فنهاه ، وقال : " إن رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - نهى عن الخذف . وقال : ( إنها لا تصيب صيداً و لا تنكأ عدواً ولكنها تكسر السن و تفقأ العين ) . قال : أحدثك أن رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - نهى عنه ثم تخذف لا أكلمك أبداً " .

قلت: والصحابة قد هجر بعضهم بعضاً في أمر دينهم. قال السيوطي رحمه الله في رسالته الزجر بالهجر (ص٩٣): " وقد جمع بعضهم أسماء من كان يزجر بالهجر من الصحابة والتابعين فمن بعدهم فذكر منهم: عائشة وحفصة وسعد ابن أبي وقاص وعمار بن ياسر وعثمان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف وسعيد بن المسيب وطاووساً ووهب ابن منبه والحسن البصري وابن سيرين وسفيان الثوري - هجر ابن أبي ليلى وخلقاً إلى أن ختم بالنووي فإنه كان يزجر بالهجر، ويسراه وقرره في شرح مسلم وغيره أوضح تقرير، واحتج له بعده من الأدلة ... " اهـ

قال الإمام الخطابي أبو سليمان رحمه الله تعالى في معالم السنن (V|0) – المطبوع بحاشية محتصر سنن أبي داود للمنذري — في صدد الكلام على حديث كعب ابن مالك: " من العلم: أن تحريم الهجر بين المسلمين أكثر من ثلاث إغا هو فيما يكون بينهم من قبل عتب وموجدة أو التقصير يقع في حقوق العشرة ونحوها ، دون ما كان من ذلك في حق الدين فإن هجرة أهل الأهواء والبدعة دائمة على مر الأوقات والأزمان ما لم تظهر منهم التوبة والرجوع إلى الحق".

وقال الإمام ابن عبد البر النمري القرطبي حافظ المغرب في كتاب التمهيد له (7|77-71-71): "وهذا الحديث (1) وإن كان ظاهره العموم فهو عندي مخصوص بحديث كعب بن مالك حيث أمر رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم – أصحابه أن يهجروه ولا يكلموه هو وهلال بىن أمية ومرارة بىن الربيع لتخلفهم عن غزوة تبوك حتى أنزل الله توبتهم وعذرهم ، فأمر رسول الله –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – أصحابه أن يراجعوه الكلام ، وفي حديث كعب هذا دليل على أنه جائز أن يهجر المرء أخاه إذا بدت (له) هنه بدعة أو فاحشة يرجو أن يكون هجرانه تأديباً له وزجراً عنها . والله أعلم " .

<sup>(</sup>١) أي حليث انس ( لا تباغضوا و لا تحاسلوا ...).

وقال الإمام أبو عثمان الصابوني - رحمه الله تعالى - في عقيدة أصحاب الحديث (ص١١٧): "... واتفقوا مع ذلك على القول بقهر أهل البدع وإذلالهم ، وإخراجهم وإبعادهم ، وإقصائهم والتباعد منهم ومن مصاحبتهم ... ".

وقال الإمام البغوي رحمه الله في شرح السنة (١/٣٧٦-٣٢٧) بعد أن ذكر حديث كعب بن مالك رضي الله عنه وصاحبيه: "وفيه دليل على أن هجران أهل البدع على التنابيد، وكان رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - خاف على كعب وأصحابه النفاق حين تخلفوا عن الخروج معه، فأمر بهجرانهم إلى أن أنزل الله توبتهم، وعرف رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - براءتهم، وقد مضت الصحابة والتنابعون وأتباعهم، وعلماء السنة على هذا مجمعين متفقين على معاداة أهل البدعة، ومهاجرتهم ".

وقال أبو يعلى الموصلي رحمه الله تعالى : " أجمع الصحابة والتابعون على مقاطعة المبتدعة " .

ونقل الحافظ في الفتح (١٠/٩٩٤) عن ابن عبد البر قوله: "أجمعوا على أنه لا يجوز الهجران فوق ثلاث الا لمن خاف من مكالمته ما يفسد عليه دينه، أو يدخل منه على نفسه أو دنياه مضرة، فإن كان كذلك جاز، ورب هجر جميل خير من مخالطة مؤذية ".

وقال ابن الأثير رحمه الله تعالى في النهاية في غريب الحديث والأثر ( $0 | 0 \rangle$ ): "وفيه لا هجرة بعد ثلاث يريد به الهجر ضد الوصل يعني فيما يكون بين المسلمين من عتب وموجدة أو تقصير في حقوق العشرة والصحبة ، ما كان من ذلك في جانب الدين فإن هجرة أهل الأهواء والبدع دائمة على مر الأوقات ما لم تظهر منهم التوبة والرجوع إلى الحق فإنه -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - لما خاف على كعب بن مالك وأصحابه النفاق حين تخلفوا عن غزوة تبوك أمر بهجرانهم خمسين يوماً ، وقد هجر نساءه شهراً ، وهجرت عائشة ابن الزبير مدة ، وهجر جماعة من الصحابة جماعة منهم وما توا متهاجرين ، ولعل أحد الأمرين منسوخ بالآخر " . اهـ

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى كما في مجموع الفتاوى (٢ / ١٣٣): "و يجب عقوبة كل من انتسب إلى أهل البدع أو ذب عنهم أو أتثنى عليهم أو عظم كتبهم أو عرف بمساعدتهم ومعاونتهم أو كره الكلام فيهم أو أخذ يعتذر لهم بل تجب عقوبة كل من عرف حالهم ، ولم يعاون على القيام عليهم ، فإن القيام عليهم من أو جب الواجبات ".

وقال أيضاً كما في (١٣١/٢٨) : "ومثل أئمة البدع من أهل المقالات المخالفة للكتاب والسنة أو العبادات المخالفة للكتاب والسنة فإن بيان حالهم ، والتحذير منهم واجب باتفاق المسلمين ".

وقال السيوطي رهمه الله تعالى في كتابه الزجر بــالهجر (ص٤٥) : "وقـال الرافعي في شـرح المسـند : حـق المبتدع أن يهجر وأن يحـرّز عن مكاتبته ومجالسته ".



وقال العلامة محمد إبن إبراهيم الوزير رحمه الله تعالى في العواصم والقواصم (١/ ٢٧٠): " أما بيان بدعسهم ، وكف شرهم على الوجه المشروع فواجب أو مستحب ... وأجمعت الأمة على ذلك مع ظهور التـأويل منهم والإجماع عليه " .

قال الشيخ محمد بن صالح العثيمين حفظه الله تعالى شارحاً لكلام ابن قدامة رحمه الله تعالى : "ومن السنة هجران أهل البدع ومباينتهم و ترك الجدال والخصومات في الدين و ترك النظر في كتسب المبتدعة و الإصغاء إلى كلامهم ... " : قال حفظه الله : وهجران أهل البدع و اجب لقوله تعالى : ﴿ لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله ... ﴾ [ الجادلة 77] . و لأن النبي —صلى الله عليه و على آله وسلم — هجر كعب بن مالك و صاحبيه حين تخلفوا عن غزوة تبوك ... " (1)

الفرع الثالث: - مراعاة المصلحة في الهجر:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: "وهذا الهجور يختلف باختلاف الهاجرين في قوتهم وضعفهم، وقلتهم وكثرتهم، فإن المقصود به زجر المهجور وتأديبه ورجوع العامة عن مشل حاله، فإن كانت المصلحة في ذلك راجحة بحيث يفضي هجره إلى ضعف الشر وخفته كان مشروعاً، وإن كان لاالمهجور ولا غيره يرتدع بذلك بل يزيد الشر، والهاجر ضعيف بحيث يكون مفسدة ذلك راجحة على مصلحته لم يشرع الهجر، بل يكون التأليف المعض الناس أنفع من الهجر، والهجر لبعض الناس أنفع من التأليف، ولهذا كان النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - يتألف قوماً ويهجر آخرين ... " (٢).

وقال أيضاً رحمه الله تعالى: " فإذا لم يكن في هجرانه انزجار ولا انتهاء أحد بل بطلان كثير من الحسنات المأمور بها لم تكن هجره مأموراً بها كما ذكر أحمد عن أهل خراسان إذ ذاك أنه لم يكونوا يقوون بالجههية ، فإذا عجزوا عن إظهار العداوة لهم سقط الأمر بفعل هذه الحسنة ، وكان مداراتهم فيه دفع الضرر عن المؤمن الضعيف ، ولعله أن يكون فيه تأليف الفاجر القوي ، كذلك لما كثر القدر في أهل البصرة فلو ترك رواية الحديث عنهم لا ندرس العلم والسنن والآثار المحفوظة فيهم " (الله ).

قال الشيخ ابن عثيمين حفظه الله تعالى : " أما هجرهم فهذا يترتب على البدعة فإذا كانت البدعة مكفرة وجب هجره ، وإذا كانت دون ذلك فإننا نتوقف في هجره ، إن كان في هجره مصلحة فعلناه وإن لم تكن

<sup>(</sup>١) لمعة الاعتقاد ص (١٥٩).

 <sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۱۲ / ۲ ، ۲).

<sup>(</sup>۳)راجع مجموع الفتاوی (۲۸ ۲۱۲).



فيه مصلحة اجتنبناه . و ذلك أن الأصل في المؤمن تحريم هجره لقوله -صلى الله عليه و على آله و سلم - : ( لا يحل لرجل مؤمن أن يهجر أخاه فوق ثلاث ) فكل مؤمن وإن كان فاسقاً فإنه يحرم هجره ما لم يكن في الهجر مصلحة ، أو كان فيه زيادة في المعصية والعتو فإن ما لا مصلحة فيه تركه هو المصلحة "(1) قلت : و مراعاة المصلحة و المفسدة قاعدة جليلة من قواعد الشرع الحكيم ، و فق الله لفهمها أهل العلم الراسخين الذين لهم قدم صدق في الآخرين ، فينبغي التعويل عليهم في فهم المصالح و المفاسد . أما أن ينتصب لفهم المفسدة من المصلحة الرعاع و أحداث الأسنان من طلبة العلم فهذه طامة عظيمة ، و فتنة مريرة ، فإنك تجد من آثارها جعل مقادير المفاسد و المصالح هو العقل و الهوى تارة أو قلة العلم و البصيرة تارة أخرى .

وبالجملة: - فجماع هذا الفرع داخل في القاعدة العامة «فيما إذا تعارضت المصالح والمفاسد، والحسنات والسيئات، أو تزاهمت فإنه يجب ترجيح الراجح منها فيما إذا ازدهمت المصالح والمفاسد، وتعارضت المصالح والمفاسد، فإن (القطيعة والهجر مشلاً) وإن كان متضمناً لتحصيل مصلحة ودفع مفسدة، فينظر في المعارض له، فإن كان الذي يفوت من المصالح أو يحصل من المفاسد أكثر لم يكن مأمورا به بل يكون محرماً إذا كانت مفسدته أكثر من مصلحته، لكن اعتبار مقادير المصالح والمفاسد هو بحيزان الشريعة فمتى قدر الإنسان على اتباع النصوص لم يعدل عنها، وإلا اجتهد رايه لمعرفة الأشباه والنظائر وقل أن تعوز النصوص من كان خبيراً بها وبدلالتها على الأحكام » . (٢)

ومن لوازم مراعاة المصلحة والمفسدة في هذا المقام النظر في البدعة من حيث:

- ١) كونها مكفرة أو مفسقة.
- ٧) كونها حقيقية أو إضافية.
- ٣) كونها مشتبهة أو بينة واضحة.
- ٤) كونها منتشرة ظاهرة أو خفية مسترة.

وهكذا ينظر في كل من الهاجرين والمهجورين من بحيث :

- ١) القوة والضعف.
- ٧) كون الهاجرين أصحاب علم وبصيرة وسنة .
  - ٣) كون المهجور داعية أو غير داعية.

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوى ورسائل ابن عثيمين رقم ( ٣٤٧) وانظر المجموع الثمين ص (٣٠ ١ ٣) .

 <sup>(</sup>٢) من كالام شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى - في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص (٣٤و ٧٤). عـدا مـا بـين
 المحكوفين . زدناه توضيحاً .



- ٤) كون المهجور قامت عليه الحجة ، واستبانت له المحجة من عدم ذلك .
  - ٥) كون المهجور ذا شهرة وأتباع دون من لم يكن كذلك.

وينظر أيضاً في الهجر من حيث:

- ١) حصول المنفعة وقيام المصلحة.
- ٢) حصول المضرة وقيام المفسدة.

الفرع الرابع:-

في بيان تحذير السلف من أرباب الأهواء والبدع. وتحته ثلاثة مقاصد: -

المقصد الأول: - الكلام في أهل البدع من النصيحة لا الغيبة:

إن كثيراً من أرباب الجهل و ممن يدعي العلم والزهد يعيب على أهل السنة والحق كلامهم في أهل البدع والأهواء ، ويعتبرون ذلك منهم غيبة ، وما دخل عليهم الدخيل إلا من جهلهم بمقاصد الشرع الحكيم ، وأحوال وأقوال السلف الصالحين . فليعلم هؤلاء جميعاً أن الكلام في أهل البدع والأهواء ، والتحذير منهم يعتبر من النصيحة لله ولرسوله ولكتابه وللائمة المسلمين وعامتهم ، ومن عرف اعتقاد أهل السنة والجماعة تكشف له الحجاب ، عن كثير مما يوردونه في هذا الباب من شبه واهية ، ومن لم يعرف اعتقاد السلف حق المعرفة وقع في حبال هؤلاء واغر بحالهم .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: "ويازاء هؤلاء المكفرين بالباطل أقوام لا يعرفون اعتقاد أهل السنة والجماعة كما يجب ، أو يعرفون بعضه ويجهلون بعضه ، وما عرفوه منه قد لا يبينونه للناس بل يكتمونه ، ولا ينهون عن البدع المخالفة للكتاب والسنة ، ولا يذمون أهل البدع ويعاقبونهم ، بل لعلهم يذمون الكلام في السنة وأصول الدين ذماً مطلقاً ".

اقول: قد دلت النصوص الشرعية على جرح المبتدعة وأهل الأهواء. ففي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أن رجلاً استأذن على النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - فقال: " ائذنوا له. بئس اخو العشيرة ". وفي المبخاري أيضا عنها رضي الله عنها قالت: قال رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم -: ( ما أظن فلاناً و فلاناً يعرفان من ديننا شيئاً ). وثبت عند أحمد عن ابي قلابة رضي الله عنه قال : " رأيت رجلاً بالمدينة ، وقد طاف الناس به وهو يقول: قال رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم -. فإذا الرجل من أصحاب النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - قال: فسمعته يقول: " إن من بعد كم الكذاب المضل، وإن رأسه من بعدك حبك حبك ". ثلاث مرات. وإنه سيقول: أنا ربكم. فمن قال: لست ربنا لكن ربنا الله عليه توكلنا وإليه أنبنا نعوذ بالله من شرك. لم يكن له عليه ملطان ". (1)

<sup>(</sup>١) انظر الجامع الصحيح لشيخنا (١ ١٨٩)

وفي سنن الترمذي عن عائشة رضي الله تعالى عنها قالت: "كان على رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - ثويين قطريين غليظين ، فكان إذا قعد فعرق ثقلا عليه . فقدم بز من الشام لفلان اليهودي . فقلت : لو بعثت إليه فاشتريت منه ثويين إلى ميسرة ؟ فأرسل إليه فقال : قد علمت ما يريد أن يذهب عالي أو بدراهمي . فقال رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - : (كذب قد علمني أني من أتقاهم لله وأداهم للأمانة) (١).

والشاهد منه قوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم <math>-: ( كذب ...) . فهو جرح وقدح . وفي مسند أهد عن عبد الله بن عمرو قال : " كنا جلوساً عند النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم <math>... وقد ذهب عمرو بن العاص يلبس ثيابه ليحلقني فقال ونحن عنده : ( ليدخلن عليكم رجل لعين ) . فوا الله ما زلت و جلاً ... أتشوف داخلاً و خار جاً حتى دخل فلان يعني الحكم ... فقوله ... فقوله ... ... جرح وقدح ...

وثبت في مستدرك الحاكم عن جندب قال: (" جاء إعرابي فأناخ راحلته ثم عقلها ، فصلى خلف رسول " الله " – صلى الله عليه وعلى آله وسلم – أتى راحلت " ، فأطلق عقافها ، ثم ركبها ثم نادى : " اللهم ارهمني ومحمداً ، ولا تشرك في رهمتنا أحداً. " فقال رسول الله " – صلى الله عليه وعلى آله وسلم – : ( ما تقولون أهو أضل أم بعيره ؟ ألم تسمعوا ما قال ؟ ) . قالوا : " بلى . فقال : ( لقد حظر رهمة واسعة . إن الله خلق مائة رهمة ، فأنزل رهمة تعاطف بها الخلائق جنها وانسها ، وبهائمها ، وعنده تسعة وتسعون ، تقولون : أهو أضل أم بعيره ؟ .) "

والشاهد فيه قوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم -: ﴿ أَهُو أَصْلُ أَمْ بَعِيرُهُ ؟ ﴾ فهذا جرح وقدح.

هذا وقد استوعب أدلة هذا المقام من الكتاب والسنة شيخنا المحدث العلامة | مقبل بن هادي الوادعي حفظه الله تعالى في كتابه النفيس الجامع الصحيح مما ليس في الصحيحين (١٩٩١-٩٠٧). وفي مقدمة الطبعة الثالثة من كتابه المخرج من الفتنة ، وكتاب نشر الصحيفة .

فمن أراد أن يقف عليها فليراجعها إن شاء ، ولولا خشية الإطالة والإطناب لنقلناه . والله المستعان .

ثم إن كلام الأئمة في هذا الباب يجلي الحق ويكشف الحجاب عن شبههم . فعليك يا طالب الحـق بـه و دع عنك أقوال الجهال والرعاع تمن لا علم عنده .وسأورد بعض النقولات عنهم فدونك هي :

جاء عند اللالكائي رحمه الله تعالى في شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة عن إبراهيــــم النخعــي رحمــه الله تعــالى أنه قال : " ليس لصاحب البدعة غيبة " . وعن الحسن البصري رحمه الله تعالى قال : " ثلاثة ليست لهم

<sup>(</sup>١) الجامع الصحيح (١ (١٩١).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١ ٥٩٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١٩ ٥٩٠).



حرمة في الغيبة : أحدهم صاحب بدعة الغالي ببدعته . "وقال أيضاً : " ليس لأهل البدع غيبة . " (١) وقال أيضاً : " ليس بينك وبين الفاسق حرمة . " (٢)

وقال إبراهيم النخعي أيضاً : " ثلاثة كـانوا لا يعدو نـهن مـن الغيبـة : الإمـام الجـائر ، والمبتــدع ، والفاســق المجاهر بفسقه . " <sup>(٣)</sup>

فانظر يا رعاك الله وتمعن في كلامه رحمه الله فإذا «كان من الواجب كشف الوهم والغلط والخطأ والخطأ والسقط والسهو وعبور النظر ونحوها من الأسباب الصارفة عن وجه الصواب – مع أنه لا غول فيها ولا تأثيم – لكن في ترك الوهم ، وما جرى مجراه ثمن علمه إبقاء لشرع مبدل ، وهذا غش .. فواجب على من علمه النصح للأمة ببيان الغلط والوهم حتى يعاد الحق إلى نصابه . فإذا كان هذا فيما لا إثم فيه فكيف بكشف المخالفة والنقض على المخالف لإنقاذ الناس من ضلالة أو هوى ؟ هذا أو جب وألزم . والله أعلم وأحكم . » (0)

وذكر برهان الدين بن مفلح رحمه الله تعالى عن عبد الله بن الإمام أحمد رحمهما الله تعالى أنـه قــال : " جــاء أبو تراب النخشبي إلى أبى فجعل أبــي يقــول : فــلان ضعيــف ، وفــلان ثقــة . فقــال أبــو تــراب : لا تغتــب العلماء . فالتفت إليه أبى فقال : ويحك هذه نصيحة وليست بغيبة . " (١)

وقال المروذي رحمه الله تعالى : « قلت لأبي عبــد الله – يعـني إمـا منـا – تـرى للرجـل أن يشــتغل بـالصوم والصلاة ويسكت عن الكلام في أهل البدع ؟ فكلح في وجهه وقال : إذا هو صــام وصلى واعــتزل النـاس أليس إنما هو لنفسه ؟ قلت : بلمى . قال : فإذا تكلم كان له ولغيره . يتكلم أفضل » (٧) وقال الإمام سفيان بن عيينة رحمه الله تعالى : "صاحب الهوى في الدنيا ليس لهو غيبة " . (٨)

<sup>(</sup>١) شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة (١|٨٥١) رقم (٢٧٧–٨٧٧–٩،٨٧) ط دار طيبة .

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب الصمت لابن أبي الدنيا ص (١٤٣) رقم ( ٣٦٣) ورجاله ثقات .

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب الصمت ص (١٤٢).

<sup>(</sup>٤) الكفاية للخطيب ( ٩١) . وشرح علل الترمذي (١|٩٤٩) .

<sup>(</sup>٥) الرد على المخالف من أصول الإسلام ص (٣٤-٤٤) لبكر بن عبد الله أبو زيد – حفظه الله تعالى – .

<sup>(</sup>٣) المقصد الأرشد لابن مفلح (٢ م ١٨٤). وانظر شرح علل الترمذي (١ م ٢ ٢٩- ٥ ٥٠).

<sup>(</sup>٧) طبقات الحنابلة (٢ ١٩١٧).

 $<sup>(\</sup>Lambda)$ مختصر الحجة على تارك المحجة . لنصر المقدسي - رحمه الله تعالى - ص  $(\Lambda \cap \Lambda)$  .



وقال أبو الوليد محمد بن رشد القرطبي رحمه الله تعالى : "وصاحب البدعة يؤمن ببدعته ، ويعتقــد أنـه علـى الحق فيها وأن غيره على الخلاف في مخالفته ببدعته فلا غيبة فيه في ذكره بها ، لأنه إن كان معلنـــاً بـها يجـب أن يذكر بها ويحفظ الناس من اتباعه عليها ... " . (٢)

وقال الحافظ ابن الصلاح رحمه الله تعالى : " تجوز غيبة المبتدع بل ذكره بما عليمه مطلقاً غائباً وحاضراً إذا كان المقصود التنبيه على حاله ليحذر ، على هذا مضى السلف الصالحون أو من فعل ذلك منهم .

ثم يجوز ذلك ابتداءً يبتدأ به وإن لم يسأل ، ويجوز عند جريان مسبب من سؤال وغيره . "(٣)

وقال العلامة القرافي رحمه الله تعالى كما في الفروق (٤/٥٠٧-٨٠٧) : " الفرق الثالث والحمسون والمائتان بين قاعدة الغيبة المحرمة ، وقاعدة الغيبة التي لا تحرم : -

قال تعالى : ﴿ وَلا يَعْتَبُ بَعْضَكُمْ بَعْضَاً ﴾ [الحجرات ٢١] ... إلى أن قال رحمه الله : " فدل هذا النص على أن الغيبة ما يكرهه الإنسان إذا سمعه ، وأنه لا يسمى غيبة إلا إذا كان غائباً . لقوله : ( إن سمع ) . فدل ذلك على أنه ليس بحاضر ، وهو تناول جميع ما يكره لأن ( ما) من صيغ العموم .

<sup>(</sup>١) انظر أحوال الرجال للجوزجاني – رهمه الله تعالى – ص (٣٣و٧٣) .

<sup>(</sup>٢) الجامع من المقدمات له – رحمه الله تعالى – ص ( ٢٩٢).

<sup>(</sup>۴) فتاوی ابن الصلاح (۲ ۱۹۹).



ثم قال رهمه الله : تنبيه : -

قال بعض العلماء استثني من الغيبة ست صور :-

الأول: - النصيحة. لقوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - لفاطمة بنت قيس حين شاورته عليه السلام لما خطبها معاوية بن أبي سفيان وأبو جهم : ( أما معاوية فرجل صعلوك ( مال له ( وأما أبو جهم فلا يضع العصاعن عاتقه ( فذكر عيبين فيهما ثما يكرهانه لو سمعاه ( وأبيح ذلك لمسلحة النصيحة (

ويشترط في هذا القسم أن تكون لحاجة ماسة لذلك ، وأن يقتصر الناصح من العيوب على ما يخل بتلك المصلحة خاصة التي حصلت المشاورة فيها أو التي يعتقد الناصح أن المنصوح شرع فيها ، أو هو على عزم ذلك فينصحه وإن لم يستشره ، فإن حفظ مال الإنسان وعرضه و دمه عليك واجب ، وعن لم يعرض لك ذلك . فالشرط الأول : إحتراز من ذكر عيوب الناس مطلقاً بلواز أن يقع بينهما من المخالطة ما يقتضي ذلك فهذا حرام . بل لا يجوز إلا عند مسيس الحاجة ، ولولا ذلك لأبيحت الغيبة مطلقاً ، لأن الجواز قائم في الكل . والشرط الثاني احتراز من أن يستشار في أمر النواج فيذكر العيوب المخلة بمصلحة السفر ، والعيوب المخلة بالزواج ، فالزيادة على العيوب المخلة بما استشرت فيه حرام . بل تقتصر على عين ، أو تعين الإقدام عليه ... إلى أن قال رحمه الله :

الرابع: - أرباب البدع والتصانيف المضلة ينبغي أن يشهر الناس فسادها وعيبها، وأنهم على غير الصواب ليحذرها الناس الضعفاء، فلا يقع فيها، وينفر عن تلك المفاسد ما أمكن بشرط أن لا يتعدى فيها الصدق، ولا يفتري على أهلها من الفسوق والفواحش ما لم يفعلوه بل يقتصر على ما فيهم من المنفرات خاصة، فلا يقال على المبتدع أنه يشرب الخمر، ولا أنه يزني، ولا غير ذلك مما ليس فيه. وهذا القسم داخل في النصيحة. غير أنه لا يتوقف على المشاورة، ولا مقارنة الوقوع في المفسدة ومن مات من أهل الضلال ولم يترك شيعة تعظمه، ولا كتباً تقرأ، ولا سبباً يخشى منه إفسادٌ لغيره فينبغي أن يستر بستر الله تعالى، ولا يذكر له عيب البتة وحسابه على الله تعالى " اهـ

وقد فصل الإمام النووي رحمه الله تعالى في بعض مصنفاته ما يجوز وما لا يجوز من الغيبـة . فـانظر ريـاض الصالحين (ص٨٩٤) . وروضة الطالبين (٣٣١-٣٤) .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: "ومثل أئمة البدع من أهل المقالات المخالفة للكتاب والسنة أو العبادات المخالفة للكتاب والسنة فإن بيان حالهم ، والتحذير منهم واجب باتفاق المسلمين . حتى قيـل لأحمد ابن حنبل الرجل يصـوم ويعتكف أحـب إليـك أو يتكلم في أهـل البدع ؟ فقـال : إذا قـام وصلى واعتكف فإنما هو لنفسه ، وإن تكلم في أهـل البدع فإنما هو للمسلمين . هذا أفضل " . (١)

<sup>(1)</sup> مجموع الفتاوى (NY 1991).

### إنحساف السوري بما تيسسر من أحكام البدعية والهبوي \_\_\_

وقال رحمه الله أيضاً (١): "وأما إذا أظهر الرجل المنكرات وجب الإنكار عليه علانية ولم يبق له غيبة ووجب أن يعاقب علانية بما يردعه عن ذلك من هجر وغيره، فلا يسلم عليه ولا يرد عليه السلام إذا كان الفاعل لذلك متمكناً من ذلك من غير مفسدة راجحة ".

قلت: ومن جملة المنكرات البدع في العبادات والاعتقادات، ولهذا قال رحمه الله تعالى كما في رسالة [ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ] ص ٤٧: " و من المنكرات كل ما حرمه الله ... و كذلك العبادات المبتدعة التي لم يشرعها الله ورسوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - " وقال رحمه الله كما في مجموعة الرسائل (٥ | ٩ ، ١ - ١ / ١): " ولو لا من يقيمه الله للدفع ضرر هؤ لاء لفسد الدين و كان فساده أعظم من فساد استيلاء العدو من أهل الحرب، فإن هؤ لاء إذا استولوا لم يفسدوا القلوب وما فيها من الدين إلا تبعاً وأما أو لئك فهم يفسدون القلوب ابتداءً ... فإذا كان أقوام منافقون يبتدعون بدعاً تخالف الكتاب ويلبسونها على الناس ولم يبين للناس فسد أمر الكتاب وبدل الدين كما فسد ديس أهل الكتاب قبلنا بما وقع فيه من النبديل الذي لم ينكر على أهله ". اهـ

وقال العلامة ابن رجب الحنبلي رهمه الله تعالى: " فأما أهل البدع والضلالة ومن تشبه بالعلماء وليس منهم فيجوز بيان جهلهم وعيوبهم تحذيراً من الاقتداء بهم ، ليس كلامنا الآن من هذا القبيل والله أعلم ، ومن عرف أنه أراد برده على العلماء النصيحة لله ولرسوله فإنه يجب أن يعامل بالإكرام والاحترام والتعظيم كسائر علماء المسلمين الذين سبق ذكرهم وأمثاهم ومن تبعهم بإحسان .

ومن عرف أنه أراد برده عليهم التنقيص والذم وإظهار العيب فإنه يستحق أن يقابل بالعقوبة لـيرتدع هـو ونظراؤه من هذه الرذائل المحرمة ". اهـ (٢)

وقال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى : "ومنها جواز الطعن في الرجل بما يغلب على اجتبهاد الطاعن حمية أو ذباً عن الله ورسوله ومن هذا طعن أهل الحديث في من طعنوا فيه من الرواة ، ومن هذا طعن ورثة الأنبياء وأهل السنة في أهل الأهواء والبدع لله لا لحضوضهم وأغراضهم ." اهـ (٣)

قلت : فهذه جملة من اقوال الأئمة رحمهم الله تعالى في هذا الباب وتتبع كلامهم مما يطول – والحليـم تكفيـه الإشارة – وينبغي هنا بيان ضوابط و شروط في غيبة و جرح المبتدع فدونك هي :–

قال شيخ الإسلام رهمه الله تعالى: "أما الحديث فليس هـو مـن كـلام النبي -صلى الله عليـه وعلى آلـه وسلم - ولكنه مأثور عن الحسن البصري أنه قال: أترغبون عـن ذكر الفـاجر؟ اذكـروه بمـا فيـه يحـذره الناس و في حديث آخر - من ألقى جلباب الحياء فلا غيبة له - وهذان النوعان يجوز فيهما الغيبة بلا نزاع

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٨٧ ١٧١٧ - ٨١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر الفرق بين النصيحة والتعيير ص (٣٣–٣٣).

<sup>( 1 /</sup> m) jic llaic ( 4 / 1 / 1 ).

بين العلماء أحدهما :- أن يكون الرجل مظهراً للفجور مثل الظلم والفواحش والبدع المخالفة للسنة ، فإذا أظهر المنكر وجب الإنكار عليه بحسب القدرة كما قال النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - : (من رأى منكم منكراً فليفيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك اضعف الإيمان) رواه مسلم . وفي المسند والسنن عن أبي بكر الصديق رضي الله تعالى عنه أنه قال : "أيها الناس إنكم تقرؤون القرءان وتقرؤون هذه الآية وتضعونها في غير مواضعها : ﴿ يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتديتم ﴾ [المائدة - ٥ ، ١] وإني سمعت رسول الله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - يقول : (إن الناس إذا رأوا المنكر ولم يغيروه أوشك أن يعمهم الله بعقاب منه ) فمن أظهر المنكر وجب عليه الإنكار وأن يهجر ويذم على ذلك فهذا معنى قوله : " من ألقى جلباب الحياء فلا غيبة له " بخلاف من كان مستراً بذنبه مستخفياً ، فإن هذا يستر عليه لكن ينصبح سراً . ويهجره من عرف حاله حتى يتوب ، ويذكر أمره على وجه النصيحة " اهلاً)

و ضوابط هذا الأمر يمكن إجمالها بما يلي : -

١- الإخلاص فيها وأن يقصد بالطعن على أهل البدع النصح للمسلمين ، وتحذيرهم من ذلك المبتدع. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى كما في مجموع الفتاوى (١٩٨٥/٥٣٥) : "ثم القائل في ذلك بعلم لا بد له من حسن النية ، فلو تكلم بحق لقصد العلو في الأرض ، أو الفساد ، كان بمنزلة المذي يقاتل همية ورياءً ، وإن تكلم لأجل الله تعالى مخلصاً له الدين كان من المجاهدين في مبيل الله من ورثة الأنبياء وخلفاء الرسل ، وليس هذا مخالفاً لقوله : ( الغيبة ذكرك أخاك بما يكره ) . "

٧- أن يلتزم عند غيبة المبتدع وبيان حاله للناس ، العدل (٢) في ذلك فلا يذكره إلا بما فيه على الحقيقة ،
 ولا يطعن عليه إلا بما فيه من خصال الشر المنفرة للناس منه لقوله تعالى : ﴿ ياأيها الذين آمنوا كونوا قوامين لله شهداء بالقسط ولا يجرمنكم شنئان قوم على ألا تعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون ﴾ [ المائدة - ٨].

٣- أن يكون المبتدع مجاهراً بالبدعة معلناً لها ، فأما من كان مستتراً ببدعته فهذا يستر عليه لكن ينصح مراً ، ويهجره من عرف حاله حتى يتوب ، ويذكر أهره على وجه النصيحة . كما تقدم في كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى .

أن يكون المبتدع المتكلم فيه غير ميت فإن كان ميتاً فإنه لا تجوز غيبته ، ولا ذكر ما فيه من البدع ولا ذمه

 <sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ١١/ ١٩١٩ – ٢٢٧).

<sup>(</sup>٣)و لا يقصد بالعدل هنا استعمال ذاك المنهج المبتدع . اعني منهج الموازنة بين الحسنات والسيتات . فتنبه .

بها بعد موته لعموم قوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - كما في البخاري (١٥٨٣) رقم (١٣٩٣) : (لا تسبوا الأموات فإنهم قد أفضوا إلى ما قدموا) . إلا أن يكون للميت كتب تقرر البدع أو اتباع ينشرون البدع بعده ، فإنه يحذر من ذلك الشخص فيذكر بما فيه ، لأن السبب المبيح لغيبته لا يزال قائماً وهو التأثر بكتبه وأتباعه ، وقد تقدم مثل هذا الكلام في كلام القرافي رحمه الله تعالى .

وينظر للمزيد في هذه الضوابط ما كتبه الدكتور إبراهيم بن عامر الرحيلي في كتابه : ( موقف أهـل السـنة والجماعة من أهل البـدع والأهواء ) (٢/٣٠٥-٩٠٥).



المقصد الثاني: في بيان أن الكلام في أهل البدع والأهواء ليس سبباً لتفرقة الأمة:

زعم بعض من لا علم عنده بجمع الصفوف ، ووحدة الكلمة أن الكلام في أهــل البــدع والأهــواء ، وتحذيــر الأمة منهم ، سبب لتفرقة الصفوف ، فكبرت كلمة تخرج من أفواه هؤلاء إن يقولون إلا كذباً .

ويا سبحان الله كيف لا يفهم هذا الفهم ويهتدي إليه أو لئك الأئمة الفحول الراسخون في العلم ؟

هل يقال إنهم ممن يدعون إلى تفرق الأمة ، وتمزيق الصفوف ؟ فإن كان الجواب من أمشال هـؤلاء الشـانئين هو الإثبات .

فيا لله ، ويا للإسلام ، ويا للأئمة الدين ، وفقهاء الأمة من هذه ألفوا قر العظام ، والشتائم من هؤ لاء اللسام الذين ما عرفوا قدر أنفسهم! فنسأل الله السلامة والعافية .

وقد أورد هذه الشبه العليلة العلامة المجتهد محمد بن إبراهيم الوزير رحمه الله تعالى في كتابه (العواصم والقواصم في الذب عن سنة أبي القاسم) (١/ ٢٧٠) " فإن قيل: هل السكوت عن المبتدعة لازمٌ خوفاً هن التفرق والزيادة في أسبابه لحديث جندب المتقدم (حديث اقرؤوا القرءان ما أتلفت عليه قلوبكم فإذا اختلفتم فقوموا عنه) خرجاه كما مضى ؟ قلنه: أما بيان بدعهم، وكف شرهم على الوجه المشروع فواجب أو مستحب كما ثبت من النصوص الصحيحة في تصويب على عليه السلام في حرب الخوارج، وأجمعت الأمة على ذلك مع ظهور التأويل منهم، والإجماع عليه ".

فينبغي أن يعلم ان خطر هؤلاء المبتدعة وأهل الهوى على الأمة عظيم فهم ينخرون جسد هذه الأمة نخراً، ووجودهم هو بعينه سبب التفرق والاختلاف فهم داء عضال. وقد ذكر ابن الجوزي رهمه الله تعالى في الموضوعات (١/١٥) "قال ابو الوفاء علي بن عقيل الفقيه: قال شيخنا أبو الفضل الهمداني: مبتدعة الإسلام، والوضاعون للأحاديث اشد من الملحدين، لأن الملحدين قصدوا إفساد الدين من الخارج وهؤلاء قصدوا إفساده من الداخل فهم كأهل بلد سعوا في إفساد أحواله، والملحدون كالمحاصرين من الخارج، فالدخلاء يفتحون الحصن فهم شر على الإسلام من غير الملابسين له ".

وأوضح مثال على ذلك ما جاء مسطراً في صفحات التاريخ من قصة ابن العلقمي الرافضي مع النتـار و تآمره على الإسلام كما في البداية و النهاية وغيرها .

وهذا والله داب أهل البدع على مر الأزمان ، وتوالي الدهور والأيام ، فخطرهم على البلاد والعباد والله داب أهل البدع على مر الأزمان ، وتوالي الدهور والأيام ، فخطرهم على البلاد والعباد والدين عظيم ، إنهم من تشرب بالهوى ، وباع الدين والآخرة بالأولى ، فصدق الإمام الشوكاني رهمه الله تعالى إذ يقول كما في فتح القدير (١٩٣١) عند قوله تعالى ﴿ولنن اتبعت أهوائهم من بعد ما جاءك من العلم إنك إذا لمن الظالمين ﴾ [ البقرة - 6 + 1] : "وقد تكون مفسدة اتباع أهوية المبتدعة اشد على هذه الأمة من مفسدة اتباع أهوية أهل الملل ، لأن المبتدعة ينتمون إلى الإسلام ، ويظهرون للناس أنهم ينصرون الدين ، ويبتغون أحسنه وهم على العكس من ذلك ، والضد لما هنالك ، فيلا يزالون ينقلون من يميل إلى

أهويتهم من بدعة إلى بدعة ، ويدفعونه من شنعة إلى شنعة حتى يسلخونه مس الديس ، ويخرجونه منه وهو يظن أنه في الصميم ، وأن الصراط الذي عليه هو المستقيم ، هذا إن كان في عبداد المقصريين ، ومن جملة الجاهلين ، وإن كان من أهل العلم والفهم المميزين بين الحق والباطل كـان اتباعـه لأهويتـهم ثمـن أضلـه الله على علم وختم على قلبه وصار نقمة على عباد الله ، ومصيبة صبها الله على المقصرين ، لأنهم يعتقدون أنه في علمه و فهمه لا يميل إلا إلى الحق ، و لا يتبع إلا الصواب فيضلون بضلاله فيكون عليه إتمه وإثم من اقتدى به إلى يوم القيامة . نسأل الله اللطف ، والسلامة والهداية " .

فواجب على الأمة أن تلوذ حول علمائها . أو لئك العلماء الربانيون الذين يحيون ما أمات الناس من السنة ، ويميتون ما أحيوه من البدع ، الذين قام بهم الكتاب وبه قاموا ، ونطق بهم الكتاب وبه نطقوا .

وإياك يا طالب الحق أن تفتتن بمثل هذه الزخارف من أقاويل الجهال. والله المستعان.



المقصد الثالث: ذكر طائفة من تحذير السلف من أهل البدع والأهواء: --

قال أبو قلابة : " لا تجالس أصحاب الأهواء . أو قال : أصحاب الخصومات . فإني لا آمــن أن يغمســوكم في ضلالتهم ، ويلبسـوا عليكـم بعض ما تعرفون " . (١)

وحكى ابن وضاح عن غير واحد (٢) أن أسد ابن موسى كتب إلى أسد بـن الفرات: "اعلم أخي أنّ ما هلني على أن أكتب إليك ما أنكر أهل بلادك من صالح ما أعطاك الله من إنصافك الناس ، وحسن حالك مما أظهرت من السنة ، وعيبك لأهل البدعة ، وكثرة ذكرك لهم ، وطعنك عليهم فقمعهم الله بـك ، وشد بك ظهر أهل السنة ، وقواك عليهم بإظهار عيبهم ، والطعن فيهم ، وأذلهم الله بذلك ، وصاروا ببدعتهم مسترين ... إلى أن قال : إن لله عند كل بدعة كيه بها الإسلام ولياً يذب عنها ، وينطق بعلاماتها . فغتنم يا أخى هذا الفضل ، وكن من أهله " .

وجاء أيضاً في البدع والنهي عنها (رقم ١٣٦ ص ٩٩) قال ابن وضاح رحمه الله تعالى : أنا أسد قال : نا شهاب بن خراش الحوشبي عن العوام بن حوشب أنه كان يقول لابنه : "يا عيسى أصلح لله قلبك ، وأقل مالك ، وكان يقول : والله لئن أرى عيسى يجالس أصحاب البرابط والأشربة والباطل أحب إلي من أن أراه يجالس أصحاب الحصومات – يعنى أهل البدع – . "

وجاء أيضاً (برقم ٤٤ اص٧ ٠١): نا أسد نا رديح بن عطية عن يحيى بـن أبـي عمـرو السـياني قـال: كان يقال: يأبى الله لصاحب بدعة بتوبة، وما انتقل صاحب بدعة إلا إلى شر منها".

وخوج ابن وهب عن ابن عون عن محمد بن سيرين أنه قال : " إني أرى أسرع الناس ردة أصحاب الأهواء . و كان ابن سيرين يرى أن هذه الآية في أصحاب الأهواء (1, 1) و إذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره ... (1, 1) الأنعام (1, 1) (1, 1)

وذكر الآجري رحمه الله تعالى في الشريعة واللالكائي (برقم ٣٣١) وابن بطــة في الإبانـة (١ |٣٤) عـن أبـي الجوزاء أنه ذكر أصحاب الأهواء فقال : "والذي نفس أبي الجوزاء بيــده لئـن تمتلـئ داري قـردة وخنــازير أحب إلى من أن يجاورنى رجل منهم " .

وخرج ابن وهب في النهي عن البدع (ص٨٣-٣٩) عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : " ما يأتي على الناس من عام إلا أحدثوا فيه بدعة ، وأماتوا سنة حتى تحيا البدع وتموت السنن " (٤)

وروى الإمام أبو داود في سننه ( رقم ٢٩٦١) بسند صحيح أن معاذ بن جبل كان لا يجلس مجلساً

<sup>(</sup>١) شرح السنة للبغوي (١ | ٧٧٧) وانظر الإبانة (٧ | ٣٥٥) واللالكاتي رقم (٧٤٧).

<sup>(</sup>٢) الاعتصام (١ | ٣٣-٤٣).

<sup>(</sup>۴) المصدر السابق (۱۱۷۳).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير. كما في المجمع (١٨٨١). وقال الهيشمي : "رجاله موثقون ".

#### إتحـاف الــورى بما تيســر من أحكام البدعــة والهـوى \_\_\_

ويفتح فيها القرءان

للذكر إلا قال: "الله حكم قسط هلك المرتابون. إن ورائكم فتنا يكثر فيها المال ، ويفتح فيها القرءان حتى يأخذه المؤمن والمنافق والرجل والمرأة والصغير والكبير والحبر والعبد. يوشك قائل أن يقول: ما للناس لا يتبعوني وقد قرأت القرءان؟ ما هم بمتبعي حتى ابتدع لهم غيره. فإياكم وما ابتدع ، فإن ما ابتدع ضلالة ، وأحذر كم زيغة الحكيم ، فإن الشيطان قد يقول كلمة الضلالة على لسان الحكيم ، ويقول المنافق كلمة الحق ".

وقال مسلم بن يسار: "لا تمكن صاحب بدعة سمعك فيصب فيه ما لا تقدر أن تخرجه من قلبك "(") وقال مفضل بن مهلل: "لو كان صاحب البدعة إذا جلست إليه حدثك ببدعته حذرته و فررت منه، ولكنه يحدثك بأحاديث السنة في بدو مجلسه ثم يدخل عليك بدعته فلعلها تلزم قلبك فمتى تخرج من قلبك ". (")

وخرج ابن وهب عن أبي إدريس الخولاني أنه قال: " لإن أرى في المسجد نـــاراً لا أستطيع إطفائها أحـب إلى من أن أرى فيه بدعة لا أستطيع تغييرها ". (")

وذكر اللالكائي ( برقم ٣٩١) عن الفضيل بن عياض أنه قال : " من أتاه رجل فشاورة فدلـه على مبتـدع فقد غش الإسلام ، واحذروا الدخول على أصحاب البدع فإنهم يصدون عن الحق . "

ونقل أيضاً (برقم ٣٦٣) وابن بطة في الإبانة (١/٣٤) عنه أنه قال : " لا تجلس مع صاحب بدعة فباني أخاف أن تنزل عليك اللعنة ".

ونقل عنه أيضاً اللالكائي ( برقم ١٣٦٤) وابن بطة في الإبانة (١ ٢١٤) قوله : " صاحب البدعة لا تأمنه على دينك ، ولا تشاوره في أمرك ، ولا تجلس إليه . فمن جلس إلى صاحب بدعة ورثه الله العمي " .

ونقل اللالكائي عنه أيضاً (برقم ٣٦٧) أنه قال: "أدركت خيار الناس كلهم أصحاب سنة، وينهون عن أصحاب البدع ".

ونقل الآجري في الشريعة (١/٤١) واللالكائي (برقم٥٥٪) عن يحيى بن ابي كشير انه قال: "إذا لقيت صاحب بدعة في طريق فخذ في طريق غيره ".

و ذكر اللالكائي (برقم ، ٣٦) عن ابن المبارك انه قال لإسماعيل الطوسي : " يكون مجلسك منع المساكين ، وإياك أن تجالس صاحب بدعة " .

وفي اللالكائي ( برقم ٣٥٣) وابن بطة في الإبانة (١ | . ٤) عن أيوب السختياني رحمه الله تعالى أنه قـــال : " قال لي ابو قلابة : يا أيوب احفظ عني أربعاً : لا تقولن في القرءان برأيك ، وإياك والقدر ، وإذا ذكر

<sup>(</sup>١) انظر الإبانة (١ ١٩٥١).

<sup>(4)</sup> Ifilis (4) 333).

<sup>(4)</sup> Ileans (1/14).

أصحاب محمد -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - فأمسك ، ولا تمكن أصحاب الأهواء من سمعك ". ونقل اللالكائي (برقم ، ٤٢) وابن بطـة (١/ ، ٤) والدارمي في سـننه (رقـم ٧ ، ٤) عـن الحسـن أنـه كـان يقول : " لا تجالسوا أهل الأهواء ، ولا تجادلوهم ، ولا تسمعوا منهم ".

وجاء عند عبد الرزاق في مصنفه (برقم ٩٩، ٠٠) واللالكائي (برقم ٢٤) وابن بطة (١/٠٤) عن معمر قال : " كان ابن طاووس جالساً فجاء رجل من المعتزلة . قال : فجعل يتكلم . قال : فأدخل ابسن طاووس أصبعيه في أذنيه . قال : وقال لابنه : أي بني أدخل أصبعيك في أذنيك ، واشدد لا تسمع من كلامه شيئاً . قال معمر : يعني أن القلب ضعيف " .

وأخرج الآجري في الشريعة (١/٥٧) وابن بطة في الإبانـة (١/، ٤،٤٤) واللالكائي (برقـم ٣٩١) أن سلام بن أبي مطيع قال : "وقال رجل من أصحاب الأهواء لأيوب : أسألك عن كلمة ؟ فولى أيــوب وهــو يقول : لا ولا نصف كلمة . مرتين يشير بأصبعه " .

وذكر ابن الجوزي في التلبيس (ص ١٥) : وقال سعيد الكربري : مرض سليمان التيمي فبكى في مرضه بكاءً شديداً . فقيل له : ما يبكيك أتجزع من الموت ؟ قال : " لا . ولكني مررت على قدري فسلمت عليـه ، فأخاف أن يحاسبني الله عليه " .

واخرج اللالكائي (برقم ٣٥٣) عن عاصم الأحول قــال : قـال قتـادة : " يــا أحــول إن الرجــل إذا ابتــدع بدعة ينبغى لها أن تذكر حتى تحذر " .

وأخرج اللالكائي (برقم ٢٧٣) عن إبراهيم بن هيسرة قال : "وهن وقر صاحب بدعة فقد أعان على هدم الإسلام ".

وذكر ابن بطة في الإبانة (١/ ٥٠) واللالكائي (برقم ٤٤ ٣)عن عبد الرزاق قال : قال لي ابسن أبي يحيى : " إني أرى المعتزلة عندكم كثير . قلت : نعم . وهم يزعمون أنـك منـهم . قـال : أفـلا تدخـل معـي هـذا الحانوت حتى أكلمك ؟ قلت : لا . قال : لم ؟ قلت : لأن القلب ضعيف ، وليس الدين لمن غلب " .

وأخرج ابن وضاح في البدع والنهي عنها (رقم ٥٣) والآجري (١/٥٧) واللالكائي (برقم ٧٤٧) عن سعيد بن عامر قال : سمعت أسماء تحدث . قال : دخل رجلان على محمـد بن سيرين من أهـل الأهـواء . فقالا : يا أبا بكر نحدثك بحديث . قال : لا . قالا : فنقرأ عليك آية من كتاب الله ؟ قال : لا . قال :

فقومان عني ، وإلا قمت . فقام الرجلان فخرجا . فقال بعض القوم : ما كان عليك أن يقرأ عليك آية ؟ قال : إنى كرهت أن يقرأ آية فيحرفانها فيقر ذلك في قلبي ".

وأخرج اللالكائي (برقم ٣٣٩) بسنده إلى ثابت بن عجلان أنه قال: "أدركت أنس بن مالك وابن المسيب والحسن البصري وسعيد بن جبير والشعبي وإبراهيم النخعي وعطاء بن أبي رباح وطاووس ومجاهد وعبد الله بن أبي مليكة والزهري ومكحول والقاسم أبا عبد الرهمن وعطاء الخرساني وثنابت البناني

## إنحاف الــوري بما تيســر من أحكام البدعــة والهــوي \_\_\_\_

و الحكم بن عتبة وأيوب السختياني و هماد و محمد بن سيرين وأبا عامر – وكان قد أدرك ابا بكر الصديّق – ويزيد الرقاشي و سليمان بن موسى : كلهم يأمروني في الجماعة ، وينهوني عن أصحاب الأهواء ".

وفي السير (٨ / ٥٣ ) وقال محمد بن داود الحراني : قلت لسفيان بــن عيينــة : إن هــذا يتكلــم في القــدر --يعني إبراهيم بن أبي يحيى - فقال سفيان : عرفوا الناس أهره ، واسألوا ربكم العافية ".

وفي السير أيضاً (١٦/٩،١) وقال بندار بن الحسيبن شيخ الصوفية الشيرازي : صحبة أهمل البدع تورث الإعراض عن الحق ".

وقال الإمام الشافعي رحمه الله تعالى : " لإن يلق الله العبد بكل ذنب ما خلا الشرك خير لـه من أن يبتليـه بالكلام " (١).

وقال رحمه الله تعالى : " حكمي في أصحاب الكلام ان يضربوا بالجريد ، ويجملوا على الإبل ، ويطـاف بــهم في العشـائر والقبائل ، ويقال هذا جزاء من ترك الكتاب والسنة وأخذ في الكلام " (٢).

وقال ابن حزم رهمه الله تعالى : " فالزموا – رهمكم الله – القرءان كلام ربكم عز وجل ، وسنن نبيكم – صلى الله عليه وعلى آله وسلم – ، وما مضى عليه الصحابة والتابعون والفقهاء السابقون ، وأصحاب الآثار والسنن . وإياكم والآراء المحدثة في الدين ، وإياكم والبدع وأهلها ... " . (")

قلت : ومن زجر السلف رحمهم الله تعالى لأهل البدع والأهواء ترك السلام عليهم إن وجدت المصلحة من ذلك .

جاء في الإبانة الصغرى لابن بطة (ص١٦٣) والسنة لعبد الله ابن الإمام أحمد (٣٥١٣) عن حماد بـن زيـد قال : "كنت مع أيوب ويونس وابن عون وغيرهم ، فمر بهم عمرو بن عبيد فسلم عليهم ، ووقف وقفة فما ردوا عليه السلام . ثم جاز فما ذكروه ".

وقال الإمام مالك رحمه الله تعالى : " لا ينكح أهل البدع و لا يُنْكَح إليهم ، و لا يسلم عليهم " ( ع ). وفي السنة للخلال ( ١ | ٩٣ ٤ – ٤ ٩ ٤ ) أن رجلاً سأل الإمام أحمد رحمه الله تعالى فقال : " جار لنـــا رافضـــي . يسلم علميّ أرد عليه ؟ قال : لا . "

وقالُ النووي رحمه الله تعالى : " وأما المبتدع ، ومن اقترف ذنباً عظيماً ولم يتب منه ، فينبغي أن لا يسلم

<sup>(</sup>٣) انظر حلية الأولياء (٩ /١٦٣) والانتقاء ص(٨٠) والآداب الشرعية لابن مفلح (١ / ٣٦٥) .

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب الدرة في ما يجب اعتقاده له – رحمه الله تعالى – ص(٣٥).

<sup>(3)</sup> Ille is (P 3A).

عليهم ، ولا يرد عليهم السلام . كذا قال البخاري وغيره من العلماء " . 🗥



وقال المهلب بن احمد : " ترك السلام على أهل المعاصي سنة ماضية ، وبه قال كثير من أهــل العلــم في أهــل البدع " .

قبال الحافظ بن حجر رحمه الله تعالى: "وقد ذهب جمهور العلماء إلى أنه لا يسلم على الفاسق ولا المبتدع "(٢).

الفرع الخامس : عيادة المبتدع وصاحب الهوى :-

ما هو معلوم أن البدعة على قسمين:

١-بدعة مكفرة .

٧-بدعة مفسقة .

فأما المبتدع الكافر ببدعته فإن القـول في عيادتِـه كـالقول في عيـادة الكفـار عامـة لدخولـه في دائـرة الكفـر فانطبق الوصـف عليه .

قال الدكتور الرحيلي في كتابه الماتع ( هو قسف أهمل السنة والجماعة ) (١١/١٩-١٥): " فملا تشرع زيارة المبتدع إلا إذا غلب على الظن تحقق مصلحة هن ورائها ، كاستجابة المبتدع إلى الدعوة إلى السنة ، وإقلاعه عن البدعة ، وتحقق بها أهر مشروع كصلة قريب ، أو إحسان إلى جار . لكن ينبغي أن يعلم عند عيادة المبتدع الكافر صلة لرحمه أو إحسانا لجواره – وكان داعية لبدعته – أن هجره مشروع ، فإن رجي من هجره بترك عيادته رجوعه عن بدعته ، وتوبته منها فإنه حينئذ لا يعاد . وجملة القول أن عيادة المبتدع الكافر إنما تشرع في حالتين :

الحالة الأولى : – أن يرجى منها توبة المبتدع عن بدعته ، ورجوعه إلى الإسلام والسنة .

الحالة الثانية: – أن يتحقق بها أمر مشروع كصلة رحم أو إحسان إلى جار أو غير ذلك من المصالح المشروعة، وهذه الحالة مقيدة بان لا يكون المبتدع معلناً ببدعته، فإن كان كذلك، فإن هجره مشروع، وعندئذ يراعى أي الأمرين أصلح. هجره أم عيادته ؟ فيقدم الأرجح منهما، وذلك بناءً على ما جرت عليه قاعدة التشريع من تقديم أعظم المصلحتين نفعاً إن لم يمكن الجمع بينهما ... إلى أن قال: وأما إن كان المبتدع لم يبلغ ببدعته مبلغ الكفر، وإنما محكوم له بالإسلام، فإن عيادته جائزة بل إن عيادته في مرضه من جملة حقوقه على المسلمين ... وهذا إن كان المبتدع غير معلن لبدعته أما إن كان معلناً لها فلا بد من الإنكار عليه، ومن ذلك ترك عيادته هجراً له ليتوب ". ""

<sup>(</sup>١) الأذكار ص (٨٧٧).

<sup>(</sup>٣) الفتح (١١١٠٤) . وانظر للمزيد موقف أهل السنة والجماعة من أهل الأهواء والبدع للرحيلي (١١١٣-٥٢٨) .

<sup>(</sup>٣) قارن بالإفادة لما جاء في المرض والعيادة . لابن حجر الهيتمي – رهمه الله تعالى – ص (٣٦) .

# إتحاف السورى بما تيسسر من أحكام البدعة والهوى \_\_\_\_\_

 الفرع السادس : ترك التعبد خلف أهل البدع :- وتحته مقصدان :

المقصد الأول: مساجد المبتدعة: -

ينبغي على أهل الاتباع أن يسعوا في إقامة مساجد سنة ، فإذا ما وجدت فإنه يعول عليها في إقامـة الشـعائر و تعظيمها ، و تكون مجمع المصلين لتأدية الصلوات فرضاً و نفلاً خلف إمام من أهل السنة و الجماعة .

وهذا هو الأصل الذي لا يحاد عنه. أما إذا انعدمت هذه المساجد فما وجدت إلا مساجد فيها البدع القولية والعملية فإن الواجب والحالة هذه هو البحث عن مسجد فيه السنة مقامة ، وأهله أهل سنة . فإن لم يوجد إلا أمثال تلك المساجد ، فإنه يصلى فيها مع إدلاء النصح وبيان البدع والتحذير منها بالحكمة والموعظة الحسنة ، ولا يمنع هذا أن يجتمع عقلاء تلك البلدة عمن يرجى فيهم الخير لتغيير تلك المنكرات ، وإصلاح المساجد من كافة ما يشوبها من البدع والعوائد ، فإن لم يحصل هذا فيتعاونون جميعاً في بناء المسجد الذي تقام فيه السنة ، و تعظم فيه الشعائر . والله الموفق والمعين .

وقد جاء في فتاوى اللجنة الدائمة ما يلى :

سؤال : هل يمكن أن تهجر المساجد التي تكثر فيها البدع ؟

الجواب : ينبغي للمسلم أن يسع في إزالة هذه البدع ما أمكنه ، فإذا تعذرت إزالتها فإنه يتركها ، ويصلي في المسجد الذي ليس فيه بدع . وبالله التوفيق . وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه . (١)

<sup>(</sup>١) فتاوى إسلامية (٢|١٤) وانظر كتاب «كتاب البدع وما لا أصل له» ص (١٥١).



المقصد الثاني: الصلاة خلف أهل البدع: -

على التفصيل في نوعي البدع يفصل في الكلام على هذا المقام - حكم الصلاة خلف المبتدعة - فيقال : إن كان هذا الذي أظهر البدع ثمن أخرجته بدعه عن الإسلام فلا تصح الصلاة خلفه ، ومن صل خلفه والحالة هذه فإن صلاته باطلة ، لايسقط بها الطلب ، ولا تبرأ بها الذمة .

والقاعدة في هذا أن « من صحت صلاته في نفسه صحت صلاته بغيره . ومن بطلت صلاته في نفسـه فـلا تصح إمامته لغيره ». وهذا تما لا نزاع فيه بين الفقهاء .

و أما من أظهر البدع سواء كانت قولية أو فعليه وهي مفسقة لا تخرجه من الملة ، وإنما هو مــن جملـة فســقة المسلمين .

فالصلاة خلفه جائزة ، و ترك الصلاة خلف أمثال هؤلاء على اعتقاد انها لا تصح مخالف لطريقة السلف ، لكن من رأى ترك الصلاة خلفهم – مع الإقرار بجوازها – ولكن رأى تركها من جملة الهجر فلا نكير عليه . وقد تكلم على هذا المقام الآجري في الشريعة (ص ٩١) وشيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السنة (9|99-38) والشاطبي في الاعتصام (9|99) وابن أبي العز في شرح الطحاوية (ص 99) .

وأسوق كلاماً نافعاً في هذا المقام لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى من منهاج السنة (١٩٣٥-٣٥):

"وكذلك تنازع الفقهاء في الصلاة خلف أهل الأهواء والفجور: منهم من أطلق الإذن ، ومنهم أطلق المنع ، والتحقيق أن الصلاة خلفهم لا ينهى عنها لبطلان صلاتهم في نفسها لكن لأنهم إذا أظهروا المنكر الستحقوا أن يهجروا ، وألا يقدموا في الصلاة على المسلمين ، ومن هذا الباب ترك عيادتهم ، وتشييع جنائزهم كل هذا من باب الهجر المشروع في إنكار المنكر المنهي عنه ، وإذا عرفت أن هذا من باب العقوبات الشرعية علم أنه يختلف باختلاف الأحوال من قلة البدعة وكثرتها ، وظهور السنة وخفائها ، وأن المشروع قد يكون هو التأليف تارة ، والهجران أخرى كماكان النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - يتألف أقواماً من المشركين ثمن هو حديث عهد بالإسلام ، ومن يخاف عليه الفتنة ، فيعطي المؤلفة قلوبهم ما لا يعطي غيرهم ... وكان يهجر بعض المؤمنين كما هجر الثلاثة الذين خلفوا في غزوة تبوك . لأن المقصود دعوة الحلق إلى طاعة الله بأقوم طريق ، فيستعمل الرغبة حيث تكون أصلح ، والرهبة حيث تكون أصلح " .

قلت : ومن الأدلة على هذا المقام ما في البخاري وغيره أن عبد الله بن عمـر رضي الله عنـهما كـان يصلـي خلف الحجاج بن يوسف الثقفي ، وكذا أنس بن مالك . وكان الحجاج فاسقاً ظالماً .

والأصل في هذا ما في البخاري من قوله -صلى الله عليه وعلى آله وسلم -: (يصلون لكم فإن أصابوا فلكم وهم ، وإن أخطؤوا فلكم وعليهم ). ويجب أن يعلم أن المسلم ليس مكلفاً بأن يسأل عن اعتقاد إمام الصلاة ، بل الصلاة خلف المستور جائزة . قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى : " فالصلاة



خلف المستور جائزة باتفاق علماء المسلمين ، ومن قال إن الصلاة محرمة خلف من لا يعرف حاله فقد خالف إجماع أهل السنة ، وقد كان الصحابة يصلون خلف من يعرفون فجوره كما صلى عبد الله بن مسعود وغيره من الصحابة خلف الوليد بن عقبة بن أبي معيط ، وقد كان يشرب الخمر ، وصلى بهم يوماً الصبح أربعا (۱) ، و جلده عثمان على ذلك ، ولما انتهت الصلاة . قال لهم : تريدون أزيدكم ؟ قالوا : ما زلنا في زيادة منذ توليت الخلافة . كما في صحيح مسلم . وكان عبد الله بن عمر وغيره من الصحابة يصلون خلف الحجاج كما في البخاري . و لا يجب على المؤتم أن يسأل عن عقيدة الإمام أو يختبره ، بل يصلي وراءه ، ويحمله على الأصل فإن ظهر له بعد ذلك شيء يحكم بمقتضاه . أما إن كان في البلدة اكثر من مسجد فيترك المبتدع زجراً له . لا لأن الصلاة باطلة وراءه . اهـ (٢) .

وانظر شرح الطحاوية لابن أبي العز رحمه الله (ص٤٧٣).

تنبيه : – ترك الصلاة على أهـل المعـاصي والفجـور والمجـاهرين بـالبـدع إذا مـا تـوا مـن قبـل أهـل الفضـل والصلاح والشرف في الدين مقيدة بشروط هي :

< الشرط الأول: أن يقصد بترك الصلاة على المعلىن للبدعة الزجر والتأديب لغيره عن مشل فعله لأن الصلاة عليه غير جائزة قال ابن سيرين: " لا نعلم أحداً من أصحاب محمد -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - ، ولا من غيره من التابعين تركوا الصلاة على أحد من أهل القبلة تاثماً " $^{(n)}$ .

الشرط الثاني: أن يغلب على ظن التارك للصلاة عليهم تحقق تلك المصلحة، وهي الارتداع والانزجار عن مثل فعل الميت، وإلا لم يكن مشروعاً له ترك الصلاة على ذلك الميت، فإن تركه الصلاة عليه من غير تحقق المصلحة المرجوة من ذلك تعطيه لا لأمر مشروع وهي الصلاة على ذلك المسلم، من غير تحقق مصلحة راجحة، بل إن المصلحة هنا معدومة، وهذا مخالف لما جاءت به الشريعة من تحصيل أكثر المصالح ودرء أكبر قدر من المفاسد ما أمكن إلى ذلك مبيلاً.

الشرط الثالث: إنه في حالة ترك الصلاة على المبتدع المعلن لا بد أن يوجد في المسلمين من يصلي عليه ، ويدفنه من غير التاركين للصلاة عليه ، وإلا فلا يجوز ترك الصلاة على المبتدع ، وإن تحقق بذلك الـترك مصلحة الزجر ، والعقوبة عن بدعته . فإن المفسدة الحاصلة بترك الصلاة على المسلم ، ودفنه أعظم من مفسدة ترك الزجر والمتأديب عن البدع في هذه الحالة الحاصة . » (٤).

<sup>(</sup>١) الذي في مسلم أنها ركعتان . فتنبه .

<sup>(</sup>٣) انظر قاعدة أهل السنة في رحمة أهل البدع ص (٨٣٧) .

<sup>(</sup>٣) اللالكاتي (٣ ١٦ ، ١) .

<sup>(\$)</sup> نقلاً عن كتاب موقف أهل السنة والجماعة من أهل الأهواء والبدع (١/٣٣٤–٣٣٤). بتصرف.



الفرع السابع: كتب أهل الأهواء والبدع:-

قال الإمام البخاري رهمه الله تعالى في صحيحه رقم ( ، ٤ ، ٣): حدثنا عمرو بن علي ، حدثنا أبو عاصم ، عن ابن جريح قال : أخبرني موسى بن عقبة ، عن نافع عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — قال : (إذا أحب الله عبدا نادى جبريل أن الله يحب فلانا فأجبه ، فيحبه جبريل ، فينادي جبريل في أهل السماء : إن الله يحب فلانا فأحبوه . فيحبه أهل السماء . شم يوضع له القبول في الأرض ) . ورواه مسلم رقم ( ١٩٣٧ ) من طريق أخرى إلى أبي هريرة قال : رسول الله —صلى الله عليه وعلى آله وسلم — : (إن الله إذا أحب عبدا . دعا جبريل . فقال : إني أحب فلانا فأحبه . قال : فيحبه جبريل . ثم ينادي في أهل السماء . فيقول : إن الله يحب فلانا فأحبوه . فيحبه أهل السماء . قال : شم يوضع له القبول في الأرض ، وإذا أبغض دعا جبريل فيقول : إني أبغض فلانا فأبغضه . فيبغضه جبريل . ثم ينادي في أهل السماء إن الله يبغض فلانا فأبغضوه . قال : فيبغضونه . ثم توضع له البغضاء في الم ينادي في أهل السماء إن الله يبغض فلانا فأبغضوه . قال : فيبغضونه . ثم توضع له البغضاء في الم ينادي في أهل السماء إن الله يبغض فلانا فأبغضوه . قال : فيبغضونه . ثم توضع له البغضاء في الله ينادي في أهل السماء إن الله يبغض فلانا فأبغضوه . قال : فيبغضونه . ثم توضع له البغضاء في . ) .

فالحمد لله الذي جعل لكتب أهل السنة قبولا عند عباده الصالحين ، وحبب قلوبهم إليها ، وكره لهم كتسب أهل الزيغ والضلالة ، وهذا من فضل الله على أهل السنة ، ولكن أكثرهم لا يعلمون .

فتلك كتب الأثمة الفحول الأعلام كالبخاري ومسلم ومن قبلهما ومن بعدهما تلق اهتماما كبيرا على مر الأزمان ، وتوالي الدهور والأيام ، وهذه كتب الرافضة الخبيثة ، و كتب التشيع المملوءة بالأحاديث الباطلة الوضيعة وغيرها من سائر الكتب الذهيمة ، المملوءة بالبدع والآفات الشنيعة ، قد دفنت ونسيت إلا عند مطموس البصيرة ، الذي حاله كالبهيمة ، فلا يفرق بين الفضيلة ، ولا بين غيرها من الرذائل الوضيعة . وإنا لله وإنا الله راجعون .

فعلى يقضان البصيرة ، أن يحرص على الكتب الرفيعة ، الـتي احتـوت على العلـوم والأحكـام والمواعـظ البليغة ، والتي تكفي من تأملها ، واعتكف على دراستها ، وتقيه من كل آفة وشبهة عليلة .

فوطن نفسك ياطالب الحق لها واجعلها بمثابة الجليس والصاحب الحريص المعين على الفضيلة.

واحذر كل الحذر من أن تقع اسيرا في أيدي الكتب والآفات الشنيعة . واعلم أن الجليس إما أن يكون صالحا معينا على جلب الخير والفضيلة ، وإما أن يكون جليس سوء معينا على جلب الشر وتحصيل الرذيلة . فخذها نصيحة ، بعبارة فصيحة ، احرص على اقتناء الكتب النافعة ، وإلا حصلت المصيبة العظيمة ، من فتنة الوقوع في الكتب الذميمة ، كتب أهل الأهواء والبدع المشينة .

فاحرص أيها السالك على الحق أن تكون كتب السلف في حوزتك ، فإنها كتب حوت الخير الكثير ، والفضل العظيم . وإياك وكتب أهل الأهواء والبدع فهي كتب يجب أن تنزك « خوفا من الفتنة بها ، أو



ترويجها بين الناس ، فالابتعاد عن مواطن الضلال واجب 🤍 . 🗥

جاء في مسند أحمد وسنن أبي داود وغيرهما من حديث عمران بن حصين أن النبي –صلى الله عليه وعلى آله وسلم – قال في الدجال : ( من سمع به فليناً عنه . فوالله إن الرجل ليأتيه وهو يحسب أنه مؤمن فيتبعه مما يبث به من الشبهات ) (٢) .

وقد حذر النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - من قراءة كتب أهل الكتاب لما فيها من التحريف والتبديل. فعن جابر رضي الله عنه أن عمر رضي الله عنه أتى النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب فغضب فقال: (أمتهو كون يابن الخطاب. والمذي نفسي بيده لقد جئتكم بها نقية لا تسألوهم عن شيء فيخبروكم بحق فتكذبوا به أو بباطل فتصدقوا به. والمذي نفسي بيده لو أن موسى عليه السلام كان حياً ما وسعه إلا أن يتبعني .) (٣)

وقال ابن عبد البر القرطبي رحمه الله تعالى في كتابه جامع بيان العلم (١٩٧١): أخبرنا إسماعيل بن عبد الرحمن قال : حدثنا إبراهيم بن بكرة قال : سمعت أبا عبد الله محمد بن أحمد بن إسحاق بن خويز منداد المصري المالكي قال في كتابه الإجارات من كتاب في الحلاف : قال مالك : " لا تجوز الإجارات في شيء من كتب أهل الأهواء والبدع ، والتنجيم . وذكر كتاباً ثم قال : وكتب أهل الأهواء والبدع عند أصحابنا هي كتب المعتزلة أصحاب الكلام وغيرهم ، وتفسخ الإجارة في ذلك . قال : وكذا كتاب القضاء بالنجوم وعزائم الجن وما أشبه ذلك . وقال في كتاب الشهادات في تأويل قول مالك : لا تجوز شهادة أهل الأهواء والبدع . قال : أهل الأهواء عند مالك وسائر أصحابنا هم أهل الكلام وكل متكلم فهو من أهل الأهواء والبدع أشعرياً كان أو غيره ، و لاتقبل له شهادة في الإسلام أبداً ، ويهجر ويؤدب على بدعته ، فإن تمادى عليها أستتيب منها ."

وذكر الخطيب البغدادي رحمه الله تعالى (1 | 777) بإسناده إلى الفضل بن زياد قال : وسألت أبا عبد الله . عن الكرابيسي وما أظهر ؟ فكلح وجهه ثم أطرق ثم قال : هذا قد أظهر رأي جهم . قال الله تعالى : (1 - 1) أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله (1 - 1) النوبة (1 - 1) . إنما جاء بلاؤهم من هذه الكتب التي وضعوها تركوا آثار رسول الله (1 - 1) الله عليه وعلى آله وسلم (1 - 1) وأصحابه واقبلوا على هذه الكتب ."

وساق اللالكائي رحمه الله تعالى : في شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة (١١١، ٢رقم ٣٢٣) بإسناده قال :

<sup>(</sup>١) شرح لمعة الاعتقاد ص (١٥٩–١٩٠) .

<sup>(</sup>٢)صححه العلامة الألباني – رحمه الله تعالى – في صحيح الجامع رقم ( ٣٧٠) وتخريج المشكاة رقم (٨٨١٥) . وشيخنا مقبل – حفظه الله تعالى– في الجامع الصحيح (١ |٧٥٧) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٣|٧٨٣) والدارمي (١|٥١٥) وغيرهما وهو حسن كما في الإرواء (٦|٨٣٣) .



قال ابو محمد : سمعت أبي وأبا زرعة يأمران بهجران أهل الزيغ والبدع . يغلظان في ذلك أشد التغليظ وينكران وضع الكتب برأي في غير آثار . وينهيان عن مجالسة أهل الكلام ، والنظر في كتب المتكلمين ، ويقولان لا يفلح صاحب كلام أبداً . قال أبو محمد : وبه أقول أنا . وقال شيخنا – يعني المصنف - : وبه نقول . "اهـ

وقال أيضاً برقم (٣٧٣): "ووجدت في بعض كتب أبي حاتم محمد بن إدريس بن المنذر الجنظلي الرازي رهمه الله تعالى مما سع منه يقول: "مذهبنا وخيارنا اتباع النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - وأصحابه والتابعين ومن بعدهم بإحسان وترك النظر في موضع بدعهم والتمسك بمذهب أهل الأثر مشل: أبي عبد الله أهمد بن حنبل وإسحاق بن إبراهيم وأبي عبيد القاسم بن سلام والشافعي ولزوم الكتاب والسنة والذب عن الأئمة المتبعة لآثار السلف واختيار ما اختاره أهل السنة من الأئمة في الأمصار مشل: مالك بن أنس في المدينة والأوزاعي بالشام والليث بن سعد بمصر وسفيان الثوري و هاد بن زيد في العراق من الحوادث مما لا يوجد فيه رواية عن النبي -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - والصحابة والتابعين وترك النظر في كتب الكرابيسي ومجانبة من يناظل عنه وأصحابه ... "اهـ

وقال ابن مفلح في الآداب الشرعية (١/٣٣٧): "وذكر الشيخ موفق الديسن رحمه الله تعالى في المنع من النظر في كتب المبتدعة قال: وكان السلف ينهون عن مجالسة أهل البدع والنظر في كتبهم والاستماع لكلامهم " اهـ

وقال الحافظ سعيد بن عمرو البرذعي شهدت أبا زرعة وقد سئل عن الحارث المحاسبي وكتبه فقال للسائل : "إياك وهذه الكتب هذه كتب بدع وضلالات ، عليك بالأثر فإنك تجد فيه ما ينفعك . قيل له : في هذه الكتب عبرة فقال : من لم يكن له في كتاب الله عبرة فليس له في هذه الكتب عبرة ، بلغكم أن مفيان ومالكاً والأوزاعي صنفوا هذه الكتب في الخطرات والوساوس وما أسرع الناس إلى البدع "وانظر تاريخ بغداد (١١٥/ ٨) ، والتهذيب لابن حجر (١٤٤/ ١٠) .

وقال الحافظ الذهبي رحمه الله تعالى في الميزان (١/ ٤٣١) عقبه: " مات الحارث المحاسبي سنة ثلاث وأربعين ومائتين ، واين مثل الحارث . فكيف لو رأى ابو زرعة تصانيف المتأخرين كالقوت لأبي طالب ، وأين مثل القوت كيف لو رأى بهجة الأسرار لأبي جهضم ، وحقائق المسلمي ؟ لطار لبه . وكيف لـو رأى تصانيف أبي حامد الطوسي في ذلك على كثرة ما في الإحياء من الموضوعات ؟ وكيف لو رأى الفتنة للشيخ عبد القادر ؟ وكيف لو رأى فصوص الحكم والفتوحات المكية ؟ بل لما كان الحارث لسان القوم في ذلك العصر ، وكان معاصره ألف إمام في الحديث فيهم أحمد وابن راهوية ، ولما صار أئمة الحديث مثل : ابن الدخميس وابن شجانة كان قطب العارفين كصاحب الفصوص ، وابن سبعين . نسأل الله العافية "



قلت: رحم الله الحافظ ابا عبد الله الذهبي. كيف لو طال به العمر ورأى مؤلفات أهل هذا العصر التي اتسمت بالتقصير، والتفريط. بل كيف لو رأى مؤلفات بعض أهل عصرنا ممن انتسب إلى العلم و وكان كلابس ثوبي زور) والتي قد جمعت بدع السابقين واللاحقين. ومنهم من تألم منه رحمه الله تعالى كأمثال الكوثري وتلامذته وهكذا الغزالي والقرضاوي وغيرهما ؟ كأني به فوق من طار لبه. فنسأل الله السلامة من كل شر ومكروه.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في كتابه الطرق الحكمية في السياسة الشرعية (ص٣٧٣): "ومسألة وضع الكتب فيها تفصيل ليس هذا موضعه، وإنحا كره أحمد ذلك ومنع لما فيه من الاشتغال به، والإعراض عن القرءان والسنة، والذب عنهما، وأما كتب إبطال الآراء والمذاهب المخالفة لها فلا بأس بها، وقد تكون واجبة ومستحبة ومباحة بحسب اقتضاء الحال. والله أعلم.

والمقصود أن هذه الكتب المشتملة على الكذب والبدعة يجب إتلافها وإعدامها وهي أولى بذلك من إتـــلاف آلات اللهو والمعازف ، وإتلاف آنية الحمر فإن ضررهـــا أعظــم مـن ضــرر هــذه ، ولا ضمــان فيــها كمــا لا ضمان في كسر أوانى الخمر وشق زقاقها ".

وقال أيضاً رحمه الله تعالى في زاد المعاد (٣/٨١٥) بعد ذكره لقصة توبة كعب بن مالك : " فيسه المبادرة إلى إتلاف ما يخشى منه الفساد والمضرة في الدين ، وإن الحسازم لا ينتظر بـه ولا يؤخره ، وهـذا كالعصـير إذا تخمر ، وكالكتاب الذي يخشى منه الضرر والشر ، فالحزم المبادرة إلى إتلافه وإعدامه " .

قلت : وقد أفتى بعض علماء المغرب بإحراق كتاب إحياء علوم الدين للغزالي . قال الحافظ ابن كثير رهمه الله تعالى في البداية والنهاية (١٧٤/١٣) : "وقد شنع عليه ابو الفرج ابن الجوزي شم ابن الصلاح في ذلك تشنيعاً كثيراً ، واراد المازري أن يحرق كتابه احياء علوم الدين ، وكذلك غيره من المغاربة ، وقالوا : هذا كتاب احياء علوم دينه ، وأما ديننا فإحياء علومه كتاب الله وسنة رسوله كما قد حكيت ذلك في ترجتمه من الطبقات ".

وقال الإمام الشوكاني رحمه الله تعالى في الصوارم الحداد (ص٣٦-٣٧): "وبمثل هذا الجواب أجاب جماعة من العلماء الذين تأخر عصرهم عن عصر هؤلاء الجيبين في سؤال ورد إليهم وصرحوا بأن ذلك كفر منهم: العلامة البلقيني الشافعي المجتهد، والحفظ ابن حجر العسقلاني، ومحمد بن عرفة المالكي عالم إفريقية، والقاضي بالديار المصرية عبد الرحمن بن محمد المعروف بابن خلدون الحضرمي المالكي. وقال في اثناء جوابه: "وأما حكم هذه الكتب المتضمنة لتلك العقائد المضلة، وما يوجد من نسخها بأيدي الناس مثل: الفصوص، والفتوحات لابن عربي. والبدّ لابن سبعين، وخلع النعلين لابن قسي، وعلى اليقين لابن برجان، وما أجدر الكثير من شعر ابن الفارض والعفيف التلمساني وأمثالهما أن يلحق بهذه الكتب،



وكذا شرح ابن الفرغاني للقصيدة الثانية من نظـم ابـن الفـارض . فـالحكم في هـذه الكتـب كلـها وأمثالهـا إذهاب أعيانها متى وجدت بالحريق بالنار والغسل بالماء . إلى آخر ما أجاب به ... " .<sup>(١)</sup>

قلت : ما أجمل ما جاء في سير أعلام النبــلاء <sup>(٢)</sup> من قول الحــافظ الذهـبي رهــه الله في صـــدد كلامــه علــى الغزالي أبي حامد !

قال:" وحبب إليه إدمان النظر في كتاب رسائل إخوان الصفا، وهو داء عضال، وجرب مرد، وسم قتال، ولولا أن أبا حامد من كبار الأذكياء وخيار المخلصين لتلف. فالحذر الحذر من هذه الكتب، واهربوا بدينكم من شبهة الأوائل وإلا وقعتم في الحيرة. فمن رام النجاة والفوز فليلزم العبودية، وليدمن من الاستعانة بالله، وليبتهل إلى مولاه في الثبات على الإسلام، وأن يتوفى على إيمان الصحابة وسادة التابعين. والله الموفق. "

فهذه طائفة من أقوال الأئمة رهمهم الله تعالى في حكم النظر وكذا إتلاف كتب أهل البدع والزيخ والمنطقة من أقوال الأئمة رهمهم الله تعالى في حصرنا هذا والتي لو جمعها الجامع لجاءت في مجلدات. والله المستعان. وقد جمع بعض حذاق عصرنا من أهل السنة من هذا الكثير كما فعل الشيخ الفاضل: مشهور بن حسن بن سلمان في كتابه الماتع (كتب حذر منها العلماء) فجزاه الله خيراً.

وبالجملة: - فما سبق من تقرير حكم النظر في كتب أهل البدع والأهسواء إنما هو في حق من لا يؤمن عليه فتنتها. وأما من كانت الفتنة في حقه مأمونة لكونه على علم متين وعقيدة صحيحة فإنه إذا أراد أن ينظر في أمثال تلك الكتب، وكان غرضه في ذلك ومنتهى إربه «من النظر في كتبهم معرفة بدعتهم والرد عليها فلا باس بذلك لمن كان عنده من العقيدة الصحيحة ما يتحصن به، وكان قادراً على الرد عليه بل ربما كان واجباً. لأن رد البدعة واجب ومالا يتم الواجب إلا به فهو واجب» (٣).

وإليك يا طالب الحق بعض من كتب الزيغ والضلال . قال شيخنا ابو عبد الرحمن مقبل بن هادي الوادعي حفظه الله تعالى وعافاه من آلامه كما في قمع المعاند (|V| ، 0-0 ، 0) : " وأما كتب الزيغ والضلال فكتب الشيوعية ، والبعثية ، وكتاب القذافي الذي وزع في عام من الأعوام في معرض الكتاب ، ولا مجال لسردها ولذكرها بأكملها ، وكذلك كتب الصوفية فلا ينبغي أن يعتمد عليها ، وكتب الرافضة والشيعة هاهنا [ أي في اليمن ] لا ينبغي أن يعتمد عليها . وكتب الأدب التي ربحا تثير الغرائز الجنسية لا يعتمد عليها ، وكتب أصحاب الحداثة لا ينبغي أن يعتمد عليها (3) . وكتاب الأغاني للأصفهاني فقد رد عليه

<sup>(</sup>١) انظر تمام جوابه في العقد الثمين (٢ /١٧٨–١٨٨) .

<sup>(</sup>٢) السير (١٩ ١ / ١٩٨ – ٩٧٩).

<sup>(</sup>٣) من كلام للشيخ العلامة محمد صالح العثيمين – حفظه الله تعالى– كما في شرح اللمعة ص (١٦٠).

<sup>(</sup>٤) وينظر في هذا ما كتبه عوض بن محمد القرني في رسالته « الحداثة في ميزان الإسلام».



بالسيف اليماني في نحر الأصفهاني . وتفسير المنار فهو يعتبر من كتب الزيغ والضلال ، وقـد ذكرنــا شــيـــاً من هذا في ﴿ ردود أهل العلم على الطاعنين في حديث السحر وبيان بعد محمد رشيد رضا عن السلفية ﴾ . وكتب ابن عربي مثل الفصوص ، والتفسير ، فهو صوفي خبيث كافر (١) أكفر من اليهود والنصاري فلا ينبغي أنْ يعتمد على كتبه ، وكتب الغزالي الأخيرة ونعني - محمد الغزالي - مثل : دستور الوحــدة الثقافيــة ، وهموم داعية ، ومثل السنة النبوية بين أهل الفقه وأهل الحديث . وعلى كل فلا يعتمد على كتبـــه . ومــن الكتب الزائفة كتاب بدائع الزهور فلا ينبغي أن يعتمــد عليـه ، وأيضـاً كتــاب تنبيـه الغـافلين لأبـي الليــث السمر قندي ، وكتاب عيون المعجزات لرافضي أثيم فيه الكفــر البـواح ، والكـافي للكيليـني أيضــاً وكتــاب أسنى المطالب في نجاة أبي طالب ، وكتاب سلوني قبـل أن تفقدونـي ، ومـــــــن الأزهــــار ، وشـــرح الأزهـــار ، وتفسير الزمخشري. معتزلي لا يعتمد عليه وهو جاهل في الحديث يصحح ما يهوى ، ويضعف ما لا يوافقه . وايضاً كتب الخزبيين – كونوا على حذر من كتب الخزبييين – والمتزابي أيضاً لـه كتب وهـو مـن ذوي الزيغ والضلال. وأبو رية أيضاً صاحب اضواء السنة ، وهي في الحقيقة ظلمات على السنة. وهـو ضليـل هن ائمة الضلال . وأشعار المقالح لا ينبغي أن يعتمد عليها بل في ديوانه بعض الكفريبات . وكتب السحر و الشعوذة مثل شمس المعارف ، و كتاب الرحمة ، ... و كتب ابن علوان مثل كتاب المبهرجان . ومنشورات صاحب بيت الفقيه ، دجال من الدجاجلة ، وقد تكلمنا على شيء من ترهاته في رارشاد ذوي الفطن لإبعاد غلاة الروافض من اليمن ) وكتاب طبقات الشعراني والميزان له أيضاً من كتب الزيغ والضلال ، و المجلات التي تأتي من قبل أعداء الإسلام . أو يكتبها الحزبيون .

وينبغي لطالب العلم أن يبتعد عن هذه الكتب ، كتب الزيغ والضلال والجرائد والمجلات . لا ينبغي لطالب علم أن يشتغل بها لكن العالم الذي لديه القدرة على الرد فلا بأس أن يأخذها من أجل الرد عليها . وكتب الموالد بجميع أنواعها وأشكافها ينبغي أن يبتعد عنها ، وكتب علي من اللحد إلى المهد من كتب الزيغ والمضلال . ومن الكتب الطامة ما كتبه يوسف هاشم الرفاعي . الذي طبعه أهل الحديدة على حسابهم علماء اليمن ومخرفوا اليمن – قولوا : جهلاء اليمن ، ولا تقولوا علماء اليمن ففيه إساءة إلى اليمنين كلهم بأنهم على خرافة ، أما اليمنيون فهم بريؤون ثما احتوى عليه ذلكم الكتاب من الضلال ، وكان ينبغي أن نفصل في هذه شيئاً ولكن الوقت لا يتسع للتفصيل . (٢)

و أختم هذا المقام بما جاء في السير (٢١ ك٣١-٣٣) في ترجمة أبي طاهر السلفي رحمه الله تعالى إذ قال :

<sup>(</sup>١) انظر : « تنبيه الغبي إلى كفر ابن عربي » لبرهان الدين البقاعي – رحمه الله تعالى – .

<sup>(</sup>٣) لأن أصل الكلام المساق إنما هو عبارة عن محاضرة لشيخنا – حفظه الله تعالى– .

قلت : ومن أراد الوقوف على تفصيل في هذا الباب فليراجع «كتب حــنر منــها العلمــا» للشــيخ مشــهور بــن ســلمـان – رعاه الله تعالى– .



ووصف عقیدتی و خفی حانی وتخليص العقول من العقال ولفظ كالشمول بل الشمال أزل ولا أزول لذي النيزال لتحمد ما نصحتك في المآل فما إن عندهم غير المحال ولا تغررك حذلقة السرذال ومن أيسن المقر لـذي ارتحــــال وقد خلي طريق الاعتبدال ومنه كذا سريع الانتقال ف أحداث من ابسواب الجدال يشابهه سوى السداء العضال وواصل أو كغيالان الحال هير يستحقون المخسالسي وحفص الفرد قيرد ذوافتعال تــولد كــل شـر واختــلال على التحقيق هـــم من شـــر آل لعبد القيس قد شان الموالى أب معن ثمامة فهو غمالي المضل على اجتهاد واحتفال عمرو فهر للبصرى تسالي من أوباش البهاشمة النغالي وغيرهم من اصحاب الشمالي سوى الهذيان من قيـــل وقـــــال ضعيف فسى الحقيقة كسالخيال تعسالي عن شبيسه أو مشال ومن بدع فلم يخطر بسالي

وهاأنا شارع في شرح ديني وأجهد في البيسان بقدر وسعى بشعر لا كشعر بـل كسحـر فلست المحمر إمعهة وما إن فلا تصحب سوى السمني دينساً وجانب كسل مبتدع تسراه ودع آراء أهمل المزيغ رأسكً فليس يدوم للبدعي رأي يـوافي حـائراً في كـل حـال ويترك دائب رأيب كراي وعمدة مسايديس به سفهاهاً وقول أئمة السزيغ السذي لا كمعيد المضلل في هيواه وجعد شم جهم وابسن حرب و ثـــور كــاسمه أو شئت فاقلب وبشرا لارأى بشرى فمنه وأتباع ابسن كسلاب كسلاب كذاك أبو الهذيل وكان مولى ولا تنس ابسن أشسرس المكنسي ولا ابس الحارث البمسرى ذاك ولا الكوفي أعنيه ضرار بسن كذاك أبو الأصم ومسن قفاه وعمرو كذا اعنى ابن بحر فرأى أو لاء ليس يفيد شيئاً وكسل هوى ومحدثسة ضلال فهذا ما أديس بسه إلهسي ومسا نسافساه من خدع وزور

# إنْصاف السوري بما تيسسر من أحكام البدعة والهوى \_\_\_\_\_\_\_ ﴿ ٩ ٧ ﴾

قال أبو عبد الله الذهبي رحمه الله تعالى : " صدق الناظم رحمه الله وأجاد . فلئن يعيش المسلم أخرس أبكم خير له من أن يمتلأ باطنه كلاماً وفلسفة " . "



## القصل الرابع

١-الكلام على عبارة ( نجتمع فيما اتفقنا عليه ، ويعذر بعضنا بعضاً فيما اختلفنا فيه ) :

إن مما ينبغي أن يعلم هاهنا أن مرد العبارات والأقوال إلى الكتاب والسنة فما وافقهما و جرى عليه فمهم السلف الصالح فهو الحق الذي يجب أن يعتنى به ويعول عليه ، وما كان مصادماً للكتاب والسنة فمردود على قائله كائناً من كان علماً وفضلاً ومكانة فضلاً عن أن يكون ممن دون هؤلاء من جهال وأوباش .

وجملة ما يقال في العبارة السابقة: إن كانت كما يفهم من واقع من يتغنى بها على إطلاقها فهذا هو عين الكذب والتزوير والتضليل على من لا علم عنده ، ويقال لمن دأبه التغني بتلك العبارة على إطلاقها . أتريد بجهلك أن تهدم و تعطل باب النصيحة والتواصي بالحق الذي فرغ منه استدلالاً ؟ !!

ثم يا ليت شعري ما مراد من يتغى بها بقوله : ( فيما اختلفنا فيـه ) . أهـو اختـلاف التنـوع و الأفـهام ؟ أم هو اختلاف التضاد ؟ أهو اختلاف في الأحكام وموارد الاجتـهاد ؟ أم هـو اختـلاف في الاعتقـاد بـين الحـق والباطل ؟ !

فإن كان مراد القائل هو الأول فيقال حيئة هذا حق بل هو من أعظم غايات الدين لكن إذا اقترن بالنصيحة فإنه لا بد منها . وإن كان المراد هو الثاني : فهو الباطل الذي يجب رده لأن العبارة تصبح شعاراً للتجميع دون تمييز بين حق وباطل ، ولا بين سنة وبدعة بل ولا بين توحيد وشرك .

ويا لله كم هدمت تلك العبارة من اركان وواجبات فهي تقوم على تبني مبدأ الخلط والمداهنة لأهل الأهــواء والبدع والتنازل عن المرد عليهم وزجرهم وهذا هو عين الباطل عند التأمل .

وعلى هذا فالعبارة بهذا المفهوم تستحق أن تهدم وتدفن وينكر على قائلها غاية الإنكار هماية للعقيدة وذباً عن مبدأ الولاء والبراء . وينبغي أن يحذر المسلم من أمثال تلك العبارات التي تصدر من عدم علم وبصيرة ودراية فى الدين عند قائليها . وإلى الله المشتكى .

ومن تأمل بعين الإنصاف إلى طريقة القوم ومنهجهم يجدهم قد جعلوا تلك العبارة الساقطة منهجاً وسلوكاً لهم في التعامل مع غيرهم !! .

فياليتهم حصروها على نطاق المسلمين . بل الطامة الكبرى ، والفضيحة العظمى ، جعلهم إياهـا منـهجاً في التعامل مع اليهود والنصارى والرافضة . إن القوم قد سافروا سفراً بعيداً ، وتبنوا قولاً عظيماً .

فما بالهم يطعنون في الإسلام باسم الإسلام ، فقد اصبح وأضحى وأمسى الإسلام يئن من مقالاتهم ، وسوء صنيعهم ، فليعلموا أن الأمة في غنية منهم ومن أمشاهم الذين ميعوا الإسلام ، وهدموا قوائمه بتحالفهم مع البعثية والملل الكفرية ، وأخرى مع الروافض . ويسعون غاية السعي في التقريب بين السنة والشيعة . بل اعظم من هذا سعيهم في توحيد الأديان السماوية . قطع الله دابرهم و دابسر أمشاهم من أهل الضلال والزيغ . ونسأل الله أن يسخر هذه الأمة بمن يبصرونها بدينها وينقونها مما شابها من بدع و ضلال



. وهم مع هذا لا يفرطون في هذا الدين ، ولا يحملـون النصـوص مـا لا تحتمـل ، ولا يميعـون منـهج الـولاء والبراء . بل ولا « يرغبون عن طرائقهم من الاتباع ولو نشــروا بالمناشـير ، ولا يستوحشــون لمخالفــة أحــد بزخرف قول من غرور أو بضرب أمثال زور » (١). وقد فعل الله ذلك فله الحمد والمنة .

فنصيحتي لمن له أدنى تعلق بأو لنك القوم أن يتذكر وقوفه بين يدي الله تعالى . يوم يسأتي وقد فرط في دينه وشرعه . فالرجوع الرجوع إلى منهج وطريقة السلف أبر هذه الأمة قلوباً ، وأعمقها علماً ، وأقلها تكلفاً ، وأقومها هدياً وأحسنها حالاً . قوم اختارهم الله لصحبة نبيه صلى الله عليه وعلى آله وسلم – ، وإقامة دينه ، فاعرفوا لهم دينهم وفضلهم ، واتبعوهم في آثارهم فهم على الهدي المستقيم ، (٢) ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها . فكن يا أخي مقتدياً لا مبتدياً ، ومتبعاً لا مبتدعاً . وفقنا الله جميعاً لطاعته ، وأمننا الفتنة في دينه .

٧-الكلام على عبارة (مذهب السلف أسلم ومذهب الخلف أعلم وأحكم):

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى كما في الفتاوى (3 | VO(1)): "وتارة يجعلون إخوانهم المتأخرين أحذق وأعلم من السلف. ويقولون: (طريقة السلف أسلم، وطريقة هؤلاء أعلم وأحكم) فيصفون إخوانهم بالفضيلة في العلم والبيان، والتحقيق والعرفان، والسلف بالنقص في ذلك والتقصير فيه أو الخطأ والجهل. وغايتهم عندهم: أن يقيموا أعذارهم في التقصير والتفريط، ولا ريب أن هذه شعبة من الرفض والجهل، وغايتهم عندهم: أن يقيموا أعذارهم في التقصير والتفريط، ولا ريب أن هذه شعبة من الرفض من يقوله من الموافضة والخوارج، ولا تفسيقاً لهم كما يقوله من يقوله من الرفضة والخوارج، ولا تفسيقاً لهم كما يقوله من يقوله من المعتزلة والزيدية وغيرهم – كان تجهيلاً لهم، وتخطئة وتضليلاً ونسبة لهم إلى الذنوب والمعاصي، وإن لم يكن فسقاً فزعماً: أن أهل القرون المفضولة في الشريعة أعلم وأفضل من أهل القرون المفاضلة، ومن المعلوم بالضرورة لمن تدبر الكتاب والسنة وما اتفق عليه أهل السنة والجماعة من جميع الطوائف أن خير القرون هذه الأمة – في الأعمال والأقوال والاعتقاد وغيرها من كل فضيلة – أن خيرها القرن الأول، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، كما ثبت ذلك عن النبي حملي الله عليه وعلى آله وسلم – من غير وجه، وأنهم أفضل من الحلق في كل فضيلة من علم وعمل ويتمان وعقل ودين وبيان وعبان وعبان وعالى والمهم أولى بالبيان من لكل مشكل. هذا لا يدفعه إلا من كابر المعلوم بالضرورة من دين الإسلام

<sup>(</sup>١) شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكاتي (١) ١٩).

<sup>(</sup>٣) جاء عن ابن مسعود – رضى الله عنه– كما في ذم الكلام للهروي ص(٣٦٧) .



، واضله الله على علم كما قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: " من كان مستناً فليستن بمن قد مات فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة . أو لئك أصحاب محمد : أبر هذه الأمة قلوباً ، وأعمقها علماً ، وأقلها تكلفاً ، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه ، وإقامة دينه . فاعر فوا لهم حقهم ، وتحسكوا بهديهم فإنهم كانوا على الهدي المستقيم " . وقال غيره : " عليكم بآثار من سلف فإنهم جاؤوا بما يكفي وما يشفي ، ولم يحدث بعدهم خير لم يعملوه " .

وقال رحمه الله أيضاً (٥ | ١ - ١١): "ولا يجوز أيضاً أن يكون الخالفون أعلم من السالفين كما قد يقوله بعض الأغبياء عمن لم يقدر قدر السلف ، بل ولا عرف الله ورسوله والمؤمنين به حقيقة المعرفة المأمور بها . من أن (طريقة السلف اسلم وطريقة الحلف أعلم وأحكم) وإن كانت هذه العبارة إذا صدرت من بعض العلماء قد يعني بها معنى صحيح . فإن هؤلاء المبتدعين الذين طريقة الحلف من المتفلسفة ومن حذا حذوهم على طريقة السلف إنما أتوا من حيث ظنوا : أن طريقة السلف هي مجرد الإيمان بألفاظ القرءان والحديث من غير فقه لذلك . بمنزلة الأميين الذين قال الله فيهم : ﴿ ومنهم أهيون لا يعلمون الكتاب إلا أماني ﴾ [ البقرة - ١٧٨] . وأن طريقة الخلف هي استخراج معاني النصوص المصروفة عن حقائقها بأنواع المجازات ، وغرائب اللغات . فهذا الظن الفاسد [ تلك المقالة ] التي مضمونها نبذ الإسلام وراء الظهر ، وقد كذبوا على طريقة السلف ، وظلوا في تصويب الخلف . فجمعوا بين الجهل بطريقة السلف في الكذب عليهم ، وبين الجهل والضلال بتصويب طريقة الخلف . . . إلى قوله : ثم هذا القول إذا تدبره الإنسان وجده في غاية من الجهالة بل في غاية الضلالة . كيف يكون هؤلاء المتأخرون لا سيما والإشارة بالخلف إلى ضرب من المتكلمين الذين كثر في باب الدين اضطرابهم ، وغلظ عن معرفة الله حجابهم ، وأخبر الواقف على نهاية أقدامهم بما انتهى إليه أمرهم حيث يقول : "

لعمري لقد طفت المعاهد كلها وسيرت طرفي بين تلك المعالم فلم الرالا و اضعاً كف حائر على ذقن أو قارعاً سن نادم

إلى قوله رهمه الله : "ويقول الآخر منهم : لقد خضت البحر الخضم ، وتركت أهل الإسلام وعلومهم ، وخضت في الذي نهوني عنه ، والآن إن لم يتداركني ربي برهته فالويل لفلان ، وها أنا أموت على عقيدة أهي . "ثم قال : هؤلاء المتكلمون المخالفون للسلف إذا خفق عليهم الأمر لم يوجد من حقيقة العلم بالله ، وخالص المعرفة به خبر ، ولم يقعوا من ذلك على عين ولا أثر . كيف هؤلاء المحجوبون المفضولون ، المنقوصون المسبوقون ، الحيارى المتهوكون : اعلم بالله وأسمائه وصفاته واحكم في باب ذاته وآياته من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان من ورثة الأنبياء وخلفاء الرسل وأعلام الهدى ومصابيح الدجى ، الذين قام بهم الكتاب وبه قاموا ، وبهم نطق الكتاب وبه نطقوا ، الذين وهبهم الله من العلم والحكمة ما برزوا به على سائر أتباع الأنبياء فضلاً عن سائر الأمم الذين لا كتاب هم ،



وأحاطوا من حقائق المعارف وبواطن الحقائق بما لو جمعت حكمة غيرهم إليها لاستحيا من يطلب المقابلة شم كيف يكون خير قرون الأمة أنقص في العلم والحكمة ولا سيما بالله وأحكامه وأسمائه وآياته من هؤلاء الأصاغر بالنسبة إليهم – أم كيف يكون أفراخ المتفلسفة وأتباع الهند واليونان – وورثة المجوس وضلال اليهود والنصارى والصابئين وأشكالهم وأشباههم: أعلم بالله من ورثة الأنبياء وأهل القرءان والإيمان> اهـ بتصرف.

قال العلامة الشوكاني رحمه الله تعالى: "ومع هذا فهم متفقون فيما بينهم على أن طريقة السلف أسلم ولكن زعموا أن طريقة الخلف أعلم فكان غاية ما ظفروا به من هذه الأعلمية لطريق الخلف أن تمنى محقوقهم وأذكياؤهم في آخر أمرهم دين العجائز وقالوا هنيئاً للعامة فتدبر هذه الأعلمية التي حاصلها أن يهنئ من ظفر بها للجاهل الجهل البسيط، ويتمنى أنه في عدادها ومن يدين بدينهم ويمشي على طريقهم، فإن هذا ينادي بأعلى صوت ويدل بأوضح دلالة على أن هذه الأعلمية التي طلبوها الجهل خير منها بكثير، فما ظنك بعلم يقر صاحبه على نفسه أن الجهل خير منه وينتهي عند البلوغ إلى غايته والوصول إلى نهايته أن يكون جاهلاً به عاطلاً عنه ، ففي هذا عبرة للمعتبرين ، وآية للناظرين ، فهلا عملوا على جهل المعارف التي دخلوا فيها بادئ بدء وسلموا من تبعاتها وأراحوا أنفسهم من تعبها ، وقالوا كما قال القائل :

أرى الأهر يفضي إلى آخر يصير آخره أو لاً

وربحوا الخلوص من هذا التمني ، والسلامة من هذه النهنئة ، فإن العاقل لا يتمنى رتبة مشــل رتبتـه أو دونـها ولا يهنئ لمن هذه التهنئة ، فإن العاقل لا يتمنى رتبة مشــل رتبتـه أرفع من رتبته ومكانه أعلى مــن مكانـه فيــا لله العجب من علم يكون الجهل البسيط أعلى رتبتةً منه وأفضل مقدار بالنسبة إليه ، وهل سمع السامعون مشــل هذه الغريبة أو نقل الناقلون ما يماثلها أو يشابهها ؟ .

وإذا كان حال هذه الطائفة التي عرفناك أخف هذه الطوائف تكلفاً وأقلمها تبعةً فما ظنك بما عداها من الطوائف التي قد ظهر فساد مقاصدها ، وتبين بطلان مواردها ومصادرها ، كالطوائف التي أرادت بالمظاهر التي تظاهرت به كبار الإسلام وأهله ، والسعي في النشكيك فيه بإيراد الشبه وتقرير الأمور المفضية إلى القدح في الدين وتنفير أهله عنه ، وعند هذا تعلم أنّ :

خير الأمور السالفات على الهدى وشر الأمور المحدثات البدائع

وأن الحق الذي لا شك فيه ولا شبهة هو ما كان عليه خير القرون ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ، وقد كانوا رهمهم الله تعالى وأرشدنا إلى الاقتداء بهم ، والاهتداء بهديهم ، يمرون أدلة الصفات على ظاهرها ولا يتكلفون علم ما لا يعلمون ولا يتأولون ، وهذا المعلوم من أقوالهم وأفعالهم . والمتقرر من مذاهبهم لا يشك فيه شاك ، ولا ينكره منكر ، ولا يجادل فيه مجادل ، وإن نزغ به نازغ ، أو نجم في عصرهم ناجم ، أوضحوا للناس أمره ، وبينوا لهم أنه على ضلالة بذلك في المجامع والمحافل ، وحذروا الناس من بدعت كما



كان منهم لما ظهر معبد الجهني وأصحابه وقالوا: إن الأمر أنف ، وبينوا ضلاله وبطلان مقلته للناس فحسنروه إلا مسن ختسم الله علسى قلبسه وجعسل علسى بصسره غشساوة "('). قل العلامة محمد السفاريني الحنبلي رحمه الله تعالى: "مذهب السلف هو المذهب المنصور ، والحق الشابت المأثور ، وأهله هم الفرقة الناجية والطائفة المرحومة التي هي بكل خير فائزة ، ولكل مكرمة راجية من الشفاعة والورود على الحوض ورؤية الحق وغير ذلك من سلامة الصدر والإيمان بالقدر والتسليم لما جاءت به النصوص ، فمن المحال أن يكون الخالفون أعلم من السالفين كما يقوله بعض من لا تحقيق لديه سلامة السلف و لا عرف الله تعمل و لا رسوله و لا المؤمنين به حق المعرفة المأمور بها — من أن طريقة السلف هي مجرد الإيمان بألفاظ القرءان والحديث من غير فقه ذلك ... " ('').

قلت: العبارة لمن تأملها موصوفة بالتناقض، فبعض ألفاظها يتداعى على البعض الآخر فهي كاذبة صادقة صادقة صادقة في أولها وكاذبة بعجزها فكون طريقة السلف أسلم هو وصف لمذهب السلف بكونه أسلم وهي صيغة تفضيل من السلامة وما كان يفوق غيره ويفضله في السلام فلا شك أنه أعلم منه وأحكم » (٣)

فكفي بهذا برهاناً على فساد العبارة مبنى ومعنى . والله المستعان .

فمتى علم العاقل أن السفيه الذي جانب الحكمة سليماً ، وأنى له أن يكون سليماً وهو جأهل ؟ فاعتبروا يسا أو لو الألياب . (٤)

<sup>(</sup>١) انظر التحف في مذاهب السلف ص ( ٣٣-٧٣) .

<sup>(</sup>٣) انظر لوامع الأنوار البهية له – رحمه الله تعالى – (١ | ٢٥) .

 <sup>(</sup>٣) من كلام للعلامة الشنقيطي - رحمه الله تعالى - في رسالة مطبوعة باسم « منهج و دراسات لآيات الأسماء والصفات»
 ص ( ٣٩-٠٤) .

<sup>(</sup>٤) انظر للمزيد معجم المناهي اللفظية للشيخ بكر أبو زيد – حفظه الله تعالى – ص(٩٨) ومختصر العلـو( المقدمـة) للشيخ الألباني – رهمه الله تعالى – وقد وصفها كما في الصحيحة بأنها خرافة .



## تبصرة وتذكرة

ال ابن القيم رحمه الله تعالى : " لا يدرك معاني القرءان ، و لا يفهمه إلا القلوب الطاهرة ، وحرام على القلب المتلوث بنجاسة البدع والمخالفات أن ينال معانيه ، وأن يفهمه كما ينبغي " . (١)

Y- قال الزركشي رحمه الله تعالى: "اصل الوقوف على معاني القرءان الندبر والتفكر ، واعلم أنه لا يحصل للناظر فهم معاني الوحي حقيقة ، ولا يظهر له أسرار العلم من غيث المعرفة ، وفي قلبه بدعة أو اصرار إلى ذنب ، وفي قلبه كبر أو هوى أو حب الدنيا أو يكون غير متحقق الإيمان أو ضعيف التحقيق أو معتمداً على قول مفسر ليس عنده إلا علم بظاهر ، أو يكون راجعاً إلى معقوله ، وهذه كلها حجب وموانع بعضها آكد من بعض ... T(x).

٣- قال العلامة ابن القيم أيضاً: "ولا تجد مبتدعاً في دينه قط إلا وفي قلبه حرج من الآيات التي تخالف بدعته كما أنك لا تجد ظالماً فاجراً إلا وفي صدره حرج من الآيات التي تحول بينه وبين إرادته ... " (") .

به على الله الله وين المدارة وي صدد الكلام على - القول على الله بلا علم - : " فليس في 3 - وقال أيضاً في المدارج (1 / 1 / 1 / 1 في صدد الكلام على - القول على الله بلا علم - : " فليس في أجناس المخرمات أعظم عند الله منه ، و لا أشد إثماً . وهو أصل الشرك والكفر ، وعليه أسست البدع والمضلالات . فكل بدعة مضلة في الدين أساسها القول على الله بلا علم . و فلذا اشتد نكير السلف والأئمة لها . و صاحوا بأهلها من أقطار الأرض ، و حذروا فتنتهم اشد التحذير ، و بالغوا في ذلك ما لم يبالغوا مثله في إنكار الفواحش ، و الظلم و العدوان . إذ مضرة البدع و هدمها للدين و منافاتها له أشد ، وقد أنكر الله تعالى على من نسب إلى دينه تحليل شيء أو تحريمه من عنده بلا برهان من الله . فقال : ﴿ ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب ﴾ والنحل - 1 / 1

إلى الله ، والهجرة إلى رسوله بالحرص على الوصول إلى أقواله وأعماله وهديه وسنته . ﴿ فَمَنَ كَانَتَ هَجَرَتُهُ إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله ) ومن هاجر إلى غير ذلك فهو حظه ونصيبه في الدنيــا والآخـرة . والله المستعان . "

<sup>(</sup>٩) التبيان في أقسام القرءان ص ( ١٤٣).

<sup>(</sup>٢) أنظر البرهان في علوم القرءان (٢ م ١٠ - ١٨١).

<sup>(</sup>٣) انظر كلامه في فوائد الفوائد للشيخ على الحلبي – حفظه الله تعالى – ص(١١٤) .

## إتحساف السورى بما تيسسر من أحكام البدعية والهبوى \_



#### الغاتمة

في نهاية هذا المختصر انصح إخواني من أهل السنة أن يعتصموا بمنهج الكتاب والسنة المحروس بفهم سلف الأمة ، وخير قرونها بعد نبيها -صلى الله عليه وعلى آله وسلم - ، وأن يعضوا عليه بالنواجذ . ثباتاً على هذا المنهج القويم حتى يأتي اليقين من عند الله رب العالمين . فهذا المنهج هو الحصن الحصين من فتن الشهوات والشبهات وغرور الشياطين :

#### فبه نجاة العبد في دنياه وسعادة يحضاها في أخراه

ومن تأمل أحوال المسلمين ، وكيف أصبح أضحى وأمسى وبات حالهم وواقعهم الأليم جزم وأيقن بأن هذا المنهج هو المتعين ، والمخرج الوحيد لما حل في ديارهم من الشر والضعف والانحطاط ومظاهر التفرق . فلا مخرج لهذه الأمة إلا بالرجوع الكلي الصادق إلى هذا المنهج ، والرضى به ، والسير في ركابه منشطاً ومكرهاً ، وعسراً ويسراً ، وظاهراً وباطناً ، وعبادة ومنهجاً وسلوكاً .

فيا أهل السنة: أنتم الغرباء. فاستوصوا ببعضكم خيراً، واثبتوا على هذا المنهج، واعلموا أن السنة فضلها في الإسلام كفضل الإسلام على سائر الأديان. قال الإهام أبو بكر بن عياش رهمه الله تعالى: " السنة في الإسلام أعز من الإسلام في سائر الأديان " (١).

وإياكم والتفريط بهذه السنة ولو بقيد أثملة . فأنتم من اختاركم الله واجتباكم فأسبغ عليكم هذه النعمة العظيمة ، وهو فضل منه سبحانه وتعالى كبير ، يستلزم منا الشكر الكثير .

فإذا تعين هذا المراد. فمن هذه الأمة في مقام التوجيه والإرشاد واللهب عن السنة وأهلها وقمع البدعة وأهلها ؟ إن لم تكونوا أنتم يا أهل السنة الذين نصرتم هذا المنهج ، وقمتم به ، وضحيتم في سبيله بالغالي والرخيص والنفس والنفيس . فلا ندري والله من سيكون غيركم ؟؟ .

وبالجملة: – فعلى أهل السنة أن يبصروا الأمة بحال سلفها من حيث الثبات والسلوك والمنهج والعبادة والعادة والعبادة والعلم، وسائر أمور الدين ، فهم مصابيح الدجى ، وقولهم هو القول الأولى ، وفهم هو المقدم في سائر ما تقدم .

ولتعلم يا طالب الحق : أنه لا بد من العلم والنور والبصيرة في مجال الدعوة إلى الله عز وجل ، وهذا الأمر لا يخفى على من له أدنى مسكت عقل . فإذا تقرر هذا تعين توجيه الناس ، وأفراد الأمة إلى تعلم العلم النافع كل بحسبه وبقدر طاقته ، وبهذا كله تعرف السنة من البدعة ، والضلالة من الهدى ، وأهل الحق مسن أهل الباطل ، بل توزن جميع الأمور بميزان الشرع . فينظر في كل أمر استجد وطرأ فيقال فيه « لو كان هذا لشاع وانتشر ، وكان يضبطه طلبة العلم ، والخلف عن السلف ، فيصل ذلك إلى عصرنا . فلما لم

(۱) اللالكاني (۱ | ۲۵ – ۲۳).

## إتحساف السوري بما تيسسر من أحكام البدعية والهبوي \_



ينقل هذا أحد عمن يعتقد علمه ، ولا عمن هو في عداد العلماء . علم أن هذه حكاية العوام والغوغاء  $^{(1)}$ . وهذه قاعدة متينة للتفرقة بين البدعة والسنة . وفق الله الأمة لفهمها فهو الهادي إلى طريق الحق ، والصراط المستقيم .

و آخر دعوانا أن الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات

قاله بلسانه وخطه بقلمه أبو العباس | نصر بن صالح بن محمود الخولاني اليمن – إب <sup>أ</sup>

 <sup>(</sup>١) كلام متين للإمام أبي بكر محمد بن الوليد الطرشوشي من كتابه « الحوادث والبدع » ص(٤٧-٥٧).

<sup>(\*)</sup> كان الانتهاء من أصل هذه الرسالة في (٤ إشعبان . عام ١٥ ٤ هـ ) . ثم حررتها وزدت عليها فكان الانتهاء منها في يوم الأحد (٥ ارجب . عام ١٩ ٤ ٩هـ ) . والله الموفق إلى كل خير .





| رقم الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الفهرس التفصيلي                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | كلمة شكر و تقدير                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | التقديم                                           |
| V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | مقدمة المؤلف                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الفصل الأول                                       |
| 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | المبحث الأول: الاعتصام بالكتاب والسنة             |
| 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | من أدلة الكتاب على ذلك                            |
| 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | من أدلة السنة على ذلك                             |
| 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | آثار سلفية تدل على ذلك                            |
| N N                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | المبحث الثاني : أساس قبول العمل                   |
| 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أقسام الناس في الإخلاص والمتابعة                  |
| **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | المبحث الثالث: المحكم والمتشابه                   |
| The second secon | هوقف أهل البدع والأهواء من المتشابه               |
| 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | المبحث الرابع : عداوة المبتدع للمتبع              |
| A d                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عداوة المبتدعة لأهل الحديث على الخصوص             |
| 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تبع عثرات العلماء                                 |
| 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الميزان الذي يوزن به الناس                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الفصل الثاني                                      |
| 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | المبحث الأول: اتباع الهوى أساس الضلال ومنشأ البدع |
| 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | المبحث الثاني : لزوم الاتباع والحذر من الابتداع   |



|     | الفصل الثالث                                                   |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| ६५  | الفرع الأول: مجامع مفاسد البدع                                 |
| ६५  | الفرع الثاني : هجر المبتدع                                     |
| ٤٦. | مشروعيته                                                       |
| ٤٧  | أقسام الناس في المخالفة لأمر الله                              |
| 13  | بعض أدلة السنة في التحذير من أهل البدع                         |
| ٤٩  | كلام الأئمة في هجر المبتدع                                     |
| 0,  | نقل الاتفاق على هجر المبتدع                                    |
|     | الفرع الغالث                                                   |
| 01  | مراعاة مصلحة الهجر                                             |
| 70  | لوازم مراعاة المصلحة                                           |
|     | الفرع الرابع                                                   |
| 70  | المقصد الأول : الكلام في أهل البدع من النصيحة لا الغيبة        |
| 0 & | بعض أدلة السنة على جرح المبتدعة                                |
| 99  | كلام السلف في غيبة المبتدع                                     |
| ٥٩  | ضوابط في غيبة المبتدع                                          |
| 71  | المقصد الثاني : الكلام في أهل البدع ليس سبباً في تفريق الأمة   |
| 7,7 | المقصد الثالث : ذكر طائفة من تحذير السلف من أهل البدع والأهواء |
|     | الفرع الخامس                                                   |
| ٧٧  | عيادة المبتدع وصاحب الهوى                                      |

## إتحاف السورى بما تيسسر من أحكام البدعة والهوى \_\_\_\_\_



|     | الفرع السادس                         |
|-----|--------------------------------------|
| 49  | المقصد الأول : مساجد المبتدعة        |
| ٧٠] | المقصد الثاني : الصلاة خلف المبتدع   |
| - 1 | تنيه مهم                             |
|     | الفرع السابع                         |
| 74  | كتب أهل الأهواء والبدع               |
| 77  | طائفة من كتب الضلال                  |
|     | الفصل الرابع                         |
| K-  | الكلام على عبارة (نجتمع فيما اتفقنا) |
| N N | الكلام على عبارة ( مذهب السلف أسلم)  |
| Vo  | تبصرة وتذكرة                         |
| 7.7 | 1-413 <b>5</b>                       |