

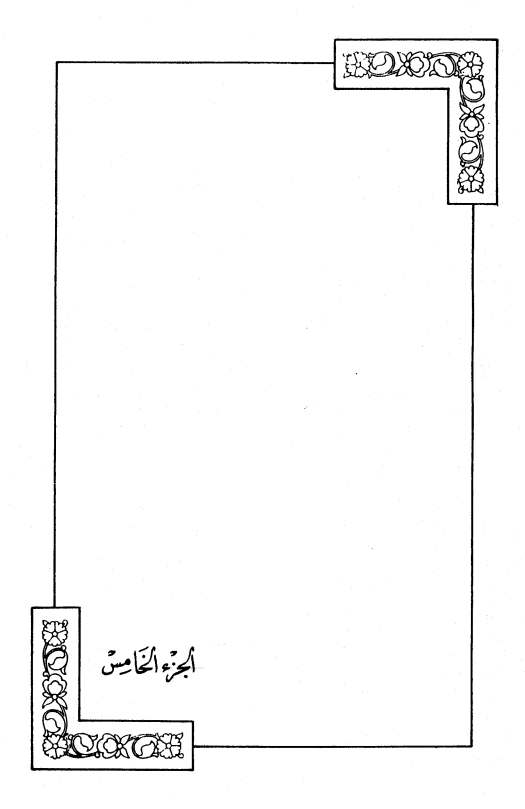
للإسام العكلات تقيس الدين إبر بن تثبية ولدَسَنة 111 وَتوفَيّئة ١٨٧هم رحيمة الله تعدالا

الجيزء الخنامس

نحقيق َ وتعليق الدكتور الإحادة المجبر (الإحادة عضوا للجنة العلمية الدائمة بجاععة الأزهرُ

**دارالکنب العلمیة** 

مَمَعِ الجِفُونَ مَجَعُوطَة لَكُلُمُ لِلْكُتَّبِ لِالْعِلْمِينَ كَا سَيروت - لبثنان





## سورة هود فصل

وقال:

وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ رَبّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (١) وهذا يعم جميع من هو على بينة من ربه ، ويتلوه شاهد منه ، فالبينة العلم النافع ، والشاهد الذي يتلوه العمل الصالح ، وذلك يتناول الرسول ومن اتبعه إلى يوم القيامة ، فإن الرسول علي بينة من ربه ومتبعيه على بينة من ربه وقال في حق الرسول : ﴿ قُلْ إِنّي عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ رَبّي ﴾ (٢) وقال في حق المؤمنين : ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ رَبّهِ كَمَنْ زُيّنَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ وَاتّبعُوا أَهْوَاءَهُمْ ﴾ (٣) فذكر هذا بعد أن ذكر الصنفين في أول السورة فقال : ﴿ الّذِينَ

وكان الموت أقرب ما يليني وأجعل دينه غرضاً لديني وليس الرأي كالعلم اليقين يصرف في الشمال وفي اليمين يلحن بكل فع أو وجين =

أأقعد بعدما رجفت عظامي أجادل كل معترض خصيم فأترك ما علمت لرأي غيري وما أنا والخصومة وهي شيء وقد سنت لنا سنن قوام

اسورة هود آیة رقم ۱۷ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ٥٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة محمد آية رقم ١٤.

في معنى هذه الآيات أنشد مصعب بن عبد الله بن الزبير لنفسه وكان شاعراً محسناً رضي الله عنه :

كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهُ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ - وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ - كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ، ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا اتَّبَعُوا الْبَاطِلَ وَأَنَّ اللّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ الآيات إلى قوله :

﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ (١)

وقال أبو الدرداء (٢): لا تهلك أمة حتى يتبعوا أهواءهم ويتركوا ما جاءت به أنبياؤ هم من البينات والهدى ، وقال تعالى :

﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى الله عَلَى بَصِيرَةٍ ، أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ (٣) فمن اتبعه يدعو إلى الله على بصيرة ، والبصيرة هي البينة ، وقال : ﴿ أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النّاسِ ﴾ (١) الآية . فالنور الذي يمشي به في الناس هو البينة والبصيرة وقال ﴿ الله نُورُ السَّمَواتِ

وكان الحق ليس به خفاء
 وما عوض لنا منهاج جهم
 فأما ما علمت فقد كفاني
 (۱) سورة محمد آية رقم ۱۶ .

أغرً كغرة الفلق المبين بمنهاج ابن آمنة الأمين وأما ما جهلت فجنبوني

<sup>(</sup>Y) هو عويمر بن مالك بن قيس بن أمية الأنصاري الخزرجي أبو الدرداء صحابي من الحكماء الفرسان القضاة ، كان قبل البعثة تاجراً في المدينة ثم انقطع للعبادة ، ولما ظهر الاسلام اشتهر بالشجاعة والنسك وفي الحديث «عويمر حكيم أمتي » ، « ونعم الفارس عويمر » وولاه معاوية قضاء دمشق بأمر عمر بن الخطاب \_ وهو أول قاض بها قال ابن الجزري كان من العلماء الحكماء \_ وهو أحد الذين جمعوا القرآن ، حفظاً على عهد النبي \_ ﷺ - بلا خلاف \_ مات بالشام عام ٣٢ هـ وروى عنه أهل الحديث ١٧٩ حديثاً .

راجع الاصابة ت ٦١١٩ والاستيعاب بهامشها ٣ : ١٥ وحلية الأولياء ١ : ٣٠٨ والتـاج ٢ : ٣٤٦ وغاية النهاية ١ : ٢٠٦ وفيه هو عويمر بن زيـد أو ابن عبد الله أو ابن ثعلبة أو ابن عامـر ابن غنم » وصفة الصفوة ١ : ٢٥٧

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام آية رقم ١٢٢ .

## والأرْض ﴾ (١) الآية .

قال أبي بن كعب (٢) وغيره: هو مثل نور المؤمن وهو نوره الذي في قلب عبده المؤمن الناشيء عن العلم النافع والعمل الصالح، وذلك بينة من ربه. وقال: ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ الله صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِنْ رَبّهِ ﴾ (٢) ، وهو الهدى المذكور في قوله: ﴿ أُولَئِكَ عَلَى هُدَىً مِنْ رَبّهِمْ ﴾ (٤) واستعمل في هذا حرف الاستعلاء لأن القلب لا يستقر ولا يثبت إلا إذا كان عالماً موقناً بالحق. فيكون العلم والإيمان صبغة له ينصبغ بها كما قال: ﴿ صِبْغَةَ الله وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ الله صِبْغَةً ؟! ﴾ (٥) ويصير مكانة له ، كما قال: ﴿ قُلْ : يَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ (٦) والمكان والمكانة وقد يراد به ما يستقر الشيء عليه وإن لم يكن محيطاً به كالسقف مثلاً ، وقد يراد به ما يحيط به .

فالمهتدون لما كانوا على هدى من ربهم ونور وبينة وبصيرة صار مكانة لهم استقروا عليها ، وقد تحيط بهم ، بخلاف الذين قال فيهم : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ الله عَلَى حَرْفِ ، فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَةً الله عَلَى وَجْهِهِ ﴾ [٧] فإن هذا ليس ثابتاً مستقراً مطمئناً ، بل هو كالواقف على حرف الوادي وهو جانبه ، فقد يطمئن إذا أصابه خير وقد ينقلب على

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٣٥.

<sup>(</sup>٢) هو أبي بن كعب بن قيس بن عبيد من بني النجار توفي عام ٢١ هـ

راجع ترجمة له في طبقات ابن سعد ٣ القسم الثاني ٥٩ وغاية النهايـة ١ : ٣١ وصفة الصفـوة ١ : ١٨٨ وحلية ١ : ٢٥ والجمع ٣٩ وفيه وفاته سنة ٢٢ هـ والكواكب الدرية ١ : ٤٥

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر آية رقم ٢٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية رقم ٥.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة آية رقم ١٣٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام آية رقم ١٣٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الحج آية رقم ١١ .

وجهه ساقطاً في الوادي .

وكذلك فرق بين من أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوان وبين ﴿ مَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَانْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ ﴾ (١) وكذلك الذين كانوا على شفا حفرة من النار فأنقذهم منها ، وشواهد هذا كثير .

فقد تبين أن الرسول ومن اتبعه على بينة من ربهم وبصيرة وهدى ونور ، وهـو الإيمان الـذي في قلوبهم ، والعلم والعمل الصالح ، ثم قال : ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (٢) وَالضمير في ﴿ منه ﴾ عائد إلى الله تعالى ، أي : ويتلو هذا الذي هو على بينة من ربه شاهد من الله ، والشاهد من الله كما أن البينة التي هو عليها المذكورة من الله أيضاً .

وأما قول من قال: « الشاهد » من نفس المذكور وفسره بلسانه ، أو بعلي بن أبي طالب (٣) ، فهذا ضعيف ، لأن كون شاهد الإنسان منه لا يقتضي أن يكون الشاهد صادقاً ، فإنه مثل شهادة الإنسان لنفسه ؛ بخلاف ما إذا كان الشاهد من الله ، فإن الله يكون هو الشاهد ، وهذا كما قيل في قوله : ﴿ قُلْ كَفَى بِالله شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ (٤) إنه علي فهذا ضعيف لأن شهادة قريب له قد اتبعه على دينه ولم يهتد إلا به لا تكون برهاناً للصدق ولا حجة على الكفر ، بخلاف شهادة من عنده علم الكتاب الأول فإن هؤ لاء شهادتهم برهان ورحمة ، كما قال في هذه السورة : ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى المَاماً وَرَحْمَةً ﴾ (٥) وقال : ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي اسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ١٠٩ .

<sup>(</sup>۲) سورة هود آية رقم ۱۷ .

<sup>(</sup>٣) قال محمد بن علي بن الحنفية : قلت لأبي أنت الشاهد . . ؟ فقال وددت أن أكون أنا هو ، ولكنه لسان رسول الله \_ ﷺ \_

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد آية رقم ٤٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحقاف آية رقم ١٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الأحقاف آية رقم ١٠ .

وقال: ﴿ فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ فَاسْأَلِ الَّذِينَ يَقْرَءُونَ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ (١) الآية ، وقال: ﴿ وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ ﴾ (٢) وهذا الشاهد من الله هو القرآن . ومن قال : إنه جبريل لم يقل شيئاً من تلقاء نفسه ، بل هو الذي بلغ القرآن عن الله ، وجبريل يشهد أن القرآن منزل من الله ، وأنه حق ، كما قال : ﴿ لَكِنَ الله يَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَالْمَلَائِكَةُ يَشْهَدُونَ ، وَكَفَى بِالله شَهِيداً ﴾ (٣) والذي قال هو جبريل . قال : يتلوه ، أي يقرأه كما قال : ﴿ فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَبِعْ قُرْآنَهُ ﴾ (١) أي إذا قرأه جبريل فاتبع ما قرأه . وقال : ﴿ عَلَمَهُ شَدِيدُ الْقُوىٰ ﴾ (٥) .

ومن قال: الشاهد لسانه وجعل الضمير المذكور عائدا على القرآن ولم يذكر، لأنه جعل البينة هي القرآن، ولو كانت البينة هي القرآن لما احتاج إلى ذلك وقد قال: على بينة من ربه فقد ذكر أن القرآن من الله، وقد علم أنه نزل به جبريل على محمد، وكلا [هماً] بلغه وقرأه، فقوله: ﴿ وَيَتْلُوهُ ﴾ جبريل أو محمد تكرير لا فائدة فيه ولهذا لم يذكر مثل ذلك في القرآن. وأيضاً: فكونه على القرآن لم نجد لذلك نظيراً في القرآن، فإن القرآن كلام الله واحد لا يكون عليه، وإذا [كان] المراد على الإيمان بالقرآن والعمل به، فهذا الذي ذكرناه: إن البينة هي الإيمان بما جاء به الرسول، وهو إخباره أنه رسول الله، وأن الله أنزل القرآن عليه.

ولما أنزلت هذه السورة وهي مكية ، لم يكن قد نزل من القرآن قبلها إلا بعضه ، وكأن المأمور به حينئذ هو الإيمان بما نزل منه ، فمن آمن حينئذ بذلك ومات على ذلك كان من أهل الجنة . وأيضاً فتسمية جبريل شاهداً لا

<sup>(</sup>١) سورة يونس آية رقم ٩٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ١١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية رقم ١٦٦.

<sup>(</sup>٤) سورة القيامة آية رقم ١٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة النجم آية رقم ٥.

نظير له في القرآن ، وكذلك تسمية لسان الرسول شاهداً ، وتسمية على شاهداً لا يوجد مثل ذلك في الكتاب والسنة ، بخلاف شهادة الله ، فإن الله أخبر بشهادته لرسوله في غير موضع ، وسمى ما أنزله شهادة منه في قوله : ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنَ الله ﴾ (١) فدل على أن كلام الله الذي أنزله وأخبر فيه بما أخبر شهادة منه .

وهو سبحانه يحكم ويشهد ، ويفتي ويقص ، ويبشر ، ويهدي بكلامه ، ويصف كلامه بأنه يحكم ويفتي ويقص ويهدي ويبشر وينذر ، كما قال : ﴿ قُلُ الله يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلاَلَةِ ﴾ (٣) وقال : ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَقُصُّ عَلَى بَنِي اسْرَائِيلَ أَكْثَرَ الَّذِي هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ (١) وقال : ﴿ وَال : ﴿ قُلْ اللهُ يُقُصُّ عَلَى بَينِي اسْرَائِيلَ أَكْثَرَ الَّذِي هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ (١) وقال : ﴿ قُلْ إِنِّي عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَكَذَّبْتُمْ بِهِ مَا عِنْدِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ إِن الْحُكْمُ إِلَّا للله يَقُصُّ الْحَقَّ وَهُو خَيْرُ الْفَاصِلِينَ ﴾ (١) وقال : ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقْوَمُ ﴾ (٧) .

وكذلك سمى الرسول هادياً فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (^) كما سماه بشيراً ونذيراً ، وسمى القرآن بشيراً ونذيراً فكذلك لما كان هو يشهد للرسول والمؤمنين بكلامه الذي أنزله ، وكان كلامه شهادة منه : كان كلامه شهادة منه كما كان يحكى ويفتى ، ويقص ويبشر وينذر .

ولما قيل لعلي بن أبي طالب حكمت مخلوقاً قـال : ما حكمت مخلوقـاً

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ١٤٠ .

<sup>(</sup>۲) سورة النساء آية رقم ۱۲۷.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية رقم ١٧٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة النمل آية رقم ٧٦ .

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف آية رقم ٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام آية رقم ٥٥ .

<sup>(</sup>٧) سورة الاسراء آية رقم ٩.

<sup>(</sup>A) سورة الشورى آية رقم ٥٢ .

وإنما حكمت القرآن ، فإن الذي يحكم به القرآن هو حكم الله والذي يشهد به القرآن هو شهادة الله عز وجل . قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم وقد كان إماماً ، وأخذ التفسير عن أبيه زيد ، وكان زيد إماماً فيه ، ومالك وغيره أخذوا عنه التفسير ، وأخذه عنه عبد الله بن وهب (١) صاحب مالك ، وأصبغ بن الفرج الفقيه . قال في قوله تعالى ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدُ مِنْهُ ﴾ (٢) : قال رسول الله : «كان على بينة من ربه » والقرآن يتلوه شاهد أيضاً ؛ لأنه من الله .

وقد ذكر الزجاج فيما ذكره من الأقوال: ويتلو رسول الله القرآن ، وهو شاهد من الله ، وقال أبو العالية: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ رَبّهِ ﴾ هو محمد ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدُ مِنْهُ ﴾ القرآن ، قال ابن أبي حاتم وروي عن ابن عباس ، ومحمد بن الحنفية (٣) ، ومجاهد ، وأبي صالح ، وابراهيم ، وعكرمة ، والضحاك ، وقتادة ، والسدي ، وخصيف ، وابن عيينة نحو ذلك. وهذا الذي قالوه صحيح ؛ ولكن لا يقتضي ذلك أن المتبعين له ليسوا على بينة من

<sup>(</sup>۱) هـو عبد الله بن وهب بن مسلم الفهري بالولاء ، المصري ، أبـو محمد فقيه من الأثمة من أصحاب الإمام مالك ـ جمع بين الفقه والحديث والعبادة له كتب منها « الجامع في الحديث مجلدان « والموطأ » في الحديث عرض عليه القضاء فخبأ نفسه ولزم منزله مولده ووفاته بمصر ١٩٥ هـ ١٩٧ هـ

راجع تذكرة الحفاظ ١ : ٢٧٩ وته ذيب ٦ : ٧١ والوفيات ١ : ٢٤٩ والانتقاء ٤٨ والمكتبة الأزهرية ١ : ٢٤٩

<sup>(</sup>٢) سورة هود آية رقم ١٧ .

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن علي بن أبي طالب ، الهاشمي القرشي ، أبو القاسم المعروف بابن الحنفية أحد الأبطال الأشداء في صدر الإسلام ، وهو أخو الحسن والحسين غير أن أمهما فاطمة الزهراء ، وأمه خولة بنت جعفر الحنفية ينسب لها تمييزاً له عنهما وكان يقول : الحسن والحسين أفضل مني وأنا أعلم منهما ، كان واسع العلم ورعاً أسود اللون ولد عام ٢١ بالمدينة وتوفي بها عام ٨١ هـ .

راجع طبقات ابن سعد ٥: ٦٦ ووفيات الأعيان ١: ٤٤٩ وصفة الصفوة ٢: ٤٢ وحلية الأولياء ٣: ١٧٤

ربهم ؛ بل هم على بينة من ربهم وقد قال الحسن البصري : ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ قال : المؤمن على بينة من ربه ، ورواه ابن أبي حاتم وروي عن الحسين بن على ﴿ وَيَتْلُوه شَاهدٌ مِنْهُ ﴾ يعني محمداً شاهد من الله ؛ وهي تقتضي أن يكون الذي على البينة من شهد له .

وقول القائل: من قال هو محمد كقول من قال هو جبريل ، فإن كلامهما بلغ القرآن، والله يصطفي من الملائكة رسلاً ومن الناس فاصطفى جبريل من الملائكة ، واصطفى محمداً من الناس ، وقال في جبريل : ﴿ إِنَّهُ لِقَوْلُ رَسُولُ كَرِيمٍ ﴾ (١) وقال في محمد : ﴿ إِنَّهُ لِقَوْلُ رَسُولُ مِنَ الله يَتْلُو صُحُفاً وكلاهما رسول من الله ؛ كما قال ﴿ حَتَّى تَأْتِيَهُمُ البيّنةُ ، رَسُولُ مِنَ الله يَتْلُو صُحُفاً مُطَهرة (٣) ، فيها كُتُبُ قيمة ﴾ فكلاهما رسول من الله بلغ ما أرسل به ، وهو يشهد أن ما جاء به هو كلام الله ، وأما شهادتهم بما شهد به القرآن فهذا قدر مشترك بين كل من آمن بالقرآن فإنه يشهد بكل ما شهد به القرآن ؛ لكونه آمن مشترك بين كل من آمن بالقرآن فإنه يشهد بكل ما شهد به القرآن ؛ لكونه آمن به ، سواء كان قد بلغه أو لم يبلغه .

ولهذا كان إيمان الرسول بما جاء به تبليغه له ، وهو مأمور بهذا وبهذا وله أجر على هذا وهذا ، كما قال : ﴿ آمَنْ الرسُولُ بِما أُنْزِلَ إِلَيه مِنْ رَبّهِ وَله أَجر على هذا وهذا كان يقول أشهد أني عبد الله ورسوله فشهادة جبريل ومحمد بما شهد به القرآن من جهة إيمانهما به ، لا من جهة كونهما مرسلين به ، فإن الإرسال يتضمن شهادتها أن الله قاله ، وقد يرسل غير رسول بشيء فيشهد الرسول أن هذا كلام المرسل وإن لم يكن المرسل صادقاً ولا حكيماً ، ولكن علم أن جبريل ومحمد يعلمان [ أن ] الله صادق حكيم ، فهما

<sup>(</sup>١) سورة التكوير آية رقم ١٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقة آية رقم ٤٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة البينة آية رقم ١ - ٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية رقم ٢٨٥ .

يشهدان بما شهد الله به وكذلك الملائكة والمؤمنون يشهدون بأن ما قاله الله فهو حق ، وأن الله صادق حكيم ، لا يخبر إلا بصدق ، ولا يأمر إلا بعدل ﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً ﴾ (١)

فقد تبين أن شهادة جبريل ومحمد هي شهادة القرآن ، وشهادة القرآن الله هي شهادة الله تعالى ، والقرآن شاهد من الله ، وهذا الشاهد يوافق ويتبع ذلك الذي على بينة من ربه ؛ فإن البينة والبصيرة والنور والهدى الذي عليه النبي والمؤمنون قد شهد القرآن المنزل من الله بأن ذلك حق ﴿ وَيَتْلُوهُ ﴾ معناه يتبعه ، كما قال ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ ﴾ (٢) أي يتبعونه حق اتباعه ، وقال : ﴿ وَالْقَمَرِ إِذَا تَلاَهَا ﴾ (٣) أي تبعها ، وهذاقضاه إذا تبعه . وقد قال : ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ (٤) فهذا الشاهد يتبع الذي على بينة من ربه فيصدقه ، ويزكيه ، ويؤيده ويثبته ، كما قال ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ اللَّهُدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ (٥) وقال : ﴿ وَكُلا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرَّسُلِ مَا نُنْبَتُ بِهِ فُؤَادَكَ ﴾ (١) وقال : ﴿ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ (٧)

وقد سمى الله القرآن ـ سلطاناً في غير موضع ، فإذا كان السلطان المنزل من الله يتبع هذا المؤمن كان ذلك مما يوجب قوته وتسلطه علماً

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية رقم ١١٥ .

حكى الرماني عن قتادة: لا مبدل لها فيما حكم به ، أي أنه وإن أمكنه التغيير والتبديل في الألفاظ كما غير أهل الكتاب التوراة والإنجيل فإنه لا يعتد بـذلك ، ودلت الآية على وجوب اتباع دلالات القرآن لأنه حق لا يمكن تبديله بما يناقضه .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ١٢١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الشمس آية رقم ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء آية رقم ٣٦.

<sup>(</sup>۵) سورة النحل آية رقم ۱۰۲.

۱۲۰ سنورة هود آیة رقم ۱۲۰ .

<sup>(</sup>٧) سورة المجادلة آية رقم ٢٢.

وعملًا ، وقال : ﴿ وَنُنَزَّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) . ﴿ وَإِذَا مَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَذِهِ إِيمَاناً ﴾ (١) الآية .

وقال جندب بن عبد الله ، وعبد الله بن عمر : تعلمنا الإيمان ، ثم تعلمنا القرآن فازددنا إيماناً ، فهم كانوا يتعلمون الإيمان ، ثم يتعلمون القرآن ، وقال بعضهم في قوله : ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ (٣) قال : نور القرآن على نور الإيمان ، كما قال : ﴿ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عَبَادِنَا ﴾ (٤) وقال السدي في قوله : ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ نور القرآن ونور الإيمان حين اجتمعا ، فلا يكون واحد منهما إلا بصاحبه.

فتبين أن قوله: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيّنةٍ مِنْ رَبِهِ ﴾ يعني هدى الإيمان ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدُ مِنْهُ ﴾ أي من الله يعني القرآن شاهد من الله يوافق الإيمان ويتبعه ، وقال: ﴿ يَتْلُوهُ ﴾ لأن الإيمان هو المقصود ؛ لأنه إنما يُراد بإنزال القرآن الإيمان وزيادته . ولهذا كان الإيمان بدون قراءة القرآن ينفع صاحبه ويدخل به الجنة والقرآن بلا إيمان لا ينفع في الأخرة ، بل صاحبه منافق كما في الصحيحين عن أبي موسى عن النبي على أنه قال: « مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن كمثل الأترجه ، طعمها طيب وريحها طيب ، ومثل المؤمن الذي يقرأ لا يقرأ القرآن كمثل التمرة طعمها طيب ولا ريح لها ، ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن كمثل الريحانة ريحها طيب وطعمها مر ، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل الريحانة ريحها طيب وطعمها مر ، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل الريحانة ريحها طيب وطعمها مر ، ومثل المنافق الذي لا يقرأ

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء آية رقم ٨٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النور آية رقم ٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى آية رقم ٥٧ .

القرآن كمثل الحنظلة طعمها مر ولا ريح لها (١).

ولهذا جعل الإيمان ﴿ بينة ﴾ وجعل القرآن شاهداً ؛ لأن البينة من البيان ، و« البينة » هي السبيل البينة ، وهي الطريق البينة الواضحة ، وهي أيضاً ما يبين بها الحق ، فهي بينة في نفسها ، مبينة لغيرها وقد تفسر بالبيان وهي الدلالة والإرشاد ؛ فتكون كالهدى كما يقال : فلان على هدى وعلى علم ؛ فيفسر بمعنى المصدر والصفة والفاعل ، ومنه قوله : ﴿ أَوَ لَمْ تَأْتِهِمْ بَيّنَةُ مَا فِي الصّحُفِ الأُولَىٰ ﴾ (٢) أي بيان ما فيها أو يبين ما فيها ، أو الأمر البين فيها ، وقد سمي الرسول بينة كما قال : ﴿ حَتّى تَأْتِيهُمُ الْبَيّنَةُ ، رَسُولٌ مِنَ الله ﴾ (٣) فإنه يبين الحق ، والمؤمن على سبيل بينة ونور من ربه ، والشاهد المقصود به شهادته للمشهود له ، فهو يشهد للمؤمن بما هو عليه ، وجعل الإيمان من الله كما جعل الشاهد من الله ، لأن الله أنزل الإيمان في جذر قلوب الرجال ، كما في الصحيحين عن حذيفة ، عن النبي على قال : « إن الله أنزل الإيمان في جذر قلوب الرجال ، فعلموامن!القرآن وعلموا من السنة » .

وأيضاً: فالإيمان ما قد أمر الله به .

وأيضاً فالإيمان إنما هو ما أخبر به الرسول ، وهذا أخبر به الرسول لكن

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في كتاب فضائل القرآن ۱۷ باب فضل القرآن على سائر الكلام 
۰۲۰ ـ حدثنا همام حدثنا قتادة ، حدثنا أنس بن مالك عن أبي موسى الأشعري عن النبي - 
ﷺ ـ وذكره . ورواه في التوحيد ۵۷ ، ورواه الامام مسلم في المسافرين ۲۶۳ وأبو داود في 
الأدب ۱۲ ، والترمذي في الأدب ۷۹ ، وابن ماجه في المقدمة ۱۲ والدارمي في فضائل 
القرآن ۸ ، وأحمد بن حنبل في المسند ٤ : ۳۹۷ ، ۱۶۱۶ ، (حلبي ) .

<sup>(</sup>٢) سورة طه آية رقم ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البينة آية رقم ١ ـ ٢ .

السرسول له وحيان ، وحي تكلم الله به يتلى ، ووحي لا يتلى فقال : ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾ (١) الآية ، وهو يتناول القرآن والإيمان . وقيل الضمير في قوله : ﴿ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَن نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ (٢) يعود إلى الإيمان ، ذكر ذلك عن ابن عباس ، وقيل : إلى عباد القرآن . وهو قول السدي ، وهو يتناولهما ، وهو في اللفظ يعود إلى الروح الذي أوحاه ، وهو الوحي الذي جاء بالإيمان والقرآن . فقد تبين أن كلاهما من الله نور وهدى منه ، هذا يعقل بالقلب ، لما قد يشاهد من دلائل الإيمان ، مثل دلائل الربوبية والنبوة ، وهذا يسمع بالآذان ، والإيمان الذي جعل للمؤمن هو مثل ما وعد الله به في قوله : ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي جعل للمؤمن هو مثل ما وعد الله به في قوله : ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي مَنَاخرة عن نزول القرآن ، وهو مثل ما فعل من نصر رسوله والمؤمنين يوم مثاخرة عن نزول القرآن ، وهو مثل ما فعل من نصر رسوله والمؤمنين يوم بدر ، فإنه آيات مشاهدة ، صدقت ما أخبر به القرآن ، ولكن المؤمنون كانوا قد آمنوا قبل هذا .

وقيل: نزول أكثر القرآن الذي ثبت الله به لنبيه وللمؤمنين ولهذا قال: ﴿ أَوَ لَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (٤) فهو يشهد لرسوله بأنه صادق بالآيات الدالة على نبوته ، وتلك آمن بها المؤمنون ثم أنزل من القرآن شاهداً له ، ثم أظهر آيات معاينة تبين لهم أن القرآن حق .

<sup>(</sup>١) سورة الشورى آية رقم ٥٢ .

<sup>(</sup>Y) سورة الشورى آية رقم ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت آية رقم ٥٣ .

والأفاق: النواحي ، واحدها أفق وأفق مثل عُسْر وعُسُر ورجل أفقي بفتح الهمزة والفاء إذا كان من آفاق الأرض. حكاه أبو نصر وبعضهم يقول: أفقي بضمها وهو القياس وأنشد غير الجوهرى:

أخدنا بآفاق السماء عليكم لنا قمراها والنجوم الطوالع (٤) سورة فصلت آية رقم ٥٣ .

فالقرآن وافق الإيمان ، والآيات المستقبلة وافقت القرآن والإيمان ولهذا قال : ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ ﴾ قال : ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَىٰ إِمَاماً وَرَحْمَةً ﴾ (١) فقوله : ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ ﴾ يعود الضمير إلى الشاهد الذي هو القرآن ، كما قال تعالى : ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِنْدِ الله وَكَفَرْتُمْ بِهِ ، وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي اسْرَائِيلَ عَلَى مِنْلِهِ ﴾ (٢) كَانَ مِنْ عِنْدِ الله وَكَفَرْتُمْ بِهِ ، وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِي اسْرَائِيلَ عَلَى مِنْلِهِ ﴾ (٢) الآية ، فقوله : الآية ، ثم قال : ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَاماً وَرَحْمَةً ﴾ (٣) الآية ، فقوله : ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ ﴾ الضمير يعود إلى القرآن ، أي : من قبل القرآن ، كما قاله ابن زيد . وقيل : يعود إلى الرسول ، كما قاله مجاهد ، وهما متلازمان .

وقوله: ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ ﴾ فيه وجهان: قيل : هو عطف مفرد ، وقيل : عطف جملة . قيل المعنى ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ ، ويتلوه أيضاً من قبله كتاب موسى ، فإنه شاهد بمثل ما شهد به القرآن وهو شاهد من الله ، وقيل : ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مَوسى ﴾ جملة ولكن مضمون الجملة فيها تصديق القرآن ، كما قال في الأحقاف . وقوله تعالى : ﴿ أُولَئِكَ يُوْمِنُونَ بِهِ ﴾ يدل على أن قوله : ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بينَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ تتناول المؤمنين ، فإنهم آمنوا بالكتاب الأول والآخر ، كما تتناول النبي عَيْمٍ ، وأولئك يعود إليهم الضمير ، فإنهم مؤمنون به بالشاهد من الله ، فالإيمان به إيمان بالرسول والكتاب الذي قبله .

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف رقم ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف آية رقم ١٠ .

قال ابن عباس والحسن وعكرمة وقتادة ومجاهد: هو عبد الله بن سلام شهد على اليهود أن رسول الله على المن عنه ونزلت في آيات رسول الله على الترمذي عنه ونزلت في آيات من كتاب الله . نزلت في : وشهد شاهد من بني اسرائيل على مثله فآمن واستكبرتم « إن الله لا يهدي القوم الظالمين » . وقال مسروق : هو موسى والتوراة لا ابن سلام لأنه أسلم بالمدينة والسورة مكية وقال ، وقوله ﴿ وكفرتم ﴾ به مخاطباً لقريش . وقال الشعبي : هو من آمن من بني إسرائيل بموسى والتوراة لأن ابن سلام إنما أسلم قبل وفاة النبي على المدينة ) ( والسورة مكية )

<sup>(</sup>٣) سورة الأحقاف آية رقم ١٢.

ثم قال : ﴿ وَمَنْ يَكْفُرْ بِهِ مِنَ الأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ ﴾ (١) وروى الإمام أحمد وابن أبي حاتم وغيرهما عن أيوب عن سعيد بن جبير قال : ما بلغني حديث عن رسول الله على وجه إلا وجدت تصديقه في كتاب الله ؛ حتى بلغني أنه قال : « لا يسمع بي أحد من هذه الأمة لا يهودي ولا نصراني ثم لم يؤمن بما أرسلت به « إلا دخل النار » . قال سعيد : فقلت أين هذا في كتاب الله حتى أتيت على هذه الآية : ﴿ وَمَنْ يَكْفُر بِهِ مِنَ الأَحْزَابِ فَالنَّا وَاللَّهُ اللهِ حَتَى أَتِيت على هذه الآية : ﴿ وَمَنْ يَكْفُر بِهِ مِنَ الأَحْزَابِ فَالنَّا وَالمَا مَنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ كُما قال تعالى : ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ كُما قال تعالى : ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ كُما قال تعالى : ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ

وقد ذكر الله طوائف الأحزاب في مثل هذه السورة وغيرها ، وقد قال تعالى عن مكذبي محمد على : ﴿ جُنْدُ مَا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِنَ الأَحْرَابِ ﴾ (٤) وهم الندين قال فيهم ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً فِطْرَةَ الله الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ الله ، ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ مُنِيبِينَ إلَيْهِ ، وَاتَّقُوهُ ، وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ، مِنَ الَّذِينَ فَرَّوُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ، مِنَ الَّذِينَ فَرَّوُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ (٥) .

اسورة هود آیة رقم ۱۷ .

<sup>(</sup>۲) سورة هود آیة رقم ۱۷ .

<sup>(</sup>٣) سورة غافر آية رقم ٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة ص آية رقم ١١ .

<sup>(</sup>٥) سورة الروم الأيات من ٣٠\_٣٢ .

في الصحيح عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال رسول الله - على الله على الفطرة - في رواية - على هذه الملة أبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء » ثم يقول أبو هريرة : واقرأوا إن شئتم ﴿ فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ﴾ في رواية : حتى تكونوا أنتم تجدعونها . قالوا : يا رسول الله أفرأيت من يموت صغيراً قال : الله أعلم بما كانوا عاملين » لفظ الإمام مسلم .

وقال عن أحزاب النصارى : ﴿ قَاخْتَلَفَ الْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِلّذِينَ كَفَرُوا مِنْ مَشْهَدِ يَوْم عَظِيمٍ ﴾(١) الآيات وأما من قال : الضمير في قوله ﴿ أُولئك يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ يعود على أهل الحق قال : إنسه موسى وعيسى ومحمد ، فإنه أراد بهم من كان مؤمناً بالكتابين قبل نزول القرآن فلم يتقدم لهم ذكر ، والضمير في قوله ﴿ به ﴾ مفرد ، ولو آمن مؤمن بكتاب موسى دون الإنجيل بعد نزوله وقيام الحجة عليه به لم يكن مؤمناً .

وهذان القولان حكاهما أبو الفرج ولم يسم قائلهما ، والبغوي وغيره لم يذكروا نزاعاً في أنهم من آمن بمحمد ، ولكن ذكروا قولاً أنهم من آمن به من أهل الكتاب ، وهذا قريب ، ولعل الذي حكى قولهم أبو الفرج أرادوا هذا ، وإلا فلا وجه لقولهم . ومن العجب أن أبا الفرج ذكر بعد هذا في الأحزاب أربعة أقوال : « أحدها » انهم جميع الملل ، قاله سعيد بن جبير . و« الثاني » اليهود والنصارى ، قاله قتادة . و« الثالث » قريش ، قاله السدي .

و« الرابع » بنو أمية وبنو المغيرة ، قـال [ أي ] أبي طلحة بن عبـد العزى قاله مقاتل .

وهذه الآية تقتضي أن الضمير يعود إلى القرآن في قوله: ﴿ وَمَنْ يَكْفُرْ بِهِ ﴾ وكذلك: ﴿ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ إنه القرآن ودليله قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْهُ إِنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ ﴾ (٢) وهذا هو القرآن بلا ريب، وقد قيل: هو الخبر المذكور، وهو أنه من يكفر به من الأحزاب، وهذا أيضاً هو القرآن، فعلم أن المراد هو الإيمان بالقرآن، والكفر به باتفاقهم، وأنه من قال في أولئك أنهم غير من آمن بمحمد لم يتصور ما قال.

وقد تقدم في قوله : ﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَـابُ مُوسَى ﴾ (٣) وجهـان ، هل هــو

<sup>(</sup>١) سورة مريم آية رقم ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة هود آية رقم ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة هود آية رقم ١٧ .

عطف جملة أو مفرد ؛ لكن الأكثرون على أنه مفرد ، وقال الزجاج المعنى : وكان من قبل هذا كتاب موسى دليل على أمر محمد فيتلون كتاب موسى عطفاً على قوله : ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (١) أي ويتلو كتاب موسى ؛ لأن موسى وعيسى بشّرا بمحمد في التوراة والإنجيل ونصب إماماً على الحال .

قلت: قد تقدم أن الشاهد يتلو على من كان على بينة من ربه ، أي يتبعه شاهداً له بما هو عليه من البينة ، وقوله: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيّنةٍ مِنْ رَبّه ﴾؟ كمن لم يكن، قال الزجاج؛ وترك المعادلة لأن فيها بعده دليلاً عليه، وهو قوله: ﴿ مَشَلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالاً عْمَىٰ وَالاً صَمِّ وَالْبَصِيرِ وَالسَّمِيع ﴾ (٢) قال ابن قتيبة: لما ذكر قبل هذه الآية قوماً ركنوا إلى الدنيا وأرادوها جاء بهذه الآية وتقدير الكلام: أفمن كانت [هذه] حاله كمن يريد الدنيا؟ فاكتفى من الجواب بما تقدم إذ كان دليلاً عليه ، وقال ابن الأنباري (٣): إنما حذف لانكشاف المعنى ، وهذا كثير في القرآن .

قلت: نظير هذه الآية من المحذوف: ﴿ أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً ﴾ (٤) كمن ليس كذلك ، وقد قال بعد هذا: ﴿ وَمَنْ يَكْفُرْ بِهِ مِنَ الأَحْرَابِ ﴾ (٥) وهذا هو القسم الآخر المعادل لهذا الذي هو على بينة من ربه ، وعلى هذا يكون معناها ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ ﴾ (١) ويكون أيضاً معناها: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ وهذا عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ أي بصيرة في دينه ، كمن يريد الحياة الدنيا وزينتها ، وهذا

<sup>(</sup>١) سورة هود آية رقم ١٧.

<sup>(</sup>۲) سورة هود آية رقم ۲٤ .

<sup>(</sup>٣) سبق الترجمة له في كلمة وافية .

 <sup>(</sup>٤) سورة فاطر آية رقم ٨.

 <sup>(</sup>٥) سورة هود آية رقم ۱۷ .

 <sup>(</sup>٦) سورة محمد آية رقم ١٤ .

كقوله: ﴿ أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ ﴾ (١) الآية . وكقوله ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيَّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ ﴾ (٢) وقوله : ﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لَا يَهِدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لَا يَهِدِي ؟ ﴾ (٣) الآية .

والمحذوف في مثل هذا النظم قد يكون غير ذلك ، كقوله : ﴿ أَوَمَنْ يُنَشَّأُ فِي الْحِلْيَةِ ؟ ﴾ (٤) أي تجعلون له من ينشأ في الحلية ، ولا بد من دليل على المحذوف ، وقد يكون المحذوف ، مثل أن يقال : أَفَمَن هذه حاله يُذَمُّ أو يطعن عليه أو يعرض عن متابعته ، أو يفتن أو يعذب كما قال : ﴿ أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَّ الله يُضِلُّ مَنْ يَشَاءً وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءً ﴾ (٥) .

وقد قيل في هذه الآية أن المحذوف: ﴿ أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ ﴾ فرأى الباطل حقاً ؟ والقبيح حسناً كمن هذاه الله فرأى الحق حقاً والباطل باطلاً والقبيح قبيحاً والحسن حسناً ؟ وقيل : جوابه تحت قوله : ﴿ فَلاَ تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ ﴾ (٢) لكن يرد عليه أن يقال : الاستفهام ما معناه إلا أن تقدر ، أي هذا تقدر أن تهديه ، أوربك ؟ أو تقدر أن تجزيه كما قال : ﴿ أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أَفَانْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً ﴾ (٧) ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَهُ الله عَلَى عِلْم ﴾ (٨) الآية . وعلى هذا يكون معناها كمعنى قوله : ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ ﴾ (٩) .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية رقم ١٢٢.

<sup>(</sup>۲) سورة محمد آية رقم ۱٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة يونس آية رقم ٣٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف آية رقم ١٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة فاطر آية رقم ٨.

<sup>(</sup>٦) سورة فاطر آية رقم ٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الفرقانِ آية رقم ٤٣ .

<sup>(</sup>٨) سورة الجاثية اية رقم ٢٣.

<sup>(</sup>٩) سورة محمد آية رقم ١٤.

وعلى هذا فالمعنى هنا : ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى ﴾ (١) يذم ويخالف ويكذب ونحو ذلك ، كقوله ، ﴿ قَالَ يَا قَوْم أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَكَذَّبْتُمْ بِهِ ؟ ﴾ (٢) وحذف جواب الشرط ، وكقوله : ﴿ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُدَى ، أَوْ أَمَرَ بِالتَّقْوَى ؟ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُدَى ، أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوى ؟ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُدَى ، أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوى ؟ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُدَى ، أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوى ؟ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُدَى ، أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوى ؟

فقد يبين أن معنى الآية من أشرف المعاني وهذا هو الذي ينتفع به كل أحد ، وإن الآية ذكرت من كان على بينة من ربه ، من الإيمان الذي شهد له القرآن ، فصار على نور من ربه وبرهان من ربه على ما دلت عليه البراهين العقلية والسمعية ، كما قال : ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبِيناً ﴾ (٤) فالنور المبين المنزل يتناول القرآن . قال قتادة : بينة من ربكم ، وقال الثوري : هو النبي المنزل يتناول البغوي : هذا قول المفسرين ولم أجده منقولاً من غير الثاني ، ولا ذكره ابن الجوزي عن غيره .

وذكر في البرهان ثلاثة أقوال: أحدها: أنه الحجة ، والثاني أنه الرسول ، وذكر أنه القرآن عن قتادة ، والذي رواه ابن أبي حاتم عن قتادة بالإسناد الثابت أنه بينة من الله ، والبينة والحجة تتناول آيات الأنبياء التي بعثوا بها ، فكل ما دل على نبوة محمد على فهو برهان ، قال تعالى : ﴿ فَذَانِكَ بُرْهَانَانِ مِنْ رَبِّكَ ﴾ (٥) وقال لمن قال : ﴿ لَنْ يَدْخُل الجَنَّة إلا مَنْ كَانَ هُوداً أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَانِيَّهُمْ قُلْ : هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ ﴾ (٦) .

ومحمد هو الصادق المصدوق ، قـد أقام الله على صـدقه بـراهين كثيرة

اسورة هود آیة رقم ۱۷ .

<sup>(</sup>۲) سورة هود آية رقم ۲۸ والأنعام ۵۷.

<sup>(</sup>٣) سورة العلق آية رقم ١١ ـ ١٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء آية رقم ١٧٤.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص آية رقم ٣٢.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة آية رقم ١١١ .

وصار محمد نفسه برهاناً ، فأقام من البراهين على صدقه ؛ فدليل الدليل دليل ، وبرهان البرهان برهان ، وكل آية له برهان ، والبرهان اسم جنس لا يراد به واحد ، كما في قوله : ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (١) ولو جاؤوا بعده ببراهين كانوا ممتثلين . « والمقصود » أن ذلك البرهان يعلم بالعقل أنه دال على صدقه وهو بينة من الله كما قال قتادة ، وحجة من الله ، كما قال مجاهد والسدي : المؤمن على تلك البينة ويتلوه شاهد من الله وهو النور الذي أنزله مع البرهان ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ١١١.

## فصل

وأما من قال : ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ رَبّهِ ﴾ إنه محمد على ، كما قاله طائفة من السلف ، فقد يريدون بدلك التمثيل لا التخصيص ، فإن المفسرين كثيراً ما يريدون ذلك ، ومحمد هو أول من كان بيّنة من ربه ، وتلاه شاهد منه ، وكذلك الأنبياء ، وهو أفضلهم وإمامهم ، والمؤمنون تبع له ، وبه صاروا على بنية من ربهم . والخطاب قد يكون لفظ له ومعناه عام ، كقوله : ﴿ فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكّ مِمّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ (١) ﴿ لَئِن أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَلَى عَمَلُكَ ﴾ (٢) ﴿ فَإِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَ طَنّ عَمَلُكَ ﴾ (٢) ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ ﴾ (٣) ﴿ قُلْ إِنْ ضَلَلْتُ فَإِنّما أَضِلُ عَلَى فَي كل ما نفسي ﴾ (٤) ونحو ذلك ، وذلك أن الأصل فيما خوطب به النبي على في كل ما أمر به ونهي عنه وأبيح له سار في حق أمته كمشاركة أمته له في الأحكام

<sup>(</sup>١) سورة يونس اية رقم ٩٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر آية رقم ٦٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الشرح آية رقم ٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ آية رقم ٥٠ وتكملة الآية ﴿ وان اهتديت فبما يبوحي إلى ربي إنه سميع قريب ﴾ . أي الخير كله من عند الله وفيما أنزله الله عز وجل من الوحي والحق المبين ، ومن ضل فإنما يضل من تلقاء نفسه كما قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه لما سئل عن تلك المسألة في المفوضة أقول فيها برأيي فإن يكن صواباً فمن الله وإن يكن خطأ فمني ومن الشيطان ، والله ورسوله بريئان منه » .

وغيرها ، حتى يقوم دليل التخصيص ، فما ثبت في حقه من الأحكام ثبت في حق الأمة إذا لم يخصص ، هذا مذهب السلف والفقهاء ، ودلائل ذلك كثيرة كقوله : ﴿ فَلَمَا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطُواً زَوَّجْنَاكَهَا ﴾(١) الآية ، ولما أباح له الموهوبة قال : ﴿ خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ المُؤْمِنِينَ ﴾(٢) الآية .

فإذا كان هذا مع كون الصيغة خاصة فكيف تجعل الصيغة العامة له وللمؤمنين مختصة به ؟ ولفظ ﴿ من ﴾ أبلغ صيغة العموم ؛ لا سيما إذا كانت شرطاً أو استفهاماً ، كقوله : ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَه ، وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَه ، وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَه ﴾ (٣) وقوله : ﴿ أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءٌ عَمِلِهِ فَرَآهُ حَسَناً ﴾ (٤) وقوله : ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بينَةٍ مِنْ رَبّهِ وقوله : ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بينَةٍ مِنْ رَبّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءٌ عَمَلِهِ ؟ ﴾ (٩)

« وأيضاً » فقد ذكر بعد ذلك قوله : ﴿ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكْفُرْ بِهِ مِنَ الْأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ ﴾ (٧) وذكر بعد هذا : ﴿ مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ ﴾ وقد تقدم قبل هذا ذكر الفريقين ، وقوله : ﴿ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ إشارة إلى جماعة ، ولم يقدم قبل هذا ما يصلح أن يكون مشاراً إليه إلا ﴿ من ﴾ والضمير يعود تارة إلى لفظ ﴿ من ﴾ وتارة إلى معناها كقوله : ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إلَيْكَ ﴾ (٨) ،

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية رقم ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب آية رقم ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزلزلة آية رقم ٧ ، ٨ ٪

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر آية رقم ٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام آية رقم ١٢٢ .

<sup>(</sup>٦) سورة محمد آية رقم ١٤.

<sup>(</sup>٧) سورة هود آية رقم ١٧ .

 <sup>(</sup>٨) سورة الأنعام آية رقم ٢٥ وتكملة الآية ﴿ وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهـوه وفي آذانهم وقرا
 وإن يروا كل آية لا يؤمنوا بها حتى إذا جاؤوك يجادلونك يقول الذين كفروا إن هذا إلا أساطير
 الأولين ﴾ .

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ ﴾ (١) ، ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَىٰ ﴾ (٢) ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْبِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ (٣) الآية .

وأما الإشارة إلى معناها فهو أظهر من الضمير. فقوله: ﴿ أُولَئِكَ يُوْمِنُونَ بِهِ ﴾ دليل على أن الذي على بينة من ربه كثيرون لا واحد قال ابن أبي حاتم: ثنا عامر بن صالح عن أبيه عن الحسن البصري: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ زَبِّهِ ﴾ قال: المؤمن على بينة من ربه، وهذا الذي قاله الحسن البصري هو الصواب، والرسول هو أول المؤمنين، كما قال: ﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) سورة يونس آية رقم ٤٢ وتكملة الآية ﴿ أَفَأَنت تسمع الصم ولو كانوا لا يعقلون ﴾ .

 <sup>(</sup>۲) سورة النساء آية رقم ۱۲٤ وتكملة الآية ﴿ وهـ و مؤمن فأوك له يدخلون الجنة و لا يظلمون نقيراً ﴾ .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية رقم ٩٧ وتكملة الآية ﴿ ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون ﴾ . وقد اختلف العلماء في الحياة الطيبة . روي عن ابن عباس وجماعة أنهم فسروها بالرزق الحلال الطيب ، وعن علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه أنه فسرها بالقناعة ، وكذا قال ابن عباس وعكرمة ، ووهب بن منبه وقال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس أنها السعادة ، والصحيح أنها الحياة الطيبة لأنها تشمل كل ذلك كما جاء في الحديث الذي رواه الامام أحمد ، حدثنا عبد الله بن يزيد ، حدثنا سعيد بن أبي أيوب ، حدثني شرحبيل بن أبي شريك عن عبد الرحمن الحبلي عن عبد الله بن عمر أن رسول الله \_ ﷺ قال : قد أفلح من أسلم ورزق كفافاً وقنعه الله بما آتاه » ورواه مسلم من حديث عبد الله بن يزيد المقرى به ، وروى الترمذي والنسائي من حديث أبي هانيء عن أبي علي الجهني عن فضالة بن عبيد أنه سمع رسول الله \_ ﷺ ـ قول : قد أفلح من هدى للإسلام وكان عيشه كفافاً وقنع به » .

وقال الترمذي : هذا حديث صحيح . وقال الإمام أحمد ، حدثنا يزيد حدثنا همام عن يحيى عن قتادة عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله على : إن الله لا يظلم المؤمن حسنة يعطى بها في الدنيا ويثاب عليها في الآخرة ، وأما الكافر فيطعم بحسناته في الدنيا حتى إذا أفضى الى الآخرة لم تكن له حسنة يعطى بها خيراً » انفرد باخراجه مسلم .

<sup>(</sup>٤) سورة يونس آية رقم ١٠٤ .

ومن قال: إن الشاهد من الله هو محمد كما رواه ابن أبي حاتم ، ثنا الأشج ، ثنا أبو أسامة عن عوف عن سليمان الغلاني ، عن الحسين بن علي : ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (١) يعني محمداً شاهداً من الله فهنا معنى كونه شاهداً من الله هو معنى كونه رسول الله وهو يشهد للمؤمنين بأنهم على حق ، وإن كان يشهد لنفسه بأنه رسول الله فشهادته لنفسه معلومة قد علم أنه صادق فيها بالبراهين الدالة على نبوته ، وأما شهادته للمؤمنين فهو إنها إنما تعلم من جهته بما بلغه من القرآن ، ويخبر به عن ربه ، فهو إذا شهد كان شاهداً من الله .

وأما شهادته عليهم بالإيمان والتصديق وغير ذلك فكما في قوله: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاَءِ شَهِيدًا ﴾ (٢) ﴿ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾ (٣) لكن من قال هذا فقد يريد بالبينة القرآن ، فإن المؤمن متبع للقرآن ومحمد شاهد من الله يتلوه كما تلاه جبريل .

ومن قال إن الشاهد لسان محمد فهو إنما أراد بهذا القول التلاوة أي : إن لسان محمد يقرأ القرآن وهو شاهد منه أي من نفسه فإن لسانه جزء منه ، وهذا القول ونحوه ضعيف . والله أعلم هذا إن ثبت ذلك عمن نقل عنه ، فإن هذا وضده ينقلان عن علي بن أبي طالب .

وذلك أن طائفة من جهال الشيعة ظنوا أن علياً هو الشاهد منه أي من النبي عليه ، كما قال له : « أنت مني وأنا منك » وهذا قاله لغيره فقد ثبت في الصحيحين أنه قال « الأشعريون » هم مني وأنا منهم » . وقال عن جليبيب : « هذا مني وأنا منه » . وكل مؤمن هو من النبي عليه ، كما قال الخليل :

اسورة هود آية رقم ١٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ٤١ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ١٤٣.

﴿ فَمَنْ تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي ﴾ (١) وقال : ﴿ وَمَنْ لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي ﴾ (٢) ورووا هذا القول عن علي نفسه، وروي عنه بإسناد أجود منه أنه قال: كذب من قال هذا ، قال ابن أبي حاتم : ذكر عن حسين بن زيد الطحان ، ثنا إسحاق بن منصور ، ثنا سفيان ، عن الأعمش عن المنهال ، عن عباد بن عبد الله قال : قال علي : ما من قريش أحد إلا نزلت فيه آية ، قيل فما أنزل فيك ؟ قال ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ وهذا كذب على على قطعاً ، وإن ثبت النقل عن عباد هذا فإن له منكرات عنه ، كقوله : أنا الصديق الأكبر أسلمت قبل الناس بسبع سنين .

وقد رووا عن علي ما يعارض ذلك ، قال ابن أبي حاتم « ثنا أبي ثنا عمرو بن علي الباهلي ، ثنا محمد بن شواص ، ثنا سعيد بن أبي عروبة عن قتادة ، عن عروة ، عن محمد بن علي ـ يعني ابن الحنفية ـ قال : قلت لأبي : يا أبة ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (٣) : إن الناس يقولون : إنك أنت هو ، قال : وددت لو أني أنا هو » ولكنه لسانه ؟ قال ابن أبي حاتم : وروي عن الحسن وقتادة ونحو ذلك .

قلت : وقد تقدم عن الحسين ابنه إن ﴿ الشاهد منه ﴾ هـ و محمد ﷺ ،

<sup>(</sup>١) سورة ابراهيم آية رقم ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة هود آية رقم ١٧ وتكملة الآية : ﴿ وَمِن قبله كتاب موسى إماماً ورحمة أولئك يؤمنون به ، ومن يكفر به من الأحزاب فالنار موعده فيلا تك في مرية منه إنه الحق من ربك ولكن أكثر الناس لا يؤمنون ﴾ . وعند تفسير هذه الآية قال الإمام ابن كثير وفي الصحيح عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ « كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه كما تولد البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء . . ؟ الحديث وفي صحيح مسلم عن عباض بن حماد عن رسول الله \_ ﷺ قال : يقول الله تعالى : ﴿ إني خلقت عبادي حنفاء فجاءتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم ، وحرمت عليهم ما أحللت لهم ، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطاناً ﴾ .

وإنما تكلم علماء أهل البيت في أنه محمد رداً على من قال من الجهلة : إنه على ؛ فإن هذه السورة نزلت بمكة ، وعلي كان إذ ذاك صغيراً لم يبلغ ، وكان ممن اتبع الرسول ولو كان ابن رسول الله ليس ابن عمه لم تكن شهادته تنفع ، لا عند المسلمين ولا عند الكفار ، بل مثل هذه الشهادة فيها تهمة القرابة .

ولهذا كان أكثر العلماء على أن شهادة الوالد وشهادة الولد لوالده لا تقبل ، فكيف يجعل مثل هذا حجة لنبوة محمد على مؤكداً لها ؟ ولذلك قالوا في قوله تعالى : ﴿وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ (١) إنه على ، وهم مع كذبهم هم أجهل الناس ، فإنهم نسبوا الله والرسول إلى الاحتجاج بما لا يحتج به إلا جاهل ، فأرادوا تعظيم على فنسبوا الله والرسول إلى الجهل ، وعلى إنما فضيلته باتباعه للرسول ، فإذا قدح في الأصل بطل الفرع .

وأما قول من قال من المفسرين: إن « الشاهد » جبريل عليه السلام فقد روى ذلك عكرمة عن ابن عباس ، ذكره ابن أبي حاتم عنه ، وعن أبي العالية ، وأبي صالح ، ومجاهد في إحدى الروايات عنه وإبراهيم وعكرمة والضحاك وعطاء الخراساني نحو ذلك ، وهؤلاء جعلوا ﴿ يَتْلُوهُ ﴾ بمعنى يقرأه ، أي : ويتلو القرآن الذي هو البينة : شاهد من الله هو ، وقيل : بل معنى قولهم : إن القرآن يتلوه جبريل هو شاهد محمد على الذي يتلوه جاء من عند الله .

وقد تقدم بيان ضعف هذا القول ، فإن كل من فسر يتلوه بمعنى يقرأه جعل الضمير فيه عائداً إلى القراءة ، وجعل الشاهد غير القرآن .

والقرآن لم يتقدم له ذكر إنما قال : ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾.(٢)

اسورة الرعد آية رقم ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة هود آية رقم ١٧

<sup>(</sup>۱) هذا جزء من حديث طويل رواه الامام البخاري في كتاب الجنائز ۲۷ باب الميت يسمع خفق النعال ۱۳۳۸ ـ حدثنا ابن زريع ، حدثنا سعيد عن قتادة عن أنس رضي الله عنه عن النبي ـ على - قال : العبد إذا وضع في قبره وتولي وذهب أصحابه حتى إنه ليسمع قرع نعالهم ـ أتاه ملكان فأقعداه فيقولان له ما كنت تقول في هذا الرجل ـ محمد ـ على - فيقول أشهد أنه عبد الله ورسوله ـ فيقال : أنظر الى مقعدك من النار ، أبدلك الله به مقعداً من الجنة قال النبي ـ على فيراهما جميعاً ، وأما الكافر ـ أو المنافق فيقول : لا أدري كنت أقول ما يقول الناس فيقال : لا دريت ولا تليت ثم يضرب بمطرقة من حديد ضربة بين أذنيه فيصيح صيحة يسمعها من يليه إلا الثقلين » ورواه أبو داود في السنة ٢٤ والنسائي في الجنائر ١١٠ وأحمد بن حنبل في المسند

<sup>(</sup>٢) سورة النحل آية رقم ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء آية رقم ١٩٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية رقم ٩٧ .

و« أيضاً » فالشاهد الذي هو من الله هو الكلام، فإن الكلام نزل منه كما يعلمون أنه منزل من ربك بالحق ، ويقال في الرسول أنه منه ، كما قال رسول من الله ، ويقال في الشخص الشاهد فيقال فيه هو من شهداء الله ، وأما كونه يقال فيه شاهد من الله إنها برهان من الله ، وآيات من الله في الآيات التي يخلقها الله تصديقاً لرسوله فهذا يحتاج استعماله إلى شاهد .

والقرآن نزل بلغة قريش الموجودة في القرآن ، فإنها تفسر بلغته المعروفة فيه إذا وجدت لا يعدل عن لغته المعروفة مع وجودها وإنما يحتاج إلى غير لغته في لفظ لم يوجد له نظير في القرآن ، كقوله : ﴿ وَيْ كَأَنَّ الله ﴾ (١) ﴿ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصٍ ﴾ (٢) ﴿ وَكَأْسا دِهَاقاً ﴾ (٣) ﴿ وَفَاكِهَةً وَأَبًا ﴾ (٤) ﴿ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصٍ ﴾ (٢) ﴿ وَكَأْسا دِهَاقاً ﴾ (٣) ﴿ وَفَاكِهَةً وَأَبًا ﴾ (٤) و ﴿ قِسْمةٌ ضيرَىٰ ﴾ (٥) ونحو ذلك من الألفاظ الغريبة في القرآن واللذين قالوا هذه الأقوال : إنما أتوا من جهة قوله : ﴿ وَيَتْلُوهُ ﴾ فظنوا أن تلاوته هي قراءته ، ولم يتقدم للقرآن ذكر ، ثم جعل هذا يقول جبريل تلاه ، وهذا يقول محمد وهذا يقول لسانه . والتلاوة قد وجدت في القرآن واللغة المشهورة بمعنى الاتباع وكثير من المفسرين لا يذكر في الذي على بينة من ربه الصحيح ، فيبقى الناظر الفطن حائراً ، ولم يذكر في الذي على بينة من ربه إلا أنه الرسول ، ويذكر في الشاهد عدة أقوال . ثم من العجب أن يقول : ﴿ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ ﴾ أولئك أصحاب محمد وقيل : المراد الذين أسلموا من أهل الكتاب ، وهو على ما فسره لم يتقدم لهم ذكر ، فكيف يشار إليهم بقوله : ﴿ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ وأبو الفرج ذكر قولاً أنهم المسلمون ، ولم يذكر أن بقول تهم النبي والمؤمنين ، ولما ذكر قول من قال : إنهم المسلمون قال : المورة قال :

<sup>(</sup>١) سورة القصص آية رقم ٨٢ .

<sup>(</sup>۲) سورة ص آية رقم ٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة النبأ آية رقم ٣٤.

<sup>(</sup>٤) سورة عبس آية رقم ٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة النجم آية رقم ٢٢ .

وهذا يخرج على قول الضحاك في البينة أنها رسول الله .

وقد ذكر في « البينة » أربعة أقوال : إنها الدين ذكره أبو صالح عن ابن عباس ، وإنها رسول الله قاله الضحاك ، وأنها القرآن ، قاله الفاتل . البيان ، قاله مقاتل .

ثم قال: فإن قلنا المراد من كان على بينة من ربه المسلمون فالمعنى أنهم يتبعون الرسول وهو البينة ويتبع هذا النبي شاهد منه يصدقه ، والمسلمون إذا كانوا على بينة فهي الإيمان بالرسول ، ليست البينة ذات الرسول ، والرسول ليس هو مذكوراً في كلامه ، فقوله : ﴿ يَتْلُوهُ ﴾ لا بد أن يعود إلى منه لكن إعادته إلى البينة أولى وفسر البينة بالرسول ، وجعل الشاهد يشهد له بصدقه ، ثم الشاهد جبريل أو غيره ، فلو قال : الشاهد هو القرآن يشهد للمؤمنين ، فإنه يتبعهم كما يتبعونه كان قد ذكر الصواب . وهو قد ذكر أقوالاً كثيرة لم يذكرها غيره ، وذكر في يتلوه قولين : « أحدهما » يتبعه . و« الثاني » يقرأه . وهما قولان مشهوران . وذكر في ﴿ ه ﴾ يتلوه قولين : إنها ترجع إلى القرآن .

والتحقيق: إنها ترجع إلى ﴿ من ﴾ أو ترجع الى البينة ، والبينة يراد بها القرآن فيكون المعنى أن الشاهد من القرآن ، وإذا رجع الضمير إلى ﴿ مِنْ ﴾ فإن جعل مختصاً بالنبي ﷺ وهو القول الذي تقدم بيان فساده ـ عاد الضمير إلى البينة ـ وإن كان ﴿ من ﴾ تتناول كل من كان على بينة من ربه من المؤمنين ، ورسول الله أولى المؤمنين تناول الجميع .

ومما يوضح ذلك أن رسول الله جاء بالرسالة من الله ، وهذا يختص به ، وتصديق هذه الرسالة والإيمان بها واجب على الثقلين ، والرسول هو أول من يجب عليه الإيمان بهذه الرسالة التي أرسله الله بها ، ولهذا قال في سورة يونس : ﴿ قُلْ يَا أَيَّهَا النَّاسُ إِنْ كُنتُمْ فِي شَكِّ مِنْ دِينِي فَلاَ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُون

مِنْ دُونِ الله وَلَكِنْ أَعْبُدُ الله الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) وقال : ﴿ قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ ﴾ (١) إلى غير ذلك من الآيات .

فهو ﷺ يتعلق به أمران عظيمان .

«أحدهما» إثبات نبوته وصدقه فيما بلغه عن الله ، وهذا مختص به . و« الشاني » تصديقه فيما جاء به ، وأن ما جاء به من عند الله حق يجب اتباعه ، وهذا يجب عليه وعلى كل أحد ، فإنه قد يوجد فيمن يرسله المخلوق من يصدق في رسالته ؛ لكنه لا يتبعها ، إما لطعنه في المرسل ، وإما لكونه يعصيه ، وإن كان قد أرسل بحق ، فالملوك كثيراً ما يرسلون رسولاً بكتب وغيرها يبلغ الرسل رسالتهم فيصدقون بها . ثم قد يكون الرسول أكثر مخالفة لمرسله من غيره من المرسل إليهم ، ولهذا ظن طائفة منهم القاضي أبو بكر (٣) أن مجرد كونه رسولاً لله لا يستلزم المدح ، ثم قال : إن هذا قد يقال فيمن قبل الرسالة وبلغها ، وفيمن لم يقبل ، لكن هذا غلط ، فإن الله لا يرسل رسولاً إلا وقد اصطفاه ، فيبلغ رسالات ربه . ورسل الله هم أطوع الخلق لله وأعظم إيماناً بما بعثوا به ، بخلاف المخلوق فإنه يرسل من يكذب عليه ، ومن لا يعتقد وجوب طاعته والخالق منزه عن ذلك .

لكن هؤلاء الذين قالوا هذا يجوزون على الرب أن يرسل كل أحد بكل شيء ، ليس في العقل عندهم ما يمنع ذلك ، وإنما ينزهون الرسل عما أجمع

<sup>(</sup>١) سورة يونس آية رقم ١٠٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ١٤ وتكملة الآية ﴿ ولا تكونن من المشركين ﴾

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر أبو بكر: قاض من كبار علماء الكلام انتهت إليه الرياسة في مذهب الأشاعرة ، ولد في البصرة عام ٣٣٨ وسكن بغداد وتوفي بها عام ٤٠٣ هـ كان جيد الاستنباط سريع الجواب من كتبه « اعجاز القرآن » و« الأنصاف والفرق بين المعجزة والكرامة ، وكشف أسرار الباطنية »

رَاجِع وفيات الأعيان ١ : ٤٨١ وتَاريخ بغداد ٥ : ٣٧٩ ودائرة المعارف الاسلامية ٣ : ٢٩٤ .

المسلمون على تنزيههم عنه عندهم ، [ مما ] ثبت بالسمع لا من جهة كونه رسولًا ، كما قد بسط هذا في غير هذا الموضع وبين أن هذا الأصل خطأ .

ولما كان هو ﷺ يتعلق به الأمران . في « الأول » يقال : آمنت لـ ه كما قال تعالى : ﴿ فَمَا آمَّنَ لِمُوسَى إِلاَّ ذُرِّيَّةٌ مَنْ قَوْمِهِ ﴾ (١) وقولـ ه ﴿ يُؤْمِنُ بِالله وَيُؤْمِنُ لِللهُ وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا ﴾ (٣) .

وفي «الثاني» يقال: آمنت بالله فعلينا أن نؤ من له ونؤ من بما جاء له ، والله تعالى ذكر هذين . فذكر « أولاً » ما يثبت نبوته وصدقه بقوله : ﴿ أُمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ، قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِثْلِهِ مُفْتَريَاتٍ ، وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مَنْ دُونِ الله إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ فإنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَثَمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ الله ، وَأَنْ لاَ إِلَهَ إلا هُو صَادِقِينَ فإنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَثَمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ الله ، وَأَنْ لاَ إِلَهَ إلا هُو هُو وَهُو الله على الله على ذلك . ولما كان الذي يمنع الإنسان من اتباع الرسول شيئان : إما الجهل وإما فساد القصد ، ذكر ما يزيد الجهل ، وهو الآيات الدالة على صدقه ثم ذكر أهل فساد القصر بقوله : ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيكُ الْجَيرَةِ إلاّ النَّار وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا لاَ يُبْخَشُونَ ، أُولَئِكَ النَّذِينَ فَهُمْ فِي الآخِرَةِ إلاّ النَّار وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُون ﴾ (٥) فهؤ لاء أهل فساد القصد .

<sup>(</sup>١) سورة يونس آية رقم ٨٣ تكملة الآية ﴿ على خوف من فرعون وملائهم أن يفتنهم وإن فرعون لعال في الأرض وإنه لمن المسرفين ﴾

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ٦١ تكملة الآية ﴿ ورحمة للذين آمنوا منكم والذين يؤذون رسول الله لهم عذات أليم ﴾ .

 <sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ١٧ وتكملة الآية ﴿ ولو كنا صادقين ﴾ .

<sup>(</sup>٤) سورة هود آية رقم ١٣ - ١٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة هود آية رقم ١٥ ـ ١٦ قال أنس بن مالك ، والحسن : نزلت في اليهود وقال مجاهد وغيره : نزلت في أهل الرياء ، وقال قتادة من كانت الدنيا همه ونيته وطلبته جازاه الله بحسناته في الدنيا ، ثم يفضي إلى الأخرة ، وليس له حسنة يعطى بها جزاء وأما المؤمن فيجازى بحسناته في الدنيا ويثاب عليها في الأخرة ، وقد ورد في الحديث المرفوع نحو من هذا وقال

فهذان الأمران هما المانعان للخلق من اتباع هذا [الرسول] كما أنه في البقرة ذكر ما يوجب العلم وحسن القصد ، فقال : ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ ، وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ الله إِنَّ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ثم قال : ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ (١) .

فلما أثبت هذين الأصلين: أخذ بعد هذا في بيان الإيمان به وحال من آمن ومن كفر، فقال: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ ؟ الآية. ثم قال: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى الله كَذِباً أُولَئِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ ، وَيَقُولُ الأَشْهَادُ: هَؤُلاَءِ الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ ﴾ (٢) وهذا يتناول كل كافر ممن كذب على الله بادعاء الرسالة كاذباً ويتناول كل من كذب رسولاً صادقاً فقال: إن الله لم يرسل هذا، ولم يأمر بهذا، فكذب على الله، وهذا إنما يقع ممن فسد قصده بحب الدنيا وإرادتها، وممن أحب الرئاسة وأراد العلو في الأرض من أهل الجهل.

ي تعالى : ﴿ من كان يريد العاجلة عجلناً له فيها ما نشاء لمن نريد ثم جعلنا له جهنم يصلاها مذموماً مدحوراً ، ومن أراد الآخرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكوراً ، كلاً نمد هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربك وما كان عطاء ربك محظورا ، انظر كيف فضلنا بعضهم على بعض وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضيلا ﴾

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٧٤ .

<sup>(</sup>Y) سورة هود آية رقم ١٨ وتكملة الآية ﴿ ألا لعنة الله على الظالمين ﴾ قال الامام أحمد حدثنا بهز وعضان قالا أخبرنا همام حدثنا قتادة عن صفوان بن محرز قال كنت آخذاً بيد ابن عمر إذ عرض له رجل قال كيف سمعت رسول الله ﷺ \_ يقول في النجوى يوم القيامة . . ؟ قال سمعته يقول : إن الله عز وجل يدني المؤمن فيضع عليه كنفه ويستره من الناس ويقرره بذنوبه ويقول له أتعرف ذنب كذا . . ؟ حتى إذا قرره بذنوبه ورأى لف أتعرف ذنب كذا . . ؟ متى إذا قرره بذنوبه ورأى نفسه أنه هالك قال : فإني قد سترتها عليك في الدنيا وإني أغفرها لك اليوم ، ثم يعطى كتاب حسناته ، وأما الكفار والمنافقون فيقول « الأشهاد هؤلاء الذين كذبوا على ربهم ألا لعنة الله على الظالمين » الآية .

أخرجه البخاري ومسلم في الصحيحين من حديث قتادة .

وفي الصحيحين عن ابن عمر عن النبي على أنه قال : إن الله يُدني المؤمن منه يوم القيامة حتى يلقي عليه كنفه ، ويقول فعلت يوم كذا كذا وكذا ، ويوم كذا كذا وكذا ، فيقول : نعم ، فيقول : إني قد سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم ، ثم يعطى كتاب حسناته بيمينه » .

وأما الكفار والمنافقون: ف ﴿ يَقُولُ الأَشْهَادُ هَؤُلاَءِ الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ ، أَلاَ لَعْنَةُ الله عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (١) ثم ذكر تعالى الذين آمنوا وعَمِلوا الصالحات ، ثم ذكر مثل الفريقين ، فمن تدبر القرآن وتدبر ما قبل الآية وما بعدها ، وعرف مقصود القرآن : تبين له المراد ، وعرف الهدى والرسالة ، وعرف السداد من الانحراف والاعوجاج .

وأما تفسيره بمجرد ما يحتمله اللفظ المجرد عن سائر ما يبين معناه فهذا منشأ الغلط من الغالطين ، لا سيما كثير ممن يتكلم فيه بالاحتمالات اللغوية ، فإن هؤلاء أكثر غلطاً من المفسرين المشهورين ؛ فإنهم لا يقصدون معرفة معناه ، كما يقصد ذلك المفسرون .

وأعظم غلطاً من هؤلاء وهؤلاء من لا يكون قصده معرفة مراد الله بل قصده تأويل الآية بما يدفع خصمه عن الاحتجاج بها وهؤلاء يقعون في أنواع من التحريف ولهذا جوز من جوز منهم أن تتأول الآية بخلاف تأويل السلف وقالوا: إذا اختلف الناس في تأويل الآية على قولين جاز لمن بعدهم إحداث قول ثالث ؛ بخلاف ما إذا اختلفوا في الأحكام على قولين ، وهذا خطأ ، فإنهم إذا أجمعوا على أن المراد بالآية إما هذا وإما هذا كان القول بأن المراد غير هذين القولين خلافاً لإجماعهم ؛ ولكن هذه طريق من يقصد الدفع لا يقصد معرفة المراد وإلا فكيف يجوز أن تضل الأمة عن فهم القرآن ويفهمون

<sup>(</sup>۱) سورة هود آية رقم ۱۸ الحديث أخرجه البخاري ومسلم من حديث قتادة ورواه الامام أحمد في المسند حدثنا بهز بن عفان قالا أخبرنا همام ، حدثنا قتادة عن صفوان بن محرز وذكره ٣: 
۱۰۵ (حلبي)

منه كلهم غير المراد (ويأتي) (١) متأخرون يفهمون المراد، فهذا هذا والله أعلم.

<sup>(</sup>١) سقط من (أ) لفظ (ويأتي)

### فصل

وقوله: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ (١) كما تقدم هو كقوله: ﴿ قُلْ إِنِّي عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ ﴿ قُلْ إِنِّي عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي ﴾ (٢) وقوله: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءٌ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ ﴾ (٣) ؟ وقوله: ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ الله صَدْرَهُ لِلإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ (٤) وقوله: ﴿ أُولَئِكَ عَلَى هُدىً مِنْ رَبِّهِ ﴾ (١) وقوله: ﴿ أُولَئِكَ عَلَى هُدىً مِنْ رَبِّهِ ﴾ (١) وقوله : ﴿ أُولَئِكَ عَلَى هُدىً مِنْ رَبِّهِ ﴾ (١) وقوله : ﴿ أُولَئِكَ عَلَى هُديً مِنْ رَبِّهِ ﴾ (١)

فإن هذا النوع يبين أن المؤمن على أمر من الله فاجتمع في هذا اللفظ

<sup>(</sup>۲) سورة هود آیة رقم ۱۷.

 <sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة محمد آية رقم ١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر آية رقم ٢٢.

<sup>(</sup>٥) سُورة البقرة آية رقم ٥ قال ابن أبي حاتم ، حدثنا أبي ، حدثنا يحيى بن عثمان بن صالح المصري ، حدثنا أبي ، حدثنا ابن لهيعة ، حدثني عبيد الله بن المغيرة عن أبي الهيثم واسمه سليمان بن عبد الله عن عبد الله بن عمرو عن النبي على وقيل له يا رسول الله إنا نقرأ من القرآن فنرجو ونقرأ من القرآن فنكاد نيأس أو كما قال . قال : أفلا أخبركم عن أهل الجنة ، وأهل النار قالوا : بلا يا رسول الله قال : ﴿ أَلَم ذَلِكُ الكتابِ لا ربي فيه هدى للمتقين ﴾ الى قوله - ﴿ المفلحون ﴾ هؤلاء أهل الجنة . قالوا : إنا نرجو أن نكون هؤلاء ثم قال : ﴿ إن الذين كفروا سواء عليهم ﴾ إلى قوله ﴿ عظيم ﴾ هؤلاء أهل النار . قالوا : لسنا هم يا رسول الله . قال : أجل .

حرف الاستعلاء وحرف ﴿ من ﴾ لابتداء الغاية ، وما يستعمل فيه حرف ابتداء الغاية فيقال : هو من الله على نوعين ، فإنه إما أن يكون من الصفات التي لا تقوم بنفسها ولا بمخلوق ، فهذا يكون صفة له ، وما كان عيناً قائمة بنفسها أو بمخلوق فهي مخلوقة . فالأول كقوله : ﴿ ولكِنْ حَقَّ القَوْلُ مِنِّي ﴾ (١) وقوله : ﴿ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقّ ﴾ (٢) كما قال السلف : القرآن كلام الله غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود .

« والنوع الشاني » كقوله : ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مِنْهُ ﴾ (٣) وقوله : ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ الله ﴾ (٤) و﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ الله ﴾ (٥) وكما يقال : إلهام الخير وإيحاؤه من الله ، وإلهام الشر وإيحاؤه من الشيطان ، والوسوسة من الشيطان فهذا نوعان .

تارة يضاف باعتبار المسبب ، وتارة باعتبار العاقبة والغاية ، فالحسنات هي النعم ، والسيئات هي المصائب كلها من عند الله ، لكن تلك الحسنات أنعم الله بها على العبد ، فهي منه إحساناً وتفضلاً ، وهذه عقوبة ذنب من نفس العبد ، فهي من نفسه باعتبار أن عمله السيء كان سببها ، وهي عقوبة له ؛ لأن النفس أرادت تلك الذنوب ووسوست بها وتارة يقال باعتبار حسنات

<sup>(</sup>١) سورة السجدة آية رقم ١٣ وتكملة الآية ﴿ لأملان جهنم من الجنة والناس أجمعين ﴾ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ١١٤ وتكملة الآية ﴿ بالحق فلا تكونن من الممترين ﴾

<sup>(</sup>٣) سورة الجاثية آية رقم ١٣.

 <sup>(</sup>٤) سورة النحل آية رقم ٥٣ تكملة الآية ﴿ ثم إذا مسكم الضر فإليه تجأرون ﴾ .

<sup>(</sup>٥) سورة النساء آية رقم ٧٩ تكملة الآية ﴿ وما أصابك من سيئة فمن نفسك وأرسلناك للناس رسولاً وكفي بالله شهيداً ﴾ .

قال السدي ، والحسن البصري وابن جريج وابن زيد ﴿ فمن نفسك ﴾ أي بذنبك . . وذكر لنا أن النبي \_ ﷺ \_ قال : لا يصيب رجلًا خدش عود ، ولا عشرة قدم ، ولا اختلاج عرق إلا بذنب وما يعفو الله أكثر ، وهذا الذي أرسله قتادة قد روي متصلًا في الصحيح : " واللذي نفسي بيده لا يصيب المؤمن هم ولا حزن ، ولا نصب حتى الشوكة يشاكها إلا كفر الله عنه بها من خطاياه »

العمل وسيئاته ، وما يلقى في القلب من التصورات والإرادات ، فيقال للحق: هو من الله ألهمه العبد ، ويقال للباطل : إنه من الشيطان وسوس به ، ومن النفس أيضاً لأنها إرادته كما قال عمر وابن عمر وابن مسعود فيما قالوه باجتهادهم : إن يكن صواباً فمن الله ، وإن يكن خطأ فمنا ومن الشيطان ، والله ورسوله بريئان منه وهذا لفظ ابن مسعود في حديث بروع بنت واشق ، قال : إن يكن صواباً فمن الله وإن يكن خطأ فمني ومن الشيطان ، لأنه حكم بحكم فإن كان موافقاً لحكم الله فهو من الله لأنه موافق لعلمه وحكمه فهو منه باعتبار أنه سبحانه ألهمه عبده لم يحصل بتوسط الشيطان والنفس ، وإن كان خطأ فالشيطان وسوس به ، والنفس أرادته ووسوست به وإن كان ذلك مخلوقاً فيه ، والله خلقه فيه ؛ لكن الله لم يحكم به ، وإن لم يكن ما وقع لي من فيه ، والله خلقه فيه ؛ لكن الله لم يحكم به ، وإن لم يكن ما وقع لي من ألهام الملك كما قال ابن مسعود : إن للملك بقلب ابن آدم لمة ، وللشيطان أيعاد بالشر وتكذيب بالحق » فالتصديق من باب الخير والإيعاد بالخير والشر من باب الخير والإيعاد بالخير والشر من باب الطلب والإرادة . قال تعالى : ﴿ الشَّيْطَان يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ وَالله يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةً فِنْهُ وَفَضْلاً وَالله وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١)

فهذه حسنات العمل من الله عز وجل بهذين الاعتبارين ، « أحدهما » أنه يأمر بها ويحبها ، وإذا كانت خيراً فهو يصدقها ويخبر بها ، فهي من علمه وحكمه ، وهي أيضاً من إلهامه لعبده وإنعامه عليه لم تكن بواسطة النفس والشيطان ؛ فاختصت بإضافتها إلى الله من جهة أنها من علمه وحكمه ، وأن النازل بها إلى العبد ملك كما اختص القرآن بأنه منه كلام ، وقرآن مسيلمة بأنه من الشيطان ، فإن ما يلقيه الله في قلوب المؤمنين من الإلهامات الصادقة العادلة هي من وحي الله وكذلك ما يريهم إياه في المنام ، قال عبادة بن الصامت : رؤيا المؤمن كلام يكلم به الرب عبده في منامه ، وقال عمر :

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٢٦٨ .

اقتربوا من أفواه المطيعين واسمعوا منهم ما يقولون ، فإنهم يتجلى لهم أمور صادقة ، وقد قال تعالى : ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي ﴾ (١) ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنَبِّئَنَّهُمْ بِأَمْرِهِمْ وَبِرَسُولِي ﴾ (٢) ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنَبِّئَنَّهُمْ بِأَمْرِهِمْ هَلَا ﴾ (٣) وقال : ﴿ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا ﴾ (١) على قول الأكثرين ، وهو أن المراد أنه ألهم الفاجرة فجورها ، والتقية تقواها ، فالإلهام عنده هو البيان بالأدلة السمعية والعقلية .

وأهل السنة يقولون: كلا النوعين من الله ، هذا الهدى المشترك وذاك الهدى المختص ، وإن كان قد سماه إلهاماً كما سماه هدى ، كما في قوله: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى على الْهُدَى ﴾ (٥) وكذلك قد قيل في قوله: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ (٦) أي بينا له طريق الخير والشر وهو هدى البيان العام المشترك. وقيل: هدينا المؤمن لطريق الخير ، والكافر لطريق الشر: فعلى هذا يكون قد جعل الفجور هذى ، كما جعل أولئك البيان إلهاماً.

وكذلك قوله ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ (٧) قيل هـ و

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ١١١ .

<sup>(</sup>۲) سورة القصص آية رقم ۷ .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ١٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة الشمس آية رقم ٨.

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت آية رقم ١٧.

<sup>(</sup>٦) سورة البلد آية رقم ١٠ « كما قال ابن تيمية : الخير والشر وكذا روي عن علي وابن عباس ومجاهد ، وعكرمة وأبي وائل وأبي صالح ، ومحمد بن كعب والضحاك وعطاء الخرساني في آخرين .

قال ابن جرير: حدثني يعقوب ، حدثنا ابن علية عن أبي رجاء ، قال سمعت الحسن يقول ﴿ وهديناه النجدين ﴾ قال: ذكر لنا أن نبي الله \_ ﷺ كان يقول: « يا أيها الناس إنهما النجدان نجد الخير ونجد الشر فها جعل نجد الشر أحب إليكم من نجد الخير » .

 <sup>(</sup>٧) سورة الإنسان آية رقم ٣ قال الإمام أحمد: حدثنا عبد الرزاق حـدثنا معمـر عن ابن خيثم عن
 عبد الرحمن بن سابط عن جابر بن عبد الله أن النبي ـ ﷺ ـ قال لكعب بن عجرة: أعاذك الله
 من إمـارة السفهاء . قـال وما إمـارة السفهاء . . ؟ قـال : امراء يكـونون من بعـدي لا يهتـدون =

الهدى المشترك ، وهو أنه يبين له الطريق التي يجب سلوكها والطريق التي لا يجب سلوكها ، وقيل بل هدى كلا من الطائفتين إلى ما سلكه من السبيل ﴿ إِما شَاكُواً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ .

لكن تسمية هذا هدى قد يعتذر عنه بأنه هدى مقيد لا مطلق كما قال: 
﴿ فَبَشِّرْهُمْ مِعَلَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (١) وكما قال: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِالجِيْتِ
وَالْطَاغُوتِ ﴾ (٢) وأنه ﴿ يَقُولُ الْحَقّ ﴾ و﴿ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ ﴾ فهو موافق لقوله
وأمره لعلمه وحكمه ، كما أن القرآن وسائر كلامه كذلك وباعتبار أنه أنعم على
العبد بواسطة جنده بالملائكة .

ويقال لضد هذا ـ وهو الخطأ ـ هذا من الشيطان والنفس ؛ لأن الله لا يقوله ولا يأمر به ؛ ولأنه إنما ينكته في قلب الإنسان الشيطان ونفسه تقبله من الشيطان ؛ فإنه يزين لها الشيء فتطيعه فيه ، وليس كل ما كان من الشيطان يعاقب عليه العبد ؛ ولكن يفوته به نوع من الحسنات كالنسيان ، فإنه من الشيطان ، والاحتلام من الشيطان ، والنعاس عند الذكر والصلاة من الشيطان ، والصعق عند الذكر من الشيطان ، ولا إثم على العبد فيما غلب الشيطان ، والصعق عند الذكر من الشيطان ، ولا إثم على العبد فيما غلب عليه إذا لم يكن ذلك بقصد منه أو بذنب . فقوله : ﴿ إِنِّي عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ رَبِّم ﴾ (٣) وشبهها مما تقدم ذكره : من هذا الباب ، وكذلك قوله : ﴿ فَلِكَ مِنْ رَبِّم ﴾ (١) فأن الّذِين كَفَرُوا اتّبعوا الباطِلَ وَأَنّ الّذِين آمَنُوا اتّبعوا الحَقّ مِنْ ربِّهم ﴾ (١) فإنّ الله ابتداء وتبليغاً المؤمنين على تصديق ما أخبر الله به ، وفعل ما أمر الله ابتداء وتبليغاً

بهداي ، ولا يستنون بسنتي فمن صدقهم بكذبهم وأعانهم على ظلمهم فأولئك ليسوا مني ولست منهم ولا يردون على حوضي ، ومن لم يصدقهم بكذبهم ولم يعنهم على ظلمهم فأولئك مني وأنا منهم وسيردون على حوضي يا كعب بن عجرة : إنه لا يدخل الجنة لحم نبت من سحت النار أولى به ، يا كعب الناس غاديان فمبتاع لنفسه فمعتقها وبائع نفسه فمويقها » .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية رقم ٢١ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ٥١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام آية رقم ٥٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة محمد آية رقم ٣.

كالقرآن ، وقد قال : « إن الله أنزل الأمانة في جذر قلوب الرجال » فهي تنزل في قلوب المؤمنين من نوره وهداه ، وهذه حسنات دينية وعلوم دينية حق نافعة في الدنيا والآخرة ، وهو الإيمان الذي هو إفضال المنعم ، وهو أفضل النعم .

وأما قوله : ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ الله ﴾ (١) فقد دخل في ذلك نعم الدنيا كلها ، كالعافية والرزق ، والنصر ، وتلك حسنات يبتلي الله العبد بها. كما يبتليه بالمصائب ، هل شكر أم لا ؟ وهل يصبر أم لا ؟ كما قال تعالى : ﴿ وَبَلَوْنَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّشَاتِ ﴾ (٢) وقال : ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً ﴾ (٣) ﴿ فَأَمَّا الْإِنْسَانُ إِذَا مَا ابْتَلَاهُ رَبُّهُ ﴾ (١) الآيات .

وقد يقال في الشيء إنه من الله وإن كان مخلوقاً إذا كان مختصاً بالله كآيات الأنبياء ، كما قال لموسى : ﴿ فَذَانِكَ برهَانَانِ مِنْ رَبِّكَ ﴾ (٥) وقلب العصاحية ، وإخراج اليد بيضاء من غير سوء مخلوق لله ، لكنه منه لأنه دل به وأرشد إلى صدق نبيه موسى ، وهو تصديق منه وشهادة منه له بالرسالة والصدق ، فصار ذلك من الله بمنزلة البينة من الله ، والشهادة من الله ، وليست هذه الآيات مما تفعله الشياطين والكهان ، كما يقال : هذه علامة من فلان ، وإن [لم] يكن ذلك كلاماً منه .

وقد سمى موسى ذلك بينة من الله فقال: ﴿ قَدْ جِئْتُكُمْ بِبَيِّنَةٍ مِنْ

سورة النساء آية رقم ٧٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية رقم ١٦٨ وتكملة الآية ﴿ لعلهم يرجعون ﴾

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء آية رقم ٣٥ وتكملة الآية ﴿ وإلينا ترجعون ﴾ وصدر الآية ﴿ كل نفس ذائقة الموت ﴾ .

وقد روي عن الشافعي \_ رحمه الله أنه أنشد واستشهد بهذين البيتين :

تمنى رجال أن أموت وإن أمت فتلك سبيل لست فيها بأوجها فقل للذي يبغي خلاف الذي مضى تهيأ للأخرى مثلها فكأن قلد

<sup>(</sup>٤) سورة الفجر آية رقم ١٥ وتكملة الآية ﴿ فأكرمه ونعمه فيقول ربي أكرمن ﴾

<sup>(</sup>٥) سورة القصص آية رقم ٣٢ وتكملة الآية ﴿ إلى فرعون وملائه إنهم كانوا قوماً فاسقين ﴾ .

رَبِّكُمْ ﴾ (١) ، فقوله : ﴿ ببينة من ربكم ﴾ ، كقولـه : ﴿ فَذَانِـكَ بُرْهَـانان مِنْ رَبِّكَ ﴾ .

وهذه البينة هي هنا حجة وآية ودلالة مخلوقة تجري مجرى شهادة الله وإخباره بكلامه ، كالعلامة التي يرسل بها الرجل إلى أهله وكيله ، قال سعيد ابن جبير في الآية : هي كالخاتم تبعث به فيكون هذا بمنزلة قوله صدقوه فيما قال ، أو أعطوه ما طلب .

فالقرآن والهدى منه ، وهو من كلامه وعلمه وحكمه الذي هو قائم به غير مخلوق ، وهذه الآيات دليل على ذلك ، كما يكتب كلامه في المصاحف ؛ فيكون المراد المكتوب به الكلام يعرف به الكلام ، قال تعالى : ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾ (٢) ولهذا يكون لهذه الآيات المعجزات حرمة: كالناقة وكالماء النابع بين أصابع النبي على ونحو ذلك . والله سبحانه أعلم .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ١٠٥ وتكملة الآية ﴿ فأرسل معي بني اسرائيل ﴾ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف آية رقم ١٠٩ نعم ما نفدت كلمات الله تعالى وكما قال: ﴿ ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر بمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله ، إن الله عزيز حكيم ﴾ .

## فصل

في قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (١) الآية ، وما بعدها إلى قوله : ﴿ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ ذكر سبحانه الفرق بين أهل الحق والباطل ، وما بينهما من التباين والاختلاف مرة بعد مرة ، ترغيباً في السعادة وترهيباً من الشقاوة .

وقد افتتح السورة بذلك فقال : ﴿ كِتَـابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ، أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَّ الله إِنَّنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ (٢)

نذير ينذر بالعذاب لأهل النار وبشير يبشر بالسعادة لأهل الحق. ثم ذكر حال الفريقين في السراء والضراء ، فقال : ﴿ وَلَئِنْ (٣) أَذَقْنَا الإِنْسَانَ مِنّا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَاهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَوُّوسُ كَفُورٌ ، وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مسَّتَهُ

<sup>(</sup>١) سورة هود آية رقم ١٧.

<sup>(</sup>۲) سورة هود آیة رقم ۱ - ۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة هود آية رقم ٩ - ١١ ﴿ أُولئك لهم مغفرة وأجر كبير ﴾ كما جاء في الحديث: والذي نفسي بيده لا يصيب المؤمن هم ولا غم ولا نصب ، ولا وصب ، ولا حزن ، حتى الشوكة يشاكها إلا كفر الله عنه بها من خطاياه . وفي الصحيحين : والذي نفسي بيده لا يقضي الله للمؤمن قضاء إلا كان خيراً له ، إن أصابته سراء فشكر كان خيراً ، وإن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له ، وليس ذلك لأحد غير المؤمن ولهذا قال الله تعالى : ﴿ والعصر إن الإنسان لفي خسر ، إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر ﴾

لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ السِّيثَاتُ عَنِي إِنَّهُ لَفَرِحٌ فَخُورٌ ، إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾ . ثم ذكر بعد هذا قصص الأنبياء وحال من اتبعهم ومن كذبهم كيف سعد هؤلاء في الدنيا والآخرة ، وشقي هؤلاء في الدنيا والآخرة فذكر ما جرى لهم إلى قوله : ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْقُرَى فَقُصُّهُ عَلَيْكَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴾ (١) ثم ذكر حال الذين تقصّه عَلَيْكَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴾ (١) ثم ذكر حال الذين سعدوا والذين شقوا . ثم قال : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الأَخِرَةِ ﴾ (٢) فإنه قد يقال : غاية ما أصاب هؤلاء أنهم ماتوا والناس كلهم يموتون ، وأما كونهم أهلكوا كلهم وصارت بيوتهم خاوية وصاروا عبرة يذكرون بالشر ويلعنون ، إنما يخاف ذلك من آمن بالآخرة ، فإن لعنة المؤمنين [ لهم ] بالآخرة وبغضهم لهم كما جرى لأل فرعون هو مما يزيدهم عذاباً ، كما أن لسان الصدق وثناء الناس ودعاءهم للأنبياء ، واتباعهم لهم هو مما يزيدهم ثواباً .

فمن استدل بما أصاب هؤلاء على صدق الأنبياء فآمن بالآخرة خاف عذاب الآخرة ، وكان ذلك له آية ، وأما من لم يؤمن بالآخرة ويظن أن من مات لم يبعث فقد لا يبالي بمثل هذا ، وإن كان يخاف هذا من لا يخاف الآخرة ؛ لكن كل من خاف الآخرة كان هذا حاله وذلك له آية .

وقد ختم السورة بقوله : ﴿ وَقُلْ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَامِلُونَ ﴾ (٣) إلى آخرها ، كما افتتحها بقوله : ﴿ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا الله ﴾ (٤) فذكر التوحيد والإيمان بالرسل ، فهذا دين الله في الأولين والآخرين ، قال أبو

<sup>(</sup>۱) سورة هود آیة رقم ۱۰۰ ـ ۱۰۳ .

 <sup>(</sup>٢) سورة هود آية رقم ١٠٣ وتكملة الآية : ﴿ ذلك يوم مجموع له الناس وذلك يوم مشهود ﴾ .

 <sup>(</sup>٣) سؤرة هود آية رقم ١٢١ .

<sup>(</sup>٤) سورة هود آية رقم ٢ .

العالية: كلمتان يسأل عنهما الأولون والآخرون ، ماذا كنتم تعبدون ، ومَاذَا أَجبتم المرسلين ولهذا قال : ﴿ وَيَوْمَ يُنادِيهم فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ الْمُرْسَلِينَ ؟ ﴾ (١) و﴿ أَيْنَ شُرَكَائِي الَّذِينَ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ؟ ﴾ (٢) هو الشرك في الْمُرْسَلِينَ ؟ ﴾ (١) و﴿ أَيْنَ شُركَائِي الَّذِينَ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ؟ ﴾ (٢) هو الشرك في العبادة ، وهذان هما الإيمان والإسلام ، وكان النبي عَنِي يقرأ توله : ﴿ آمَنَا الله وَمَا أَنسزِلَ إِلَيْنَا ﴾ (٣) الآية فأولها الإيمان والإسلام ، فيقرأ قوله : ﴿ آمَنَا الثانية : ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَنْ لاَ نَعْبُدَ إِلاَ الله ﴾ (٤) فأولها إلكي كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَنْ لاَ نَعْبُدَ إِلاَ الله ﴾ (٤) فأولها إخلاص العبادة لله وآخرها الإسلام له . وقال : ﴿ وَلاَ تُجَادِلُوا أَهْلَ الْذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَنًا بِالذِي أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا يَلْكُمْ وَإِلَهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (٥) ففيها أَهْلَ الْيَنَ وَأَنْوِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (٥) ففيها أَنْوِل الْيَنَا وَأَنْوِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (٥) ففيها الإيمان والإسلام في آخرها وقال : ﴿ الذِينَ آمَنُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ . الْكُمُوا الْجَنَةُ أَنْتُمْ وَأَرْواَجُكُمْ تُحْبَرُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) سورة القصص آية رقم ٦٥ النداء الأول عن سؤال التوحيد ، وهذا فيه إثبات النبوات ماذا كان جوابكم للمرسلين إليكم ، وكيف كان حالكم معهم وهذا كها يسأل العبد في قبره . من ربك ، ومن نبيك ، وما دينك . ؟ فأما المؤمن فيشهد أنه لا إله إلا الله وأن محمد رسول الله وأما الكافر فيقول هاء ، هاء لا أدري ولهذا لا جواب له يوم القيامة غير السكوت ، لأن من كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً ، ولهذا قال تعالى ﴿ فعميت عليهم الأنباء يومئذ فهم لا يتساءلون ﴾ . سورة القصص آية ٦٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة القصص آية رقم ٦٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران آية رقم ٦٤ وتكملة الآية ﴿ ولا نشرك به شيئاً ولا يتخذ بعضنا بعضاً أَرْباباً من دون الله فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون ﴾ .

<sup>(</sup>٥) سورة العنكبوت آية رقم ٤٦ .

<sup>(</sup>٦) سورة الزخرف آية رقم ٦٩ ـ ٧٠ قـال المعتمر بن سليمـان عن أبيه إذا كـان يوم القيـامة ، فـإن الناس حين يبعثون لا يبقى أحد منهم إلا فزع فينادي مناد ﴿ يا عبـادي لا خوف عليكم اليـوم ولا أنتم تحزنون ﴾ فيرجوها الناس كلهم قال فيتبعها ﴿ الذين آمنوا بآياتنا وكانوا مسلمون ﴾ .

## فصل

وقوله تعالى: ﴿كِتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ ﴾(١) فقد فصله بعد إحكامه ، بخلاف من تكلم بكلام لم يحكمه ، وقد يكون في الكلام المحكم ما لم يبينه لغيره ، فهو سبحانه أحكم كتابه ثم فصله وبينه لعباده كما قال : ﴿ وَكَذَلِكَ نُفُصِّلُ الْآيَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ الْمُجْرِمِينَ ﴾(٢) وقال : ﴿ وَلَقَدْ جِئْنَاهُمْ بِكِتابٍ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدى ورحْقةً لِقَوْمٍ يُؤمِنُونَ ﴾(٣) فهو سبحانه بينه وأنزله على عباده بعلم ليس كمن يتكلم بلا علم .

وقد ذكر براهين التوحيد والنبوة قبل ذكر الفرق بين أهل الحق والباطل ، فقال : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتراهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرياتٍ ﴾ إلى قوله ﴿ فَهَلّ أَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (٤) فلما تحداهم بالإتيان بعشر سور مثله مفتريات هم وجميع من يستطيعون من دونه : كان في مضمون تحديه أن هذا لا يقدر أحد على الإتيان بمثله من دون الله ، كما قال ﴿ قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَاجْنُ عَلَى أَنْ يَأْتُونَ بَعْلُهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيراً ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة هود آية رقم ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم ٥٦.

<sup>(</sup>٤) سورة هود آية رقم ١٣ ـ ١٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة الاسراء آيمة رقم ٨٨ قال ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_ يطرق الناس ريح حمراء يعني في

وحينئذ: فعلم أن [ ذلك ] من خصائص من أرسله الله ، وما كان مختصاً بنوع فهو دليل عليه ؛ فإنه مستلزم له ، وكل ملزوم دليل علي لازمه كآيات الأنبياء كلها فإنها مختصة بجنسهم وهذا القرآن مختص بجنسهم ومن بين الجنس خاتمهم لا يمكن أن يأتي به غيره ، وكان ذلك برهاناً بيناً على أن الله أنبزله ، وأنه نزل بعلم الله هو الذي أخبر بخبره ، وأمر بما أمر به كما قال : ﴿ لَكِنِ الله يَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إلَيْكَ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ ﴾ (١) الآية . وثبوت الرسالة ملزوم لثبوت التوحيد وأنه لا إله إلا الله من جهة أن الرسول أخبر بذلك ، ومن جهة أنه لا يقدر أحد على الإتيان بهذا القرآن إلا الله ، فإن من العلم ما لا يعلمه إلا الله ، إلى غير ذلك من وجوه البيان فيه ، كما قد بسط ونبه عليه في غير هذا الموضع ؛ ولا سيما هذه السورة ، فإن فيها من البيان والتعجيز ما لا يعلمه إلا الله ، وفيها من المواعظ والحكم والترغيب والترهيب ما لا يقدر قدره إلا الله .

و «المقصود هنا » هو الكلام على قوله : ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيَّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدُ مِنْهُ ﴾ حيث سأل السائل عن تفسيرها ؛ وذكر ما في التفاسير من كثرة الاختلاف فيها ، وأن ذلك الاختلاف يزيد الطالب عمى عن معرفة المراد الذي يحصل به الهدى والرشاد ، فإن الله تعالى إنما نزل القرآن ليهتدى به لا ليختلف فيه ، والهدى إنما يكون إذا عرفت معانيه ، فإذا حصل الاختلاف المضاد لتلك المعاني التي لا يمكن الجمع بينه وبينها لم يعرف الحق . ولم تفهم الآية ومعناها ، ولم يحصل به الهدى والعلم الذي هو المراد بإنزال الكتاب .

آخر الزمان من قبل الشام فلا يبقى في مصحف رجل ولا في قلبه آية ثم قرأ ابن مسعود ﴿ ولئن شئنا لنذهبن بالذي أوحينا إليك ﴾ ثم نبه تعالى على شرف هذا القرآن بهذه الآية ـ وقد روى ابن اسحاق عن محمد بن أبي محمد عن سعيد بن جبير أو عكرمة عن ابن عباس أن هذه الآية نزلت في نفر من اليهود جاؤوا رسول الله ـ ﷺ فقالوا له إنا ناتيك بمثل ما جئتنا به فأنزل الله ـ هذه الآية ـ قال ابن كثير ـ وفي هذا نظر لأن هذه السورة مكية وسياقها كله مع قريش واليهود إنما اجتمعوا به في المدينة فالله أعلم » .

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ١٦٦ .

قال أبو عبد الرحمن السلمي (١): حدثنا الذين كانوا يقرئوننا القرآن عثمان بن عفان وعبد الله بن مسعود وغيرهما أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي عشر آيات لم يتجاوزوها حتى يعلموا ما فيها من العلم والعمل ، قالوا: فتعلمنا القرآن والعلم والعمل جميعاً . وقال الحسن البصري (٢): ما أنزل الله آية إلا وهو يحب أن يعلم فيماذا نزلت ، وماذا عنى بها ، وقد قال تعالى ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ الْقُرْآنَ ﴾ (٣) وتدبر الكلام إنما ينتفع به إذا فهم . وقال : ﴿ إنّا جَعَلْنَاهُ قَرَانَا عَرَبيّاً لَعلكم تَعْقِلُونَ ﴾ (٤) .

فالرسل تبين للناس ما أنزل إليهم من ربهم ، وعليهم أن يبلغوا الناس البلاغ المبين ؛ والمطلوب من الناس أن يعقلوا ما بلغه الرسل ، والعقل يتضمن العلم والعمل فمن عرف الخير والشر فلم يتبع الخير ويحذر الشر لم يكن عاقلاً : ولهذا لا يعد عاقلاً إلا من فعل ما ينفعه ، واجتنب ما يضره ، فالمجنون الذي لا يفرق بين هذا وهذا قد يلقي نفسه في المهالك ، وقد يفر مما ينفعه .

وسئل رحمه الله :

عن قوله تعالى : ﴿ وَأَمَّا الذينَ سُعِدُوا فَفِي الجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ ﴾ (٥) وقوله تعالى : ﴿ يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ السَّجِلِّ لِلْكُتُبِ ﴾ (٦) .

<sup>(</sup>١) سبق الترجمة له في كلمة وافية في الجزء الثاني .

<sup>(</sup>٢) سبق الترجمة له في كلمة وافية في الجزء الثاني .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية رقم ٨٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف آية رقم ٣.

<sup>(</sup>٥) سورة هود آية رقم ١٠٨ .

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء آية رقم ١٠٤ وتكملة الآية ﴿ كَمَا بِدَأْنَا أُولَ خَلَقَ نَعِيدَه وَعَداً عَلَيْنَا إِنْ كَنَا فاعلين ﴾ . قال البخاري : حدثنا مقدم بن محمد ، حدثني عمي القاسم بن يحيى عن عبيد الله عن نافع عن ابن عمر عن رسول الله ﷺ قال : إن الله يقبض يوم القيامة الأرضين وتكون السماوات بيمينه ، انفرد به من هذا الوجه البخاري ، وقال ابن أبي حاتم - حدثنا أبي ، حدثنا =

فأجاب: الحمدلله. قال طوائف من العلماء إن قوله: ﴿ ما دامت السموات والأرض ﴾ أراد بها سماء الجنة وأرض الجنة ، كما ثبت في الصحيحين عن النبي على أنه قال: إذا سألتم الله الجنة فاسألوه الفردوس ، فإنه أعلى الجنة ، وأوسط الجنة وسقفه عرش الرحمن » (١) وقال بعض العلماء في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الرَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذَّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ (٢) هي أرض الجنة .

وعلى هذا فلا منافاة بين انطواء هذه السياء وبقاء السياء التي هي سقف الجنة ؛ إذ كلما علا فإنه يسمى في اللغة سياء . كما يسمى السحاب سياء ، والسقف سياء .

و« أيضاً » فإن السموات إن طويت وكانت كالمهل ، واستحالت عن صورتها فإن ذلك لا يوجب عدمها وفسادها ، بل أصلها باق ، بتحويلها من حال إلى حال ، كها قال تعالى : ﴿ يَوْمَ تُبَدُّلُ الْأَرْضُ غَدِر َ الْأَرْضِ وَالسَّمَوَاتُ ﴾ (٣) وإذا بدلت فإنه لا يزال سهاء دائمة ، وأرض دائمة . والله أعلم .

عمد بن أحمد بن الحجاج الرقي ، حدثنا محمد بن سلمة عن أبي الواصل ، عن أبي المليح الأزدي عن أبي الجوزاء الأزدي ، عن ابن عباس رضي الله عنها - قال : يطوي الله السموات السبع بما فيها من الخليقة والأرضين السبع بما فيها من الخليقة ، يطوي ذلك كله بيمينه يكون ذلك كله في يده بمنزلة خودلة » .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الإمام الترمذي في أبواب « الجنة » وابن ماجه في كتاب الزهد .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء آية رقم ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) سورة ابراهيم آية رقم ٤٨.



# سورة يوسف فصل

وقال شيخ الإسلام رحمه الله

قول يوسف ﷺ لما قالت له امرأة العزيز : ﴿ هَيْتَ (١) لَكَ ؟ قَالَ : مَعَاذَ الله ، إنَّهُ رَبِّي أَخْسَنَ مَثْوَايَ ، إنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ (٢) .

وقال أبو عبيد سألت شيخاً عالماً من أهل حوران فذكر أنها لغتهم يعرفها واستشهد الإمام ابن جرير على هذه القرآءة بقول الشاعر : لعلى بن أبي طالب\_رضي الله عنه :

أبلغ أمير الموامن ين أذى العراق إذا أتينا إن العراق وأهله عنق إليك فهيت هيتا يقول: فتعال واقترب.

(۲) سورة يوسف آية رقم ۲۳ .

<sup>(</sup>۱) «هيت لك » قرأه كثير بفتح الهاء وإسكان التاء ، قال ابن عباس ومجاهد وغيرهم معناه أنها تدعوه الى نفسها ، وقال على بن أبي طلحة ، والعوفي عن ابن عباس هيت لك تقول : هلم لك ، وكذا قال زر بن حبيش وعكرمة والحسن وقتادة قال عمرو بن عتبة عن الحسن ، وهي كلمة بالسريانية أي عليك ، وقال السدي هيت لك أي هلك لك وهي بالقبطية ، وقال مجاهد ، هي لغة غريبة تدعوه بها . وقال البخاري ، وقال عكرمة : هيت لك أي هلم لك بالحورانية هكذا ذكره معلقاً وقد أسنده الإمام أبو جعفر بن جرير ، حدثني أحمد بن سهل الواسطي ، حدثنا قرة بن عيسى ، حدثنا النضر بن عزبي الخدري ، عن عكرمة مولى ابن عباس في قوله (هيت لك ) قال : هلم لك قال : هي بالحورانية . وقال أبو القاسم بن سلام ، وكان الكسائي يحب هذه القراءة يعني هيت لك ، ويقول : هي لغة لأهل حوران وقعت الى أهل الحجاز ومعناها تعالى .

المراد بربه في أصح القولين هنا سيده ، وهو زوجها الذي اشتراه من مصر الذي قال لامرأته : ﴿ أَكْرِمِي مَثْوَاهُ ، عَسَىٰ أَن يَتْفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً ﴾ (١) قال الله تعالى :

﴿ وَكَذَلِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي الأَرْضِ ، وَلِنُعَلِّمَهُ مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ وَاللهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ . وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢) . فلما وصى به امرأته فقال لها ﴿ أكرمي مثواه ﴾ قال يوسف : ﴿ إنه ربي أحسن مثواي ﴾ ولهذا قال : ﴿ إنه لا يفلح الظالمون ﴾ والضمير في ﴿ إنه ﴾ معلوم بينهما ، وهو سيدها .

وأما قوله تعالى : ﴿ لَـوْلَا أَن رَأَى بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ (٣) فهذا خبر من الله تعالى أنه رأى برهان ربه ، وربه هو الله كما قال لصاحبي السجن : ﴿ ذَلِكُمَا مِمَّا عَلَّمَنِي رَبِّي ، إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ بِالله ﴾ (٤) وقوله : ﴿ ربي ﴾

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٢١ .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٢١ .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ٢٤ وأما البرهان الذي رزَّه ففيه أقوال: معنى ابن عباس وسعيد، ومجاهد، وسعيد بن جبير، ومحمد بن سيرين، والحسن وقتادة، وأبي صالح والضحاك، ومحمد بن اسحاق وغيرهم رأى صورة أبيه يعقوب عاضاً على اصبعه بفمه، وقيل عنه في رواية فضرب في صدر يوسف، وقال العوفي عن ابن عباس رأى خيال الملك يعني سيده، وكذا قال محمد بن إسحاق فيما حكاه عن بعضهم إنما هو خيال قطفير سيده حين دنا من الباب.

وقال ابن جرير: حدثنا أبو كريب ، حدثنا وكيع عن أبي مودود ، سمعت محمد بن كعب القرظي قال: رفع يوسف رأسه الى السقف فإذا كتاب في حائط البيت ﴿ لا تقربوا الزنى إنه كان فاحشة ومقتاً وساء سبيلاً ﴾ وكذا رواه أبو معشر المدني عن محمد بن كعب ، وقال عبد الله بن وهب أخبرني نافع بن يزيد عن أبي صخر قال: سمعت القرظي يقول في البرهان الذي رآه يوسف ثلاث آيات من كتاب الله ﴿ إن عليكم لحافظين ﴾ ﴿ وما تكون في شأن ﴾ الآية وقوله ﴿ أفمن هو قائم على كل نفس بما كسبت ﴾ وقال الأوزاعي رأى آية من كتاب الله في الجدار تنهاه عن ذلك .

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف آية رقم ٣٧ .

مثل قوله لصاحب الرؤيا: ﴿ اذْكُرْنِي عِندَ رَبِّكَ ﴾ (١) قال تعالى: ﴿ فَأَنْسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ ﴾ (٢) قيل أنسى يوسف ذكر ربه لما قال ﴿ اذكرني عند ربك ﴾ .

وقيل: بل الشيطان أنسى الذي نجا منهما ذكر ربه ، وهذا هو الصواب ، فإنه مطابق لقوله: ﴿ اذكرني عند ربك ﴾ قال تعالى: فأنساه الشيطان ذكر ربه » والضمير يعود إلى القريب ، إذا لم يكن هناك دليل على خلاف ذلك ، ولأن يوسف لم ينس ذكر ربه ؛ بل كان ذاكر لربه . وقد دعاهما قبل تعبير الرؤيا إلى الإيمان بربه وقال لهما: ﴿ يَا صَاحِبَي السَّجْنِ : أَأَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَم الله الوَاحِدُ القَهَّارُ ؟ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إلا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمْ مَا أَنزَلَ الله بِهَا مِن سُلْطَانٍ ، إن الحُكْمُ إلا لله أَمرَ ألاً تعبير الرئيل الله بِهَا مِن سُلْطَانٍ ، إن الحُكْمُ إلاً لله أَمرَ ألاً تعبير الدِينَ القَيِّمُ ، وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (٣) .

وقال لهما قبل ذلك : ﴿ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامُ تُرْزَقَانِهِ ﴾ (١) أي في الرؤ يا ﴿ إِلَّا نَبَّأْتُكُمَا بِتَأْوِيلِهِ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيكُمَا ﴾ (٥) يعني التأويل ﴿ ذَلِكُمَا مِمَّا عَلَّمَنِي رَبِّي إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ بِالله ، وَهُم بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ، وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ، مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِالله مِنْ شَيْءٍ . وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ (٦) ذَلِكَ مِن فَضْلِ الله عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ . وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ (٦)

فبذا يذكر ربه عز وجل ، فإن هذا مما علمه ربه ، لأنه ترك ملة قوم مشركين لا يؤمنون بالله ، وإن كانوا مقرين بالصانع ولا يؤمنون بالأخرة ،

<sup>(</sup>١) (٢) سورة يوسف آية رقم ٤٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ٣٩ ـ ٤٠ .

<sup>(</sup>٤) سُورة يوسف آية رقم ٣٧ .

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف آية رقم ٣٧.

<sup>(</sup>٦) سورة يوسف آية رقم ٣٧ ـ ٣٨ .

واتبع ملة آبائه أئمة المؤمنين ـ الذين جعلهم الله أئمة يدعون بأمرة ـ إبراهيم واسحق ويعقوب ، فذكر ربه ثم دعاهما إلى الإيمان بربته . ثم بعد هذا عبر الرؤيا فقال : ﴿ يَا صَاحِبَي السَّجْنِ . أَمّا أَحَدُكُما فَيَسْقِي رَبَّهُ خَمْراً ﴾ (١) الرؤيا فقى تأويل الرؤيا : ﴿ وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِنْهُمَا اذْكُرْنِي عِنْدُ رَبّه ؟ وإنما أنسى الشيطان يوسف ذكر ربه ؟ وإنما أنسى الشيطان الناجي ذكر ربه . أي الذكر المضاف إلى ربه والمنسوب إليه ، وهو أن يذكر عنده يوسف ، والذين قالوا ذلك القول ، قالوا : كان الأولى أن يتوكل على ربه جوزي على الله ، ولا يقول أذكرني عند ربك . فلما نسي أن يتوكل على ربه جوزي بلبثه في السجن بضع سنين . فيقال : ليس في قوله : ﴿ اذكرني عند ربك ﴾ ما يناقض التوكل ، بل قد قال يوسف : ﴿ إن الحُكْمُ إلّا لله ﴾ (٢) كما أن قول أبيه ﴿ لاَ تَذْخُلُوا مِن بَابٍ وَاحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبُوابٍ مُتَفَرِّقَةٍ ﴾ (١) بل يناقض توكله ، بل قال : ﴿ وَمَا أُغْنِي عَنْكُم مِنَ الله مِنْ شَيْءٍ، إن الحُكْمُ إلّا لله عَلَيْهِ تَوكُلُه ، بل قال : ﴿ وَمَا أُغْنِي عَنْكُم مِنَ الله مِنْ شَيْءٍ، إن الحُكْمُ إلّا لله عَلَيْهِ تَوكُلُه وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوكُلُ المُتَوكِلُونَ ﴾ (٥) .

و« أيضاً » فيوسف قد شهد الله له أنه من عباده المخلصين ، والمخلص لا يكون مخلصاً مع توكله على غير الله ، فإن ذلك شرك ، ويوسف لم يكن مشركاً لا في عبادته ولا توكله ، بل قد توكل على ربه في فعل نفسه بقوله :

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٤١ قال الثوري عن عمارة بن القعقاع عن ابراهيم بن عبد الله قال : لما قالا ما قالا وأخبرهما ، قالا : ما رأينا شيئاً فقال : قضى الأمر الذي فيه تستفتيان » ورواه محمد ابن فضل عن عمارة عن ابراهيم عن علقمة عن ابن مسعود به ، وكذا فسره مجاهد ، وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم وغيرهم وحاصله من تحلم بباطل وفسره فإنه يلزم تأويله والله تعالى أعلم . وقد ورد في الحديث الشريف الذي رواه أحمد عن معاوية بن حيدة عن النبي - على رجل طائر ما لم تعبر فإذا عبرت وقعدت » .

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف آية رقم ٤٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ٦٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف آية رقم ٦٧ .

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف آية رقم ٦٧ .

﴿ وإلا تصرف عني كيدهن أصب إليهن وأكن من الجاهلين ﴾ فكيف لا يتوكل عليه في أفعال عباده . وقوله : ﴿ اذكرني عند ربك ﴾ مثل قوله لربه : ﴿ اجْعَلْنِي عَلَى خَرْائِنِ الأرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ (١) فلما سأل الولاية للمصلحة الدينية لم يكن هذا مناقضاً للتوكل ، ولا هو من سؤال الإمارة المنهى عنه ، فكيف يكون قوله للفتى : ﴿ اذكرني عند ربك ﴾ مناقضاً للتوكل وليس فيه إلا مجرد إخبار الملك به ؛ ليعلم حاله ليتبين الحق ؛ ويوسف كان من أثبت الناس .

ولهذا بعد أن طلب ﴿ وَقَالَ المَلِكُ ائْتُونِي بِهِ ﴾ قال : ﴿ ارْجِعْ إِلَىٰ رَبِّكَ فَاسْأَلُهُ مَا بَالُ النَّسْوَةِ اللّهِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ ؟ إِنَّ رَبِي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴾ (٢) فيوسف يذكر ربه في هذه الحال ، كما ذكره في تلك . ويقول : ﴿ ارجع إلى ربك فاسأله ما بال النسوة ﴾ فلم يكن في قوله له : ﴿ اذكرني عند ربك ﴾ ترك الواجب ، ولا فعل لمحرم ، حتى يعاقبه الله على ذلك بلبته في السجن بضع سنين ، وكان القوم قد عزموا على حبسه إلى حين قيل هذا ظلماً له ، مع علمهم ببراءته من الذنب .

قال الله تعالى : ﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُم مِنْ بَعْدِ مَا رَأُو الآيات لَيسْجُنْنَهُ حَتَّىٰ حِينِ ﴾ (٣) ولبته في السجن كان كرامة من الله في حقه ، ليتم بذلك صبره

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٥٠ في هذه الآية نرى صلابة يوسف عليه السلام ورفضه الخروج من السجن ، ولهذا وردت السنة بمدحه . ففي المسند والصحيحين ، من حديث الزهري ، عن سعيد ، وأبي سلمة عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال : قال رسول الله - على الشك من ابراهيم إذ قال : رب أرني كيف تحيي الموتى » الآية . ويرحم الله لوطاً لقد كان يأوي الى ركن شديد ، ولو لبئت في السجن ما لبث يوسف لأجبت السداعي » وفي لفظ لأحمد : حدثنا عفان حدثنا حماد بن سلمة ، حدثنا محمد بن عمرو ، عن أبي سلمة ، عن أبي هريرة عن النبي - على قوله : فاسأله ما بال النسوة اللاتي قطعن أيديهن إن ربي بكيدهن عليم » فقال رسول الله - على « لو كنت أنا لأسرعت الإجابة وما ابتغيت العذر » .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ٣٥.

وتقواه ، فإنه بالصبر والتقوى نال ما نال . ولهذا قال : ﴿ أَنَا يُوسُفُ وَهَذَا وَاللهِ وَ أَنَا يُوسُفُ وَهَذَا قَال : ﴿ أَنَا يُوسُفُ وَهَذَا أَجِي ، قَدْ مَنَّ الله لاَ يُضيعُ أَجْرَ اللهُ لاَ يُضيعُ أَجْرَ اللهُ لاَ يُضيعُ أَجْرَ اللهُ عَلَيْنَا ، إنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَاللهِ فَمِما طلبوا منه جزعاً من المُحْسِنِينَ ﴾ (١) ولو لم يصبر ويتق بل أطاعهم فبما طلبوا منه جزعاً من السجن لم يحصل له هذا الصبر والتقوى ، وفاته الأفضل باتفاق الناس .

لكن تنازع العلماء هل يمكن الإكراه على الفاحشة على قولين : قيل : لا يمكن ، كقول أحمد بن حنبل وأبي حنيفة وغيرهما ، قالوا لأن الإكراه يمنع الانتشار .

والثاني: يمكن وهو قول مالك والشافعي، وابن عقيل وغيره من أصحاب أحمد، لأن الإكراه لا ينافي الانتشار، فإن الإكراه لا ينافي كون الفعل اختياراً، بل المكره يختار دفع أعظم الشرين بالتزام أدناهما، وأيضاً: فالانتشار بلا فعل منه ؛ بل قد يفيد ويضجع فتباشره المرأة فتنتشر [شهوته] فتستدخل ذكره. فعلى قول الأولين لم يكن يحل له ما طلبت منه بحال، وعلى القول الثاني فقد يقال الحبس ليس بإكراه يبيح الزنا، بخلاف ما لو غلب على ظنه أنهم يقتلونه أو يتلفون بعض أعضائه، فالنزاع إنما هو في هذا ، وهم لم يبلغوا به إلى هذا الحد، وإن قيل كان يجوز له ذلك لأجل الإكراه لكن يفوته الأفضل.

وأيضاً: فالإكراه إنما يحصل أول مرة ثم يباشر، وتبقى لـه شهوة وإرادة في الفاحشة.

ومن قال: الزنا لا يتصور فيه الإكراه يقول: فرق بين ما لا فعل له على المنافقيد وبين من له فعل ، كما أن المرأة إذا أضجعت وقيدت حتى فعل بها الفاحشة لم تأثم بالاتفاق ، وإن أكرهت حتى زنت ففيه قولان هما روايتان عن أحمد ، لكن الجمهور يقولون لا تأثم وقد دل على ذلك قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٩٠ .

يُكْرِههُنَّ فَإِنَّ اللهِ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١) وهؤلاء يقولون : فعل المرأة لا يحتاج إلى انتشار ، فإنما هو كالإكراه على شرب الخمر ، بخلاف فعل الرجل وبسط هذا له موضع آخر .

و« المقصود » أن يوسف لم يفعل ذنباً ذكره الله عنه ، وهو سبحانه لا يذكر عن أحد من الأنبياء ذنباً إلا ذكر استغفاره منه ، ولم يذكر عن يوسف استغفاراً من هذه الكلمة ، كما لم يذكر عنه استغفاراً من مقدمات الفاحشة ، فعلم أنه لم يفعل ذنباً في هذا ولا هذا ، بل هم هما تركه لله ، فأثيب عليه حسنة ، كما قد بسط هذا في موضعه .

وأما ما يكفره الابتلاء من السيئات فذلك جوزي به صاحبه بالمصائب المكفرة ، كما في قوله ﷺ: «ما يصيب المؤمن من وصب ولا نصب ، ولا هم ولا حزن ، ولا غم ولا أذى إلا كفر الله به خطاياه » (٢) ولما أنزل الله تعالى هذه الآية : ﴿ مَنْ يَعْمَلْ سُوءاً يُجْزَ بِهِ ﴾ (٣) قال أبو بكر : يا رسول الله : جاءت قاصمة الظهر ، وأينا لم يعمل سوءاً ؟ فقال : «ألست تحزن ؟

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٣٣ صدر الآية ﴿ ولا تكرهـوا فتياتكم على البغـاء إن أردن تحصناً لتبتغـوا عرض الحياة الدنيا ﴾

قال السدي : نزلت هذه الآية الكريمة في عبد الله بن أبي سلول رأس المنافقين وكانت له جارية تدعى معاذة ، وكان إذا نزل به ضيف أرسلها إليه ليواقعها ارادة الثواب منه والكرامة له فأقبلت الجارية الى أبي بكر \_ رضي الله عنه فشكت إليه ذلك فذكره أبو بكر للنبي \_ ﷺ - فأمره بقبضها فصاح عبد الله بن أبي من يعذرنا من محمد يغلبنا على مملوكتنا فأنزل الله فيهم هذا .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب المرض ١ باب ما جاء في كفارة المرض ٥٦٤١ ، ٥٦٤٢ حدثنا عبد الملك بن عمرو ، حدثنا زهير بن محمد عن محمد بن عمرو بن حلحلة عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الخدري ، وعن أبي هريرة عن النبي على وذكره ، ورواه الإمام مسلم في كتاب البر ٥٦ ، والترمذي في الجنائز ١ ، وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٢٠٣ ، مسلم في كتاب البر ٥٦ ، ١٠٤ (حلبي ) .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية رقم ١٢٣.

ألست تنصب ، ألست تصيبك اللأوى ؟ فذلك مما تجزون به » (١) .

فتبين أن قوله: ﴿ فَأَنْسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ ﴾ (٢) أي نسي الفتى ذكر ربه أن يذكر هذا لربه ، ونسي ذكر يوسف ربه ، والمصدر يضاف الى الفاعل والمفعول ، ويوسف قد ذكر ربه ونسي الفتى ذكر يوسف ربه ، وأنساه الشيطان أن يذكر ربه ، هذا الذكر الخاص ، فإنه وإن كان يسقي ربه خمراً فقد لا يخطر هذا الذكر بقلبه ، وأنساه الشيطان تذكير ربه ، وإذكار ربه كما قال : ﴿ اذكر نِي ﴾ أمره بإذكار ربه ، فأنساه الشيطان إذكار ربه ، فإذكار ربه أن يجعله ذاكراً ، فأنساه الشيطان أن يجعل ربه ذاكراً ليوسف ، والذكر هو مصدر وهو اسم ، فقد يضاف من جهة كونه اسماً ، فيعم هذا كله ، أي أنساه الذكر المتعلق بربه ، والمضاف إليه . ومما يبين أن الذي نسي ربه هو الفتى لا يوسف قوله بعد ذلك : ﴿ وَقَالَ الَّذِي نَجَا مِنْهُمَا \_ وادكر بَعْدَ أُمّةٍ \_ أَنَا أُنبَّكُمْ فادكر . يُتَأويلِهِ فَأَرْسِلُونِ ﴾ (٣) وقوله : ﴿ وادّكر بعد أمّة ﴾ دليل على أنه كان قد نسي فادكر .

فإن قيل: لا ريب أن يوسف سمى السيد ربا في قوله: ﴿ اذكرني عند ربك ﴾ و﴿ ارجع إلى ربك ﴾ ونحو ذلك. وهذا كان جائزاً في شرعه ، كما جاز في شرعه أن يؤخذ جاز في شرعه أن يوخذ السارق عبداً وإن كان هذا منسوحاً في شرع محمد ﷺ وقوله: ﴿ إنَّهُ رَبِّي

<sup>(</sup>۱) قال الامام أحمد: حدثنا عبد الله بن نمير ، حدثنا إسماعيل عن أبي بكر بن أبي زهير . قال : أخبرت أن أبا بكر ـ رضي الله عنه قال يا رسول الله كيف الفلاح بعد هذه الآية . . ؟ ورواه سعيد بن منصور عن خلف بن خليفة عن إسماعيل بن أبي خالد به ، ورواه الحاكم من طريق سفيان الثوري عن إسماعيل به ، وقال الامام أحمد : حدثنا عبد الوهاب بن عطاء عن زياد الجصاص عن علي بن زيد عن مجاهد عن ابن عمر قال سمعت أبا بكر يقول : وذكره ، ورواه أبو بكر البزار في مسنده عن الفضل بن سهل عن عبد الوهاب بن عطاء به مختصراً .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ٤٥.

أَحْسَنَ مَنْوَايَ ﴾ (١) إن أراد به السيد فلا جناح عليه ، لكن معلوم أن ترك الفاحشة خوفاً لله واجب ولو رضي سيدها ، ويوسف عليه السلام تركها خوفاً من الله . ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلاَ أَنْ رَأَى بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ (٢) قال تعالى : ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالفَحْشَاءَ إنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُخْلَصِينَ ﴾ (٣) وقال يوسف أيضاً : ﴿ رَبِّ السِّجْنُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ ، وَإِلاَّ تَصْرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ اليَهِنَّ وَأَكُنْ مِنَ الجَاهِلِينَ ، فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ ﴾ (٤)

فدل على أنه كان معه من خوف الله ما يزعه عن الفاحشة ، ولورضي بها الناس ، وقد دعا ربه عز وجل أن يصرف عنه كيدهن . وقوله : ﴿ السَّجْنُ أَحَبُّ إِلَيْ مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ ﴾ (٥) بصيغة جمع التذكير وقوله : ﴿ كيدهن ﴾ بصيغة جمع التأنيث ، ولم يقل مما يدعينني إليه ، دليل على الفرق بين هذا وهذا ، وأنه كان من الذكور من يدعوه مع النساء إلى الفحشاء بالمرأة ، وليس هناك إلا زوجها ، وذلك أن زوجها كان قليل الغيرة ، أو عديمها ، وكان يحب امرأته ويطيعها ، ولهذا لما اطلع على مراودتها قال : ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا ، وَاسْتَغْفِرِي لِذَنْبِكِ إِنَّكِ كُنْتِ مِنَ الخَاطِئِين ﴾ (١) فلم يعاقبها ، ولم يفرق بينها وبين يوسف حتى لا تتمكن من مراودته ، وأمر يوسف أن لا يذكر ما يعرق بينها وبين يوسف حتى لا تتمكن من مراودته ، وأمر يوسف أن لا يذكر ما جرى لأحد محبة منه لامرأته ، ولو كان فيه غيرة لعاقب المرأة .

ومع هذا فشاعت القصة واطلع عليها الناس من غير جهة يوسف حتى تحدثت بها النسوة في المدينة ، وذكروا أنها تراود فتاها عن نفسه ، ومع

<sup>(</sup>١) سرة يوسف أية رقم ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ٢٤.

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف آية رقم ٣٣ ـ ٣٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف آية رقم ٣٣.

<sup>(</sup>٦) سورة يوسف آية رقم ٢٩.

هذا: ﴿ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَكَناً ، وَآتَتْ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِنْهُنَّ سِكِّيناً ﴾ وأمرت يوسف أن يخرج عليهن ؛ ليقمن عذرها على مراودته ، وهي تقول لهن : ﴿ فَذَلِكُنَّ الَّذِي لُتُنَّنِي فِيهِ ، وَلَقَدْ رَاوَدْتُهُ عَن نَفْسِهِ فَاسْتَعْصَمَ ، وَلَئِن لَهْن : ﴿ فَذَلِكُنَّ الَّذِي لُتَنَّنِي فِيهِ ، وَلَقَدْ رَاوَدْتُهُ عَن نَفْسِهِ فَاسْتَعْصَمَ ، وَلَئِن لَهُ نَا اللَّاعِرِينَ ﴾ (١)

وهذا يدل على أنها لم تزل متمكنة من مراودته ، والخلوة به مع علم الزوج بما جرى ، وهذا من أعظم الدياثة ، ثم إنه لما حبس فإنما حبس بأمرها ، والمرأة لا تتمكن من حبسه إلا بأمر الزوج ، فالزوج هو الذي حبسه ، وقد روى أنها قالت : هذا القبطي هتك عرضي فحبسه ، وحبسه لأجل المرأة معاونة لها على مطلبها لدياثته ، وقلة غيرته ، فدخل هو في من دعاء يوسف إلى الفاحشة . فعلم أن يوسف لم يترك الفاحشة لأجله ، ولا لخوفه منه بل قد علم يقيناً أنه لم يكن يخاف منه ، وأن يوسف لو أعطاها ما طلبت لم يكن الزوج يدري ، ولو درى فلعله لم يكن ينكر ، فإنه قد درى بالمراودة والخلوة التي هي مقتضية لذلك في الغالب فلم ينكر ، ولو قدر أنه هم بعقوبة يوسف فكانت هي الحاكمة على الزوج القاهرة له . وقد قال النبي هم بعقوبة يوسف فكانت هي إمامة الصديق قال: «إنكن لأنتن صواحب

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٣٢ إستعصم: امتنع قال بعضهم لما رأين جماله الظاهر أخبرتهن بصفاته الحسنة التي تخفى عنهن وهي العفة مع هذا الجمال ثم قالت تتوعده ﴿ ولئن لم يفعل ما آمره ليسجنن وليكونا من الصاغرين ﴾

<sup>(</sup>٢) الحديث عند البخاري في كتاب الحيض ٦ باب ترك الحائض الصوم ٢٠٤ حدثنا سعيد بن أبي مريم ، قال أخبرنا محمد بن جعفر ، قال أخبرني زيد هو ابن أسلم عن عياض بن عبد الله عن أبي سعيد الخدري قال : خرج رسول الله \_ على أضحى \_ أو في فطر \_ الى المصلى فمر على النساء فقال يا معشر النساء تصدقن فإني أريتكن أكثر أهل النار ، فقلن وبم يا رسول الله . . ؟ قال : تكثرن اللعن ، وتكفرن العشير وذكره . ورواه أيضاً في كتاب الركاة

#### يوسف » (١) ولما أنشده الأعشى: (٢)

### وهن شر غالب لمن غلب

استعاد ذلك منه وقال: وهن شر غالب لمن غلب. فكيف لا تغلب مثل هذا الزوج وتمنعه من عقوبة يوسف؟ وقد عهد الناس خلقاً من الناس تغلبهم نساؤهم ؛ من نساء التتر وغيرهم ، يكون لامرأته غرض فاسد في فتاه أو فتاها ، وتفعل معه ما تريد وإن أراد الزوج أن يكشف أو يعاقب منعته ودفعته ، بل وأهانته وفتحت عليه أبواباً من الشر بنفسها ، وأهلها وحشمها ، والمطالبة بصداقها وغير ذلك ، حتى يتمنى الرجل الخلاص منها رأساً برأس ، مع كون الرجل فيه غيرة فكيف مع ضعف الغيرة ؟.

فهذا كله يبين أن الداعي ليوسف إلى ترك الفاحشة كان خوف الله لا خوفًا من السيد. فلهذا قال: ﴿ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَشْوَايَ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ (٣) قيل هذا مما يبين محاسن يوسف، ورعايته لحق الله وحق المخلوقين، ودفعه الشر بالتي هي أحسن، فإن الزنا بامرأة الغير فيه حقان مانعان، كل منهما مستقل بالتحريم. فالفاحشة حرام لحق الله ولو رضي الزوج، وظلم الزوج في امرأته حرام لحقه، بحيث لو سقط حق الله بالتوبة منه فحق هذا في امرأته لا يسقط، كما لو ظلمه وأخذ ماله وتاب من حق الله لم يسقط حق المطلوم بذلك، ولو جاز للرجل إذا زنت امرأته أن يقذفها

عـــ الإمام مسلم في إيمان١٣٢ ورواه أبو داود في كتــاب السنة ١٥، والتــرمــذي في
 إيمان ٦ وابن ماجه في الفتن ١٩، وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٦٧٣ ، ٢٧٣ ، ٢٧٤

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الامام أحمد في المسند ٥ : ١٦٤ .

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن خارجة بن حبيب (أو خبيب) من بني أبي ربيعة بن ذهل بن شيبان، شاعر اشتهر في أيام بني مروان بالشام لـه مـدح في بشر بن مروان، وعبـد الملك بن مروان، وسليمان بن عبد الملك، توفي عام ١٠٠٠هـ.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ٢٢.

ويلاعنها، ويسعى في عقوبتها بالرجم ، بخلاف الأجنبي فإنه لا يجوز له قذفها ولا يلاعن ، بل يحد إذا لم يأت بأربعة شهداء ، فإفساد المرأة على زوجها من أعظم الظلم لزوجها ، وهو عنده أعظم من أخذ ماله . ولهذا يجوز له قتله دفعاً عنها باتفاق العلماء إذا لم يندفع إلا بالقتل بالاتفاق ، ويجوز في أظهر القولين قتله وإن اندفع بدونه كما في قصة عمر بن الخطاب رضي الله عنه . لما أتاه رجل بيده سيف فيه دم ، وذكر أنه وجد رجلاً تفخذ امرأته فضربه بالسيف ، فأقره عمر على ذلك وشكره ، وقبل قوله أنه قتله لذلك إذ ظهرت دلائل ذلك .

وهذا كما لو اطلع رجل في بيته فإنه يجوز له أن يفقاً عينه ابتداء وليس عليه أن ينذره ، هذا أصح القولين ، كما ثبت في الصحيحين عن النبي الله قال : « لو اطلع رجل في بيتك ففقات عينه ما كان عليك شيء » (١) وكذلك قال في الذي عض يد غيره فنزع يده فانقلعت أسنان العاض .

وهذا مذهب فقهاء الحديث ، وأكثر السلف ، وفي المسألتين نزاع ليس هذا موضعه ، إذ المقصود أن الزاني بامرأة غيره ظالم للزوج وللزوج حق عنده ، ولهذا ذكر النبي على أن من زنى بامرأة المجاهد فإنه يمكن يوم القيامة من حسناته يأخذ منها ما شاء (٢) . وفي الصحيحين عن ابن مسعود قال : قلت يا رسول الله أي الذنب أعظم ؟ قال : « أن تجعل لله نداً وهو خلقك » قلت ثم أي ؟ قال : « أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك » قلت : ثم أي ؟ قال : « أن تزانى بحليلة جارك » (٣) فذكر الزنا بحليلة الجار ، فعلم أن للزوج

<sup>(</sup>١) الحديث عند الإصام أحمد في المسند ٢: ٧٢٥ (حلبي) وعند أبي داود في الأدب ١٢٧، وعند النسائي في القسامة ٤٧.

<sup>(</sup>٣) الحديث عند البخاري في كتاب التوحيد ٤٠ با قول الله تعالى فلا تجعلوا لله أنداداً ﴾ .

٧٥٢٠ حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا جرير بن منصور عن أبي وائل عن عمرو بن شرحيل عن عبد
الله قال : سألت النبي ـ ﷺ ـ وذكره ، ورواه أيضاً في التفسير سورة ٢ ، ٣ ، ٣٥ ، ورواه أبو
داود في الأدب ٢٠ ، والديات ١ ، وفي الحدود ١٩ ، ورواه الإمام مسلم في كتاب الإيمان
داود عن الأدب ٢٠ ، وأبو داود في الطلاق ٥٠ ، والترمذي في التفسيسر سورة ٢٠ ، ٢ ،

حقاً في ذلك ، وكان ظلم الجار أعظم ، للحاجة إلى المجاورة .

وإن قيل: هذا قد لا يمكن زوج المرأة أن يحترز منه ، والجار عليه حق زائد على حق الأجنبي ، فكيف إذا ظلم في أهله والجيران يأمن بعضهم بعضاً ، ففي هذا من الظلم أكثر مما في غيره ، وجاره يجب عليه أن يحفظ امرأته من غيره ، فكيف يفسدها هو . فلما كان الزنا بالمرأة المزوجة له علتان كل منهما تستقل بالتحريم ، مثل لحم الخنزير الميت : علل يوسف ذلك بحق الزوج ، وإن كان كل من الأمرين مانعاً له ، وكان في تعليله بحق الزوج فوائد . « منها » أن هذا مانع تعرفه المرأة وتعذره به ، بخلاف حق الله تعالى فإنها لا تعرف عقوبة الله في ذلك . و« منها » أن المرأة قد ترتدع بذلك ، فترعى حق زوجها ، إما خوفاً وإما رعاية لحقه ، فإنه إذا كان المملوك يمتنع عن هذا رعاية لحق سيده فالمرأة أولى بذلك ، لأنها خائنة في نفس المقصود منها ، بخلاف المملوك فإن المطلوب منه الخدمة ، وفاحشته بمنزلة سرقة المرأة من ماله .

و« منها » إن هذا مانع مؤيس لها فلا تطمع فيه لا بنكاح ولا بسفاح ، بخلاف الخلية من الزوج ، فإنها تطمع فيه بنكاح حلال . و« منها » أنه لو علل بالزنا فقد تسعى هي في فراق الزوج . والتزوج به ، فإن هذا إنما يحرم لحق الزوج خاصة ، ولهذا إذا طلقت امرأته باختياره جاز لغيره أن يتزوجها ، ولو طلقها ليتزوج بها ـ كما قال سعد بن الربيع (١) لعبد الرحمن بن عوف (٢) إن

<sup>(</sup>١) هو سعد بن الربيع بن عمرو ، من بني الحارث بن الخزرج : صحابي من كبارهم ، كان أحد النقباء يوم العقبة وشهد موقعة بدر واستشهد يوم أحد عام ٣ هـ .

راجع جمهرة الأنساب ٢٤٠ ونهاية الأرب ١١٦ و ٢٣٨ وصفة الصفوة ١ : ١٩١ والاصابة الترجمة ٣١٤٧ .

<sup>(</sup>٢) هو عبد الرحمن بن عوف بن عبد عوف بن عبد الحارث أبو محمد الزهري القرشي : صحابي =

لي امرأتين فاختر أيتهما شئت حتى أطلقها وتتزوجها ـ لكنه بدون رضاه لا يحل ، كما في المسند عن النبي على أنه قال : « ليس منا من خبب امرأة على زوجها ، ولا عبداً على مواليه » (١) وقد حرم النبي على أن يخطب الرجل على خطبة أخيه ، ويستام على سوم أخيه (٢) ، فإذا كان بعد الخطبة وقبل العقد لا يحل له أن يطلب التزوج بامرأته فكيف بعد العقد ، والدخول والصحبة ؟.

فلو علل بأن هذا زنا محرم ربما طمعت في أن تفارق الزوج وتتزوجه ، فإن كيدهن عظيم وقد جرى مثل هذا ، فلما علل بحق سيده وقال : ﴿ إنه ربي أحسن مثواي ﴾ يئست من ذلك ، وعلمت أنه يراعي حق الزوج ، فلا يزاحمه في امرأته البتة ، ثم لو قدر مع هذا أن الزوج رضي بالفاحشة وأباح

<sup>=</sup> من أكابرهم ، وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة ، وأحد الستة أصحاب الشورى الذين جعل عمر الخلافة فيهم ، وأحد السابقين إلى الاسلام قيل : هو الثامن اسمه في الجاهلية عبد الكعبة وسماه رسول الله \_ ﷺ - عبد الرحمن جرح يوم أحد ٢١ جراحة لـه ٦٥ حديثاً ووفاته بالمدينة عام ٣٢ هـ .

راجع صفة الصفوة 1: ١٣٥ وحلية الأولياء 1: ٩٨ وتاريخ الخميس ٢: ٢٥٧ والاصابة ت

<sup>(</sup>١) الحديث عند الامام أحمد في المسند ٢: ٣٩٧، ٥: ٣٥٢، ٣٥٥ وأبو داود في الأدب ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه البخاري في كتاب البيوع ٥٨ بـاب لا يبيع على بيـع أخيه ولا يسـوم على سوم أخيه حتى يأذن له أو يترك ، ٢١٤٠ حدثنا علي بن عبد الله حدثنا سفيان ، حـدثنا المزهري ، عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة ـ رضي الشعنه قال : وذكره وفيه زيادة ولا تسأل المرأة طلاق أختها لتكفأ ما في أنـائها » ورواه أيضاً في كتاب النكـاح ٤٥ باب لا يخطب على خطبة أخيه حتى ينكح أو يدع . بسنده عن ابن عمر . ورواه الإمام مسلم في البيوع ٨، والنكاح ٣٨ والنكاح ٢٧ والترمذي في النكاح ٣٨ والنسائي في البيوع ٩، وابن ماجه في النكاح ١٠ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ١٢٢ ، والنسائي في البيوع ١٩ ، وابن ماجه في النكاح ١٠ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ١٢٢ ،

امرأته لم يكن هذا مما يبيحها لحق الله ولحقه أيضاً ، فإنه ليس كل حق للإنسان له أن يسقطه ، ولا يسقط بإسقاطه ، وإنما ذاك فيما يباح لـه بذلـه ، وهو ما لا ضرر عليه في بذله ، مثل ما يعطيه من فضل مال ونفع .

وأما ما ليس له بذله فلا يباح بإباحته ، كما لو قبال له : علمني السحر والكفر والكهانة ! وأنت في حل من إضلالي ، أو قال له : بعني رقيقاً وخمذ ثمني ، وأنت في حل من ذلك .

وكذلك إذا قال: إفعل بي أو بابني أو بامرأتي أو بإمائي الفاحشة لم يكن هذا مما يسقط حقه فيه بإباحته ، فإنه ليس له بـذل ذلك ، ومعلوم أن الله يعاقبها على الفاحشة وإن تراضيا بها ، لكن المقصود أن في ذلك أيضاً ظلماً لهذا الشَّخص لا يرتفع بإباحته ، كظلمه إذا جعله كـافراً أو رقيقـاً ، فإن كـونه يفعل به الفاحشة أو بأهله فيه ضرر عليه لا يملك إباحته كالضرر عليه في كونه كافراً ، وهو كما لو قال له : أزل عقلي وأنت في حل من ذلك ، فإن الإنسان لا يملك بـذل ذلك ، بل هو ممنوع من ذلك ، كما يمنع السفيه من التصرف في ماله أو اسقاطه حقوقه ، وكذلك المجنون والصغير ، فإن هؤلاء محجور عليهم لحقهم. ولهذا لو أذن له الصبي أو السفيه في أخذ ماله لم يكن له ذلك . ومن أذن لغيره في تكفيره أو تجنينه أو تخنيثه والإفحاش به وبأهله فهو من أسفه السفهاء ، وهذا مثل الربا ، فإنه وإن رضى به المرابي وهو بالغ رشيد لم يبح ذلك ، لما فيه من ظلمه ، ولهذا له أن يطالبه بما قبض منه من الـزيادة ، ولا يعطيه إلا رأس مـاله ، وإن كـان قد بـذله بـاختياره ، ولـوكـان التحريم لمجرد حق الله تعالى لسقط برضاه ، ولو كان حقه إذا أسقطه سقط لما كان له الرجوع في الزيادة ، والإنسان يحرم عليه قتل نفسه أعظم مما يحرم عليه قتل غيره ، فلو قال لغيره : اقتلني لم يملك منه أعظم مما يملك هو من نفسه . ولهذا يوم القيامة يتظلم من الأكابر ، وهم لم يكرهبوهم على الكفر ، بل بـاختيارهم كفـروا . قال تعـالى : ﴿ يَوْمَ تُقَلُّبُ وُجـوهُهُمْ فِي النَّـارِ يقولُونَ: يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا الله وَأَطَعْنَا الرَّسُولا ، وَقَالُوا : رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَراءَنَا فَأَضَلُونَا السَّبِيلا ، رَبَّنَا آتِمِمْ ضِعْفَيْن مِنَ العَلَابِ والْعِنْهُمْ لَعْنَا كَبِيراً ﴾ (١) وقال : ﴿ حَتَّى إِذَا ادَّارَكُوا فِيهَا جَمِيعاً قَالَتْ أُخْرَاهُمْ لأُولاهُمْ : رَبَّنَا هَؤُلاء أَضُلُونَا فَآتِمِمْ عَذَاباً ضِعْفًا مِنَ النَّارِ ، قَالَ : لِكُلِّ ضِعْفٌ وَلَكِن لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (٢) .

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنَا أَرِنَا الَّذَيْنِ أَضَالَانَا مِنَ الجِنِّ وَالإِنْسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الأَسْفَلِينَ ﴾ (٣) وكذلك الناس يلعنون الشيطان ، وإن كان لم يكرههم اعلى الذنوب ، بل هم باختيارهم أذنبوا .

فإن قيل: هؤلاء يقولون لشياطين الإنس والجن: نحن لم نكن نعلم أن في هذا علينا ضرراً ، ولكن أنتم زينتم لنا هذا وحسنتموه حتى فعلناه ، ونحن كنا جاهلين بالأمر ، قيل: كما نعلم أن الجاهل بما عليه في الفعل من الضرر لا عبرة برضاه وإذنه ، وإنما يصح الرضاء والإذن ممن يعلم ما يأذن فيه ويرضى به ، وما كان على الإنسان فيه ضرر راجح لا يرضى به إلاّ لعدم علمه وإلا فالنفس تمتنع بذاتها من الضرر الراجح .

ولهذا كان من اشترى المعيب والمدلس والمجهول السعر ولم يعلم بحاله غير راض به ، بل له الفسخ بعد ذلك ، كذلك الكفر والجنون والفاحشة بالأهل لا يرضى بها إلا من لم يعلم بما فيها من الضرر عليه ، فإذا أذن فيها لم يسقط حقه ، بل يكون مظلوماً ، ولو قال : أنا أعلم ما فيها من العقاب وأرضى به كان كذباً ، بل هو من أجهل الناس بما يقوله .

ولهذا لو تكلم بكلام لا يفهم معناه ، وقال نويت موجبه عند الله لم يصح ذلك في أظهر القولين ، مثل أن يقول : « بهشم » ولا يعرف معناها ، أو

١١) سورة الأحزاب آية رقم ٦٦ - ٦٨ .

<sup>(</sup>۲) سورة الأعراف آية رقم ۳۸.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت آية رقم ٢٩.

يقول: أنت طالق إن دخلت الدار وينوي موجبها من العربية ، وهو لا يعرف ذلك ، فإن النية والقصد والرضا مشروط بالعلم ، في لم يعلمه لا يرضى به ، إلا إذا كان راضياً به مع العلم ، ومن كان يرضى بأن يكفر ويجن وتفعل الفاحشة به وبأهله ، فهو لا يعلم ما عليه في ذلك من الضرر ، بل هو سفيه ، فلا عبرة برضاه وإذنه ، بل له حق عند من ظلمه وفعل به ذلك غير ما لله من الحق ، وإن كان حق هذا دون حق المنكر المانع .

ولهذا قال يـوسف عليه السـلام: ﴿ إِنَّـهُ رَّبِي أَحْسَنَ مَشْوَايَ إِنَّـهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ (١) يقول: متى أفسدت امـرأته كنت ظـالمًا بكـل حال ، وليس هـذا جزاء إحسانه إليّ .

والناس إذا تعاونوا على الإِثم والعدوان أبغض بعضهم بعضاً ، وإن كانوا فعلوه بتراضيهم ، قال طاوس (٢) : ما اجتمع رجلان على غير ذات الله إلا تفرقا عن تقال ، وقال الخليل عليه السلام : ﴿ إِنَّمَا اتَّخَذْتُمْ مِن دُونِ الله أَوْثَاناً مَوَدَّةَ بَيْنكُمْ فِي الحَيَاةِ الدُّنيَا ، ثُمَّ يَوْمَ القِيَامَةِ يَكْفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْض ، ويَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضاً ، وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ ، وَمَا لَكُم مِنْ نَاضِرِينَ ﴾ (٣) . وهؤلاء لا بكفر بعضهم ببعض ويلعن بعضهم بعضاً لمجرد كونه عصى الله ، بل لما حصل يكفر بعضهم ببعض ويلعن بعضهم بعضاً لمجرد كونه عصى الله ، بل لما حصل له بمشاركته ومعاونته من الضرر وقال تعالى عن أهل الجنة التي أصبحت

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٢٣.

<sup>(</sup>٢) هو طاوس بن كيسان الخولاني الهمداني بالولاء ، أبو عبد الرحمن من أكبابر التبابعين تفقهاً في الدين ورواية للحديث ، وتقشفاً في العيش وجرأة على وعظ الخلفاء والملوك ، أصله من الفرس ومولده عام ٣٣ هـ في اليمن ، توفي حاجاً بالمزدلفة عام ١٠٦ هـ وكان هشام بن عبد الملك حاجاً تلك السنة ، فصلى عليه وكان يأبي القرب من الملوك والأمراء . قال ابن عيينة : فتجنبوا السلطان ثلاثة . أبو ذر ، وطاوس ، والثوري .

راجع تهذيب التهذيب ٥ : ٨ وصفة الصفوة ٢ : ١٦٠ وحلية الأوليـاء ٤ : ٣ وابن خلكان ١ : ٣٣٣

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت آية رقم ٢٥.

كَالْصَرِيمَ، ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَلَاوَمُونَ ﴾ (١) أي يلوم بعضهم بعضهم بعضاً . وقال : ﴿ الْأَخِلاءُ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوًّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴾ (٢) .

فالمخالة إذا كانت على غير مصلحة الاثنين كانت عاقبتها عداوة ، وإنما تكون على مصلحتها إذا كانت في ذات الله ، فكل منها وإن بذل للآخر إعانة على ما يطلبه واستعان به بإذنه فيها يطلبه ، فهذا التراضي لا اعتبار به ، بل يعود تباغضاً وتعادياً وتلاعناً ، وكل منها يقول للآخر : لولا أنت ما فعلت أنا وحدي هذا، فهلاكي كان مني ومنك .

والرب لا يمنعها من التباغض والتعادي والتلاعن ، فلو كان أحدهما ظالمًا للآخر فيه لنهي عن ذلك . ويقول كل منها للآخر : أنت لأجل غرضك أوقعتني في هذا ؛ كالزانيين كل منها يقول للآخر ، لأجل غرضك فعلت معي هذا ، ولو امتنعت لم أفعل أنا هذا ، لكن كل منها له على الآخر مثل ما للآخر عليه ؛ فتعادلا .

ولهذا إذا كان الطلب والمراودة من أحدهما أكثر كان الآخر يتظلمه ويلعنه أكثر ، وإن تساويا في الطلب تقاوما ، فإذا رضي الزوج بالدياثة فإنما هو لإرضاء الرجل أو المرأة لغرض له آخر ؛ مثل أن يكون محباً لها ، ولا تقيم معه إلا على هذا الوجه ، فهو يقول للزاني بها : أنت لغرضك أفسدت على امرأتي ، وأنا إنما رضيت لأجل غرضها ، فأنت لما أفسدت على امرأتي وظلمتني فعلت

<sup>(</sup>۱) سورة القلم آية رقم ۳۰ ذكر بعض السلف أن هؤ لاء كانوا من أهل اليمن ، قال سعيد بن جبير كان من قرية يقال لها خروان على ستة أميال من صنعاء ، وقيل : كانوا من أهل الحبشة ، وكان أبوهم قد خلف لهم هذه الجنة وكانوا من أهل الكتاب، وقد كان أبوهم يسير فيها سيرة حسنة فكان ما يستغل منها يرد فيها ما تحتاج إليه ، ويدخر للياله قوت سنتهم ويتصدق بالفاضل ، فلما مات ، وورثه بنوه قالوا لقد كان أبونا أحمق إذ كان يصرف من هذه شيئاً للفقراء ولو أنا منعناهم لتوفر ذلك علينا فلما عزموا على ذلك عوقبوا بنقيض قصدهم فأذهب الله ما بأيديهم كلية رأس المال والربح والصدقة فلم يبق لهم شيء .

<sup>(</sup>۲) سورة الزخرف آية رقم ٦٧ .

معي ما فعلت . ومن ذلك أنه لو قال : إني أخاف الله أن يعاقبني ونحو ذلك لقالت : أنت إنما تترك غرضي لغرضك في النجاة ، وأنا سيدتك فينبغي أن تقدم غرضي على غرضك ، فلما قال : ﴿ إِنَّهُ رَبِّ أَحْسَنَ مَثْوَايَ ﴾ (١) علل بحق سيده الذي يجب عليه وعليها رعاية حقه .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٢٣٠٪.

## فصل

وفي قـول يوسف : ﴿ رَبِّ السَّجْنُ أَحَبُّ إِنَيَّ مِمَّا يَـدْعُـونَنِي إِلَيْهِ ، وَإِلاَّ تَصْرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُن مِنَ الجَاهِلِينَ ﴾ (١) عبرتان :

« إحداهما » : إختيار السجن والبلاء على الذنوب والمعاصي .

و« الثانية » طلب سؤال الله ودعائه أن يثبت القلب على دينه ، ويصرفه إلى طاعته ، وإلا فإذا لم يثبت القلب وإلا صبا إلى الأمرين بالذنوب ، وصار من الجاهلين .

ففي هذا توكل على الله واستعانة بمه أن يثبت القلب على الإيمان والطاعة ، وفيه صبر على المحنة والبلاء ، والأذى الحاصل إذا ثبت على الإيمان والطاعة .

وَهَذَا كَقُـولُ مُـوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ لَقُومُهُ : ﴿ اسْتَعِينُوا بِاللَّهِ وَاصْبِرُوا إِنَّ

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٣٣ وتمشياً مع عفة يوسف عليه السلام وصبره على هذا البلاء . ورد في الصحيحين عن رسول الله ـ ﷺ قال : سبعة يظلهم في ظله يوم القيامة يـوم لا ظل إلا ظله : إمام عادل وشاب نشأ في عبادة الله ، ورجل قلبه معلق بالمسجد إذا خرج منه حتى يعود إليه ، ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه ، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما أنفقت يمينه ، ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال : إني أخاف الله ، ورجل ذكر الله خالياً ففاضت عيناه » .

الأَرْضَ لله يُورِثُها مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ، وَالعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (١) لما قال فرعون : ﴿ سَنُقَتِّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ ، وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهُرِونَ ﴾ (٢) ، ﴿ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ : اسْتَعِينُوا بالله وَاصْبِرُوا ، إِنَّ الأَرْضَ لله يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ، وَالعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ .

وكذلك قوله : ﴿ وَالَّذِينَ هَاجَوُوا فِي اللهُ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا لَنُبُوَّءَ مَّهُمْ فِي اللهُ نِيَا حَسَنَةً ، وَلَأَجْرُ الآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الَّذِينَ صَبَرُوا لَنُبُوّءَ مَّهُمْ فِي اللَّهُ نَيْ اللَّهُ لَا يُضِيعُ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (٣) ومنه قول يوسف عليه السلام : ﴿ فَإِنَّ الله لاَ يُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ ﴾ (٤) وهو نظير قوله : ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لاَ يَضُرّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً ﴾ (٥) : وقوله : ﴿ بَلَىٰ إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدُكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ آلَافٍ مِنَ اللَّائِكَةِ مُسَوّمِينَ ﴾ (١) .

فلا بد من التقوى بفعل المأمور والصبر على المقدور ، كما فعل يوسف عليه السلام : اتقى الله بالعفة عن الفاحشة ، وصبر على أذاهم له بالمراودة والحبس ، واستعان الله ودعاه ، حتى يثبته على العفة فتوكل عليه أن يصرف عنه كيدهن ، وصبر على الحبس . وهذا كما قال تعالى : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنًا بِالله فَإِذَا أُوْذِيَ فِي الله جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ الله ﴿ (٧) وكما قال تعالى :

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية رقم ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية رقم ٤١ ـ ٤٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف آية رقم ٩٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران آية رقم ١٢٠ .

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران آية رقم ١٢٥ .

<sup>(</sup>٧) سورة العنكبوت آية رقم ١٠ قال ابن عباس يعني فتنته أن يرتد عن دينه إذا أوذي في الله ، وكذا قال غيره من علياء السلف وهذه الآية كقوله تعالى : ﴿ ومن الناس من يعبد الله على حرف فإن أصابه خير اطمأن به وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه ﴾ الى قول ه تعالى : ﴿ ذلك هو الضلال البعيد ﴾ .

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ الله عَلَى حَرْفِ ، فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اطْمَأَنَّ بِهِ ، "وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَةٌ انقَلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ ، خَسِرَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ ، ذَلِكَ هُو الحُسْرَانُ الْبَعِيدُ اللَّهِينُ ، يَدْعُو مِن دُونِ الله مَا لاَ يَضُرُّهُ وَمَا لاَ يَنْفَعُهُ ، ذَلِكَ هُو الضَّلالُ البَعِيدُ للَّهِ عَلَى مَنْ فَقْعِهِ ، لبئس المَوْلَى ولبئس العَشِيرُ ﴾ فإنه لا بد من أذى لكل من كان في الدنيا ، فإن لم يصبر على الأذى في طاعة الله ، بل اختار لكل من كان ما عصل له من الشر أعظم مما فر منه بكثير . ﴿ وَمِنْهُم مَن يَقُولُ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالأَذَى في المُذَى في المُوان والأذى في الشّذَن في ولا تَفْتِني ، ألا في الفِتْنَةِ سَقَطُوا ﴾ (٢) ومن احتمل الهوان والأذى في طاعة الله على الكرامة والعز في معصية الله ، كما فعل يوسف عليه السلام وغيره من الأنبياء والصالحين ، كانت العاقبة له في الدنيا والآخرة ، وكان ما حصل له من الأذى قد انقلب نعياً وسروراً ، كما أن ما يحصل لأرباب الذنوب من التنعم من الأذوب ينقلب حزناً وثبوراً .

فيوسف على حاف الله من الذنوب، ولم يخف من أذى الخلق وحبسهم إذا أطاع الله ؛ بل آثر الحبس والأذى مع الطاعة على الكرامة والعز وقضاء الشهوات ونيل الرياسة والمال مع المعصية ، فإنه لو وافق امرأة العزيز نال الشهوة ، وأكرمته المرأة بالمال والرياسة ، وزوجها في طاعتها ، فاختار يوسف الذل والحبس ، وترك الشهوة والخروج عن المال والرياسة ، مع الطاعة على العز والرياسة والمال وقضاء الشهوة مع المعصية . بل قدم الخوف من الخالق على الخوف من المخلوق ، وإن آذاه بالحبس والكذب فإنها كذبت عليه فزعمت أنه راودها ثم حبسته بعد ذلك . وقد قيل : إنها قالت لزوجها إنه هتك عرضي لم يكنها أن تقول له راودني ، فإن زوجها قد عرف القصة ، بل كذبت عليه كذبة

الحج آية رقم ١١ ـ ١٣ .

<sup>(</sup>Y) سورة التوبة آية رقم 24 روي عن ابن عباس ومجاهد ، وغير واحد أنها نزلت في الجد بن قيس ، وقد كان الجد بن قيس هذا من أشراف بني سلمة ، وفي الصحيح أن رسول الله على الله على أنا نبخله فقال رسول الله على أنا نبخله فقال رسول الله وأي داء أدوأ من البخل . . ؟ ولكن سيدكم الفتي الجعد الأبيض بشر بن البراء بن معرور » .

تروج على زوجها ، وهو أنه قد هتك عرضها بإشاعة فعلها ، وكانت كاذبة على يوسف لم يذكر عنها شيئاً ، بل كذبت أولاً وآخراً ، كذبت عليه بأنه طلب الفاحشة ، وكذبت عليه بأنه أشاعها ، وهي التي طالبت وأشاعت ، فإنها قالت للنسوة : فذلكن الذي لمتنني فيه ، ولقد راودته عن نفسه فاستعصم ، فهذا غاية الإشاعة لفاحشتها لم تستر نفسها .

والنساء أعظم إخباراً بمثل ذلك ، وهن قبل أن يسمعن قولها قد قلن في المدينة : ﴿ امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسه ﴾ فكيف إذا اعترفت بذلك وطلبت رفع الملام عنها ؟ وقد قيل : إنهن أعنها على المراودة ، وعذلته علي الامتناع ، ويدل على ذلك قوله : ﴿ وَإِلاّ تَصْرِفْ عَني كَيْدَهُنَّ أَصبُ إِلَيْهِنَّ ﴾ (١) وقوله : ﴿ وَإِلاّ تَصْرِفْ عَني كَيْدَهُنَ أَصبُ إِلَيْهِنَّ ﴾ (١) وقوله : ﴿ وَأَلِمْ تَلْيَمُ ﴾ (١) فندل على النسوة الملآي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴾ (١) فندل على أن هناك كيداً منهن ، وقد قال لهن الملك : ﴿ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَاوَدْتُنَّ يُوسُفَ عَنْ نَفْسِهِ ، قُلْنَ حَاشَ لله مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِنْ شُوءٍ ، قَالَتِ امْرَأَةُ العَزِيزِ : الآنَ حَصْحَصَ الحَقُّ أَنَا رَاوَدْتُهُ عَنْ نَفْسِهِ وَإِنَّهُ كِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ (٣) فهن لم يراودنه لأنفسهن ، إذ كان ذلك غير ممكن ، وهو عند المرأة في بيتها وتحت حجرها ، لكن قد يكن أعنَّ المرأة على مطلوبها .

وإذا كان هذا في فعل الفاحشة فغيرها من الذنوب أعظم ، مثل الظلم العظيم للخلق ، كقتل النفس المعصومة ، ومثل الإشراك بالله ، ومثل القول على الله بغير علم . قال تعالى : \_

﴿ قُلْ إِنَّهَا حَرَّمَ رَبِّي الفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ، وَالإِنْمَ وَالبَغْيَ بِغَيْر

سورة يوسف آية رقم ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ٥١ .

الحَقّ، وَأَنْ تُشْرِكُوا بِالله مَا لَمْ يُنَزّلْ بِهِ سُلْطَاناً . وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى الله مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١) . فهذه أجناس المحرمات التي لا تباح بحال ، ولا في شريعة ، وما سواها ـ وإن حرم في حال ـ فقد يباح في حال .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ٣٣.

### فصل

وأما قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلاَ أَنْ رَأَى بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ (١) فالحم : السم جنس تحته نوعان كها قال الإمام أحمد : الهم همان ، هم خطرات وهم إصرار ، وقد ثبت في الصحيح عن النبي \_ ﷺ - أن العبد إذا هم بسيئة لم تكتب عليه ، وإذا تركها لله كتبت له حسنة . وإن عملها كتبت له سيئة واحدة ، وإن تركها من غير أن يتركها لله لم تكتب له حسنة ، ولا تكتب عليه سيئة ، ويوسف ﷺ - هم هما تركه لله ، ولذلك صرف الله عنه السوء والفحشاء لإخلاصه . وذلك إنما يكون إذا قام المقتضي للذنب وهو الهم وعارضه الإخلاص الموجب لانصراف القلب عن الذنب لله . فيوسف عليه السلام لم يصدر منه إلا حسنة يثاب عليها وقال تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُبْصِرُونَ ﴾ (٢) وأما ما ينقل من أنه حل سراويله مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُبْصِرُونَ ﴾ (٢) وأما ما ينقل من أنه حل سراويله

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية رقم ٢٠١ أورد الحافظ أبو بكر بن مرداويه ههنا حديث عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه . قال : جاءت امرأة الى النبي ﷺ ـ وبها طيف فقالت يا رسول الله : ادع الله أن يشفيني فقال : إن شئت دعوت الله فشفاك وإن شئت صبرت ولك الجنة ، فقالت : بل أصبر ولي الجنة ، ولكن ادع الله أن لا أتكشف فدعا لها فكانت لا تتكشف وأخرجه الحاكم في مستدركه ، وقال صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، وقد ذكر الحافظ ابن عساكر في تاريخه في ترجمة عمرو بن جامع من تاريخه أن شاباً كان يتعبد في المسجد فهويته امرأة فدعته الى نفسها فها زالت به حتى كاد يدخل معها المنزل فذكر هذه الآية ﴿ إن اللَّين اتقوا إذا مسهم =

وجلس مجلس الرجل من المرأة ، وأنه رأى صورة يعقوب عاضاً على يده ، وأمثال ذلك فكله مما لم يخبر الله به ولا رسوله ، وما لم يكن كذلك فإنما هو مأخوذ عن اليهود الذين هم من أعظم الناس كذباً على الأنبياء ، وقدحاً فيهم ، وكل من نقله من المسلمين فعنهم نقله ، لم ينقل من ذلك أحد عن نبينا \_ على حرفاً واحداً . وقوله ﴿ وَمَا أُبَرِّى ءُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةُ بِالسُّوءِ إلاَّ مَا رَحِمَ رَبِي ﴾ (١) فمن كلام امرأة العزيز كما يدل القرآن على ذلك دلالة بينة لا يرتاب فيها من تدبر القرآن حيث قال تعالى : ﴿ وَقَالَ المَلِكُ اثْتُونِي بِهِ فَلَمَّا جَاءَهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعْ إلى رَبِّكَ فَسْأَلْهُ مَا بَالُ النَّسْوةِ اللآي قَطَّعْنَ أَيْدِيهُنَّ إِنَّ رَبِي كِيْدِهِنَ عَلِيمٌ . قَالَ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَاوَدْتُنَّ يُوسُفَ عَنْ نَفْسِهِ قُلْنَ حَاشَ لله مَا مَا أَسُونُ الله لا يَعْدِهِ وَانَّةً لَنَ الصَّادِقِينَ ذَلِكَ لِيعْلَمَ أَنِي لَمُ أَخُنهُ بِالغَيْبِ وَأَنَّ الله لاَ يَهْدِي كَيْدَ عَلْمُ الْمَا يَنْ الصَّافِي إِنَّ النَّسُوةُ العَزِيز ، ويوسف إذ ذاك في السجن لم غَفُورٌ رَحِيم ﴾ (٢) فهذا كله كلام امرأة العزيز ، ويوسف إذ ذاك في السجن لم يُخشر بعد إلى الملك ولا سمع كلامه ولا رآه .

ولكن لما ظهرت براءته في غيبته كها قالت امرأة العزيز ﴿ ذلك ليعلم أني لم أخنه بالغيب ﴾.

أي لم أخنه في حال مغيبه عني ، وإن كنت في حال شهوده راودته فحينتُـذ ﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ ائْتُونِي بِهِ أَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِي فَلَمًّا كَلَّمَهُ قَالَ : إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ ﴾ (٣) .

طائف من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون ﴾ فخر مغشياً عليه .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٥٣ .

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف آية رقم ٥٠ ـ ٢٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ١٥٥.

وقد قال كثير من المفسرين : إن هذا من كلام يـوسف ، ومنهم من لم يذكر إلا هذا القول ، وهو قول في غاية الفساد ، ولا دليل عليه بل الأدلـة تدل على نقيضه ، وقد بسط الكلام على هذه الأمور في غير هذا الموضوع .

#### فصل

واختيار النبي على له ولأهله الاحتباس في شعب بني هاشم بضع سنين ، لا يبايعون ولا يشارون ، وصبياتهم يتضاغون من الجوع ، قد هجرهم وقلاهم قومهم ، هذا أكمل من حال يوسف عليه السلام (١) .

فإن هؤلاء كانوا يدعون الرسول إلى الشرك ، وأن يقول على الله غير الحق ، يقول : ما أرسلني ولا نهى عن الشرك . وقد قال تعالى : - ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْحَيْنَا إلَيْكَ ، لِتَفْتَرِيَ عَلَيْنَا غَيْرَهُ ، وَإِذَا لاَتَّخَذُوكَ خَلِيلًا ، وَلَوْلاَ أَنْ ثَبَّنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكَنُ إلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلًا، إِذَا لاَذَقْنَاكَ ضِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ المَمَاتِ، ثُمَّ لاَ تَجَدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً ، وَإِنْ كَادُوا لَيستَفِرُّونَكَ مِنَ الأَرْض لِيُخْرَجُوكَ مِنْهَا . وَإِذَا لاَ يَلْبَثُونَ خِلاَقَكَ إلاَّ قَلِيلًا ، سُنَّةَ مَنْ قَدْ أَرْسَلْنَا الأَرْض لِيُخْرَجُوكَ مِنْهَا . وَإِذَا لاَ يَلْبَثُونَ خِلاَقَكَ إلاَّ قَلِيلًا ، سُنَّة مَنْ قَدْ أَرْسَلْنَا

<sup>(1)</sup> قصة شعب بني هاشم . والوثيقة التي كتبتها قريش ، والصبر الشديد والألام القواتن الذي تعرض له رسول الله \_ ﷺ \_ في تلك الفترة العصيبة من بداية الدعوة الإسلامية \_ ويقابل هذا الاغراء الكبير والنعيم الوافر الذي كانت تعده قريش للرسول \_ ﷺ \_ إذا رجع عن هذه الدعوة وتركهم وأصنامهم \_ ولكن الرسول \_ ﷺ \_ آثر الجوع والحرمان والتنكيل لأصحابه حتى يظهر الله هذا الأمر . كما قال كلمته المشهورة : والله يا عم لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري ما تركت هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك دونه » .

راجع قصة شعب بني هاشم ووثيقة المقاطعة في سيرة ابن هشام الجزء الأول

## قَبْلَكَ مِن رُسُلِنَا . وَلاَ تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْوِيلاً ﴾ (١)

وكان كذب هؤلاء على النبي ﷺ أعظم من الكذب على يــوسف، . فإنهم قالوا: إنه ساحر، وإنه كاهن ، وإنه مجنون ، وإنه مفتر ، وكل واحدة من هؤلاء أعظم من الزنا والقذف ، لا سيما الزنا المستور الذي لا يدري بــه أحد ، فإن يوسف كذب عليه في أنه زني ، وأنه قذفها وأشاع عنها الفاحشة ، فكان الكذب على النبي على أعظم من الكذب على يوسف. وكذلك الكذب على أولى العزم ، مثل نوح وموسى ، حيث يقال عن الواحد منهم : إنه مجنون ، وإنه كذاب ، يكذب على الله ، وما لقى النبي ﷺ وأصحابه من أذى المشركين أعظم من مجرد الحبس ، فإن يوسف حبس وسكت عنه ، والنبي ﷺ وأصحابه كانوا يؤذون بالأقوال والأفعال مع منعهم من تصرفاتهم المعتادة . وهذا معنى الحبس ، فإنه ليس المقصود بالحبس سكناه في السجن ، بل ألمراد منعه من التصرف المعتاد ، والنبي ع الله لم يكن لـه حبس ، ولا لأبي بكر ، بـل أول من اتخـذ السجن عمر ، وكـان النبي ﷺ يسلم الغريم إلى غريمه ويقول: « ما فعل أسيرك » فيجعله أسيراً معه ، حتى يقضيه حقه ، وهذا هو المطلوب من الحبس. والصحابة \_ رضى الله عنهم \_ منعوهم من التصرف بمكة أذى لهم ، حتى خرج كثير منهم إلى أرض الحبشة ، فاختاروا السكني بين أولئك النصاري عند ملك عادل على السكني بين قومهم ، والباقون أخرجوا من ديارهم وأموالهم أيضاً مع ما آذوهم به ، حتى قتلوا بعضهم وكانوا يضربون بعضهم ويمنعون بعضهم ما يحتاج إليه، ويضعون الصخرة على بطن أحدهم في رمضاء مكة (٢) ، إلى غير ذلك من أنواع

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء آية رقم ٧٣ ـ ٧٧ .

 <sup>(</sup>٢) إن التاريخ يحدثنا حديثاً مستفيضاً عن هؤلاء الصحابة الأول الذين اعتنقوا الاسلام وكيف أن قريشاً كانت تصب عليهم العذاب صباً كما فعلت مع أسماء . أم عمار بن ياسر الذي صب أبو يـ

الأذى . وكذلك المؤمن من أمة محمد على يختار الأذى في طاعة الله على الإكرام مع معصيته ، كأحمد بن حنبل اختار القيد والحبس والضرب على موافقة السلطان ، وجنده ، على أن يقول على الله غير الحق في كلامه (١) ، وعلى أن يقول ما لا يعلم أيضاً ، فإنهم كانوا يأتون بكلام يعرف أنه مخالف للكتاب والسنة ، فهو باطل ، وبكلام مجمل يحتاج إلى تفسير ، فيقول لهم الإمام أحمد : ما أدري ما هذا ؟ فلم يوافقهم على أن يقول على الله غير الحق ، ولا على أن يقول على الله ما لا يعلم .

جهل عليها صنوفاً عدة من النكار والتعذيب حتى فارقت الحياة ولم تتلفظ بكلمة واحدة ضد دين الله ولا رسوله محمد \_ ﷺ - وكذلك ما فعل ببلال مؤذن الرسول - ﷺ - وهـ و يقول أحـد أحد .
 ويمر الرسول على آل ياسر ويشاهد بنفسه الهول الأكبر الذي يتعرض له هؤلاء فيقول لهم : صبراً آل ياسر فموعدكم الجنة » .

<sup>(</sup>١) وأيضاً الامام أحمد بن حنبل تعرض لسياط العباسيين وألقي به في السجن ، ويتوجه إليه الخليفة ليقول كلمة واحدة ، كلمة يتلفظ بها حتى يرفع عنه السوط والسيف . ولكن الرجل الأمة أحس في هذه اللحظة أنه لا يملك من أمر نفسه شيء ، وإنما هي حياة الأمة لا حياة أحمد بن حنبل فلو غير أو بدل لماتت الأمة الإسلامية وعاش أحمد بن حنبل ، ولكنه اختار الثانية ـ وهو أن يحوت أحمد بن حنبل حتى تعيش الأمة الاسلامية ويسلم لها معتقدها ودينها .

#### فصل

وقال شيخ الإِسلام رحمه الله بعد كلام

[ يهم أحدهم ] بالذنب فيذكر مقامه بين يدي الله فعاصه ، فكان يـوسف عن خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى .

ثم إن يوسف عليه الصلاة والسلام كان شاباً عزباً أسيراً في بلاد العدو ، حيث لم يكن هناك أقارب أو أصدقاء فيستحي منهم إذا فعل فاحشة ، فإن كثيراً من الناس يمنعه من مواقعة القبائح حياؤ ه ممن يعرفه ، فإذا تغرب فعل ما يشتهيه ، وكان أيضاً خالياً لا يخاف مخلوقاً ، فحكم النفس الأمارة - لو كانت نفسه كذلك - أن يكون هو المتعرض لها ، بل يكون هو المتحيل عليها ، كما جرت به عادة كثير ممن له غرض في نساء الأكابر إن لم يتمكن من الدعوة ابتداء ، فإما إذا دعي ولو كانت الداعية خدامة لكان أسرع مجيب ، فكيف إذا كانت الداعية سيدته الحاكمة عليه ، التي يخاف الضرر بمخالفتها ؟!

ثم إن زوجها الذي عادته أن يـزجر المـرأة لم يعاقبهـا ، بل أمـر يوسف بالإعراض ، كما ينعر الديوث ثم إنها استعانت بالنساء وحبسته . وهو يقــول : ﴿ رَبِّ السَّجْنُ أَحَبُ إِلَيَّ مِمَّا يَدْعُــونَنِي إِلَيْهِ ، وَإِلَّا تَصْـرِفْ عَنِّي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ

# إِلَيْهِنَّ وَأَكُن مِنَ الجَاهِلِينَ ﴾ (١) .

قليتدبر اللبيب هذه الدواعي التي دعت يوسف إلى ما دعته ، وإنه مع توفرها وقوتها ليس له عن ذلك صارف إذا فعل ذلك ، ولا من ينجيه من المخلوقين ، ليتبين له أن الذي ابتلى به يوسف كان من أعظم الأمور ، وأن تقواه وصبره عن المعصية - حتى لا يفعلها [مع] ظلم الظالمين له ، حتى لا يجيبهم - كان من أعظم الحسنات وأكبر الطاعات ، وأن نفس يوسف عليه الصلاة والسلام كانت من أزكى الأنفس ، فكيف أن يقول : ﴿ وَما أبرىء نفسي إن النفس لأمارة بالسوء ﴾ والله يعلم أن نفسه بريئة ليست أمارة بالسوء بل نفس زكية من أعظم النفوس زكاء ، والهم الذي وقع كان زيادة في زكاء نفسه وتقواها ، وبحصوله مع تركه لله لتثبت له به حسنة من أعظم الحسنات التي تزكي نفسه .

« الوجه السادس » أن قوله : ﴿ ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِّ لَمْ أَخُنْهُ بِالغَيْبِ ﴾ (٢) إذا كان معناه على ما زعموه أن يوسف أراد أن يعلم العزيز أني لم أخنه في امرأته على قول أكثرهم ؛ أو ليعلم الملك أو ليعلم الله لم يكن هنا ما يشار إليه ، فإنه لم يتقدم من يوسف كلام يشير به إليه ، ولا تقدم أيضاً ذكر عفافه واعتصامه ، فإن الذي ذكره النسوة قولهن : ﴿ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوءٍ ﴾ (٣) وقول امرأة العزيز : ﴿ أَنَا رَاوَدْتُهُ عَن نَفْسِهِ ﴾ (٤) وهذا فيه بيان كذبها فيها قالته أولاً ، ليس فيه نفس فعله الذي فعله هو .

فقول القائل: إن قوله ﴿ ذلك ﴾ من قول يوسف ، مع أنه لم يتقدم منه هنا قول ولا عمل لا يصح بحال .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٥٢ .

 <sup>(</sup>٣) (٤) سورة يوسف آية رقم ٥١.

« الوجه السابع » أن المعنى على هذا التقدير ـ لو كان هنا ما يشار إليه من قول يوسف أو عمله ـ إن عفتي عن الفاحشة كان ليعلم العزيز أني لم أخنه ، ويوسف عليه الصلاة والسلام إنما تركها خوفاً من الله ، ورجاء لشوابه ، ولعلمه بأن الله يراه ، لا لأجل مجرد علم مخلوق . قال الله تعالى :

﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا ، لَوْلاَ أَنْ رَأَى بُرْهَانَ رَبِّهِ ، كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالفَحْشَاءَ . إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُخْلَصِينَ ﴾ (١) فأخبر أنه رأى برهان ربه وأنه من عباده المخلصين .

ومن ترك المحرمات ليعلم المخلوق بذلك لم يكن هذا لأجل برهان من ربه ولم يكن بذلك مخلصاً فهذا الذي أضافوه إلى يوسف إذا فعله آحاد الناس لم يكن له ثواب من الله ، بل يكون ثوابه على من عمل لأجله . فإن قيل : فقد قال يوسف أولاً : ﴿ إِنَّهُ رَبِّ أَحْسَنَ مَثْوَايَ ، إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ (٢) .

قيل: إن كان مراده بذلك سيده: فالمعنى أنه أحسن إلي ، وأكرمني ، فلا يحل لي أن أخونه في أهله ، فإني أكون ظالماً ولا يفلح الظالم ، فتسرك خيانته في أهله خوفاً من الله لا ليعلم هو بذلك .

فإن قيل : مراده تأتي إظهار براءتي ليعلم العزيز أني لم أخنه بالغيب ، فالمعلل إظهار براءته لا نفس عفافه .

قيل : لم يكن مراده بإظهار براءته مجرد علم واحد ، بـل مراده علم الملك

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٢٤ وفي تفسير هذه الآية حديث عبد الرزاق عن معمر عن همام عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه . قال : قال رسول الله ﷺ \_ يقول الله تعالى : إذا هم عبدي بحسنة فاكتبوها له حسنة فإن عملها فاكتبوها له بعشر أمثالها ، وإن هم بسيئة فلم يعملها فاكتبوها حسنة فإنما تركها من جرائي فإن عملها فاكتبوها بمثلها » . وهذا الحديث مخرج في الصحيحين وله ألفاظ كثيرة هذا منها » .

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف آية رقم ۲۳ .

وغيره ، ولهذا قال للرسول : ﴿ ارْجِعْ إِلَىٰ رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ مَا بَالُ النَّسْوَة السلآتِ قَطَّعْنَ أَيْدِيهُنَّ ﴾ (١) ولو كان هذا من قول يوسف لقال : ذلك ليعلموا أني بريء وأني مظلوم .

ثم هذا لا يليق أن يذكر عن يوسف ، لأنه قد ظهرت براءته ، وحصل مطلوبه ، فلا يحتاج أن يقول ذلك لتحصيل ذلك ، وهم قد علموا أنه إنما تأخر لتظهر براءته ، فلا يحتاج مثل هذا أن ينطق به .

«الوجه الشامن» أن الناس عادتهم في مشل هذا يعرفون بما عملوه من لذك عنده قدر ، وهذا يناسب لو كان العزيز غيوراً ، وللعفة عنه جزاء كثير ، والعزيز قد ظهر عنه من قلة الغيرة وتمكين امرأته من حبسه مع الظالمين مع ظهور براءته ما يقتضي أن مثل هذا ينبغي في عادة الطباع أن يقابل على ذلك بمواقعة أهله ، فإن النفس الأمارة تقول في مثل هذا : هذا لم يعرف قدر إحساني إليه ، وصوني لأهله ، وكف نفسي عن ذلك ، بل سلطها ومكنها . فكثير من النفوس لو لم يكن في نفسها الفاحشة إذا رأت من حاله هذا تفعل الفاحشة ؛ إما نكاية فيه ومجازاة له على ظلمه ، وإما إلا من يعمل لله خائفاً منه ، وراجياً لثوابه ، لا من يريد تعريف الخلق بعمله .

« الوجه التاسع » إن الخيانة ضد الإمانة ، وهما من جنس الصدق والكذب ، ولهذا يقال : الصادق الأمين ، ويقال : الكاذب الخائن . وهذا حال امرأة العزيز ؛ فإنها لو كذبت على يوسف في مغيبه ، وقالت راودني لكانت كاذبة وخائنة ، فلما اعترفت بأنها هي المراودة كانت صادقة في هذا الخبر أمينة فيه ، ولهذا قالت : ﴿ وَإِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ (٢) فأخبرت بأنه صادق في تبرءته

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٥١ وأول الآية ﴿ قال ما خطبكن إذ راودتن يوسف عن نفسه قلن حاشا لله ما علمناعليه من سوءقالت امرأة العزيز الأن خصحص الحق أنا راودته عن نفسه وإنه لمن الصادقين ﴾

نفسه دونها .

فأما فعل الفاحشة فليس من باب الخيانة والأمانة. ولكن هو [من] باب الظلم والسوء والفحشاء ، كما وصفها الله بذلك في قوله تعالى عن يوسف : ﴿ مَعَاذَ الله ، إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثْوَايَ ، إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾ (١) ولم يقل هنا الخائنين ـ الله ، إنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثْوَايَ ، إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالُونَ ﴾ (١) ولم يقل هنا الخائنين ثم قال تعالى : ـ ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السَّوةَ وَالفَحْشَاءَ . إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُخْلَصِين ﴾ (١) ولم يقل لنصرف عنه الخيانة . فليتدبر اللبيب هذه الدقائق في كتاب الله تعالى .

« الوجه العاشر » أن في الكلام المحكي الذي أقره الله تعالى : ﴿ إِنَّ النَّفُسُ لأَمَارَة بِالسَّوِءِ إِلاَّ مَا رَحْمَ رَبِي ﴾ وهذا يدل على أنه ليس كل نفس أمارة بالسوء ، بل ما رحم ربي ليس فيه النفس الأمارة بالسوء .

وقد ذكر طائفة من الناس أن النفس لها ثلاثة أحوال: تكون أمارة بالسوء (٣)، ثم تكون لوامة، أي تفعل الذنب ثم تلوم عليه (٤)، أو تتلوم فتتردد بين الذنب والتوبة، ثم تصير مطمئنة (٥).

و« المقصود هنا » أن ما رحم ربي من النفوس ليست بأمارة ، وإذا كانت النفوس منقسمة إلى مرحومة وأمارة فقد علمنا قطعاً أن نفس امرأة العزيز من النفوس الأمارة بالسوء ، لأنها أمرت بذلك مرة بعد مرة ، وراودت وافترت ، واستعانت بالنسوة وسجنت وهذا من أعظم ما يكون من الأمر بالسوء .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٢٤ .

 <sup>(</sup>٣) قال تعالى : ﴿ وما أبرىء نفسي إن النفس لأمارة بالسوء ﴾ .

<sup>(3)</sup> قال تعالى : ﴿ لا أقسم بيوم القيامة ، ولا أقسم بالنفس اللوامة ﴾ . روى ابن جرير عن أبي كريب ، عن وكيع عن اسرائيل به وقال ابن جرير : حدثنا محمد بن بشار ، حدثنا مؤمل ، حدثنا سفيان عن ابن جريج عن الحسن بن مسلم عن سعيد بن جبير في قوله : ولا أقسم بالنفس اللوامة . قال تلوم على الخير والشر » .

 <sup>(</sup>٥) قال تعالى ﴿ يا أيتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية مرضية ﴾ . سورة الفجر آية رقم
 ٧٧

وأما يوسف عليه الصلاة والسلام فإن لم تكن نفسه من النفوس المرحومة عن أن تكون أمارة فيا في الأنفس مرحوم ، فإن من تدبر قصة يوسف علم أن الذي رحم به وصرف عنه من السوء والفحشاء من أعظم ما يكون ، ولولا ذلك لما ذكره الله في القرآن وجعله عبرة ، وما من أحد من الصالحين الكبار والصغار إلا ونفسه إذا ابتليت بمثل هذه الدواعي أبعد عن أن تكون مرحومة من نفس يوسف ، وعلى هذا التقدير : فإن لم تكن نفس يوسف مرحومة ، فيا في النفوس مرحومة ، فإذا كل النفوس أمارة بالسوء ، وهو خلاف ما في القرآن . ولا يلتفت الى الحكاية المذكورة عن مسلم بن يسار (١) : أن أعرابية دعته إلى نفسها ، وهما في البادية ، فامتنع وبكى ، وجاء أخوه وهو يبكي فبكى وبكت المرأة ، وذهبت في البادية ، فامتنع وبكى ، وجاء أخوه وهو يبكي فبكى وبكت المرأة ، وذهبت فنام فرأى يوسف في منامه ، وقال : أنا يوسف الذي هممت ، وأنت مسلم الذي لم تهم ، فقد يظن من يسمع هذه الحكاية أن حال مسلم كان أكمل وهذا الذي لم تهم ، فقد يظن من يسمع هذه الحكاية أن حال مسلم كان أكمل وهذا

«أحدهما » أن مسلماً لم يكن تحت حكم المرأة المراودة ولا لها عليه حكم ، ولا لها عليه قدرة أن تكذب عليه ، وتستعين بالنسوة وتحبسه ، وزوجها لا يعينه ولا أحد غير زوجها يعينه على العصمة ، بل مسلم لما بكى ذهبت تلك المرأة ، ولو استعصمت لكان صراخه منها أو خوفها من الناس يصرفها عنه ، وأين هذا عما ابتلى به يوسف عليه الصلاة والسلام ؟

« الثاني » أن ألهم من يوسف لما تركه لله كان له به حسنة ، ولا نقص عليه ، وثبت في الصحيحين من حديث السبعة الذين «يظلهم » الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله : رجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال : ﴿ إِنّي أَخَافَ الله رب العالمين ﴾ (٢) وهذا لمجرد الدعوة ، فكيف بالمراودة والإستعانة والحبس ؟ .

<sup>(</sup>١) هـو مسلم بن يسار الأمـوي بالـولاء أبو عبـد الله ، فقيه نـاسك من رجـال الحديث ، أصله من مكة ـ سكن البصرة ، فكان مفتيها وتوفي بها عام ١٠٨ هـ .

راجع تهذيب التهذيب ١٠ : ١٤٠ وحلية الأولياء ٢ : ٢٩٠

<sup>(</sup>٢) الحديث عند البخاري في كتاب الآذان ٣٦ باب من جلس في المسجد ينتظر الصلاة وفضل =

ومعلوم أنها كانت ذات منصب ، وقد ذكر أنها كانت ذات جمال وهذا هو الظاهر ، فإن امرأة عزيز مصر يشبه أن تكون جميلة ، وأما البدوية الداعية لمسلم فلا ريب أنها دون ذلك ، ورؤياه في المنام وقوله : أنا يوسف الذي هممت وأنت مسلم الذي لم تهم غايته أن يكون بمنزلة أن يقول ذلك له يوسف في اليقظة ، وإذا قال هذا : كان هذا خيراً له ومدحاً وثناء ، وتواضعاً من يوسف ، وإذا تواضع الكبير مع من دونه لم تسقط منزلته .

« الوجه الحادي عشر » أن هذا الكلام فيه ـ مع الاعتراف بالذنب الاعتذار بذكر سببه ، فإن قولها : ﴿ أنا راودته عن نفسه وإنه لمن الصادقين ﴾ فيه اعتراف بالذنب ، وقولها : ﴿ وما أبرىء نفسي إن النفس لأمارة بالسوء ﴾ إشارة تطابق لقولها : ﴿ أنا راودته ﴾ أي أنا مقرة بالذنب ما أنا مبرئة لنفسي ، ثم بينت السبب فقالت : ﴿ إن النفس لأمارة بالسوء ﴾ فنفسي من هذا الباب ، فلا ينكر صدور هذا مني ، ثم ذكرت ما يقتضي طلب المغفرة والرحمة ، فقالت : إن ربي غفور رحيم .

فإن قيل: فهذا كلام من يقر بأن الزنا ذنب ، وأن الله قد يغفر لصاحبه . قلت: نعم ، والقرآن قد دل على ذلك . حيث قال زوجها: 

﴿ يوسف أعرض عن هذا ، واستغفري لذنبك ﴾ فأمره لها بالاستغفار لذنبها دليل على أنهم كانوا يرون ذلك ذنباً ويستغفرون منه ، وإن كانوا مع ذلك مشركين ، فقد كانت العرب مشركين وهم يحرمون الفواحش ، ويستغفرون الله

المساجد ١٦٠ - حدثنا محمد بن بشار قال : حدثنا يحيى عن عبيد الله قال : حدثني خبيب بن عبد الرحمن عن حفص بن عاصم ، عن أبي هريرة عن النبي - ﷺ - وذكره . ورواه صاحب الموطأ في الشعر ١٤ - والترمذي في الزهد ٥٣ والنسائي في الأقضية ٢ وقد نظم السبعة العلامة أبو شامة عبد الرحمن بن اسماعيل فيها أنشده أبو اسحاق التنوخي إذناً عن أبي الهدى أحمد بن أبي شامة عن أبيه سماعاً من لفظه قال :

وقال النبي المصطفى ان سبعة ينظلهم الله الكريم بنظله عليه الشهاء متصدق وباك منصل والإمام بعدله.

منها . حتى أن النبي ﷺ لما بايع هند بنت عتبة (١) بن ربيعة بيعة النساء على أن لا تشرك بالله شيئاً ، ولا تسرق ولا تـزني . قالت : أوتـزني الحرة ؟ وكـان الزنـا معروفاً عندهم في الإماء .

ولهذا غلب على لغتهم أن يجعلوا الحرية في مقابلة الرق ، وأصل اللفظ هو العفة ، ولكن العفة عادة من ليست أمة ، بل قد ذكر البخاري في صحيحه عن أبي رجاء العطاردي ، أنه رأى في الجاهلية قرداً ين بقردة ، فاجتمعت القرود عليه حتى رجته (٢) .

وقد حدثني بعض الشيوخ الصادقين ، أنه رأى في جامع نوعاً من الطير قد باض ، فأخذ الناس بيضة ، وجاء ببيض جنس آخر من الطير ، فلها انفقس البيض خرجت الفراخ من غير الجنس ، فجعل الذكر يطلب جنسه ، حتى اجتمع منهن عدد فها زالوا بالأنثى حتى قتلوها ومثل هذا معروف في عادة البهائم .

والفواحش مما اتفق أهل الأرض على استقباحها وكراهتها ، وأولئك القوم كانوا يقرون بالصانع مع شركهم ، ولهذا قال لهم يـوسف : ﴿ يَا صَـاحِبَي السَّجْنِ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَم الله الـوَاحِدُ القَهَّـارُ؟ مَا تَعْبُـدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلاَّ

<sup>(</sup>۱) هي هند بنت عتبة بن ربيعة بن عبد شمس بن عبد مناف ، صحابيه قرشية ، عالية الشهرة ، وهي أم الخليفة الأموي معاوية بن أبي سفيان ، تزوجت أباه بعد مفارقتها لزوجها الأول الفاكهة بن المغيرة المخزومي في خبر طويل من طرائف أخبار الجاهلية وكانت فصيحة جريئة ، صاحبة رأي وحزم ، ونفس أبية تقول الشعر الجيد ، وكانت لها تجارة في خلافة عمر بن الخطاب وشهدت اليرموك وحرضت على قتال الروم وأخبارها كثيرة توفيت عام ١٤ هـ . راجع طبقات ابن سعد ٨ : ١٧٠ والروض الأنف ٢ : ٧٧٧ .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه البخاري في كتاب مناقب الأنصار ٢٧ باب القسامة في الجاهلية ٣٨٤٩ ـ حدثنا نعيم بن حماد ، حدثنا هشيم عن حصين ، عن عمرو بن ميمون قال : وذكره ولفظ البخاري (قردة اجتمع عليها قردة قد زنت فرجموها فرجمتها معهم) .

أَسْهَاءَ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُم ، مَا أَنزَلَ الله بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِن الحُكْمُ إِلَّا لله ، وَلَكِنَّ أَكْثَر النَّاسِلا يَعْلَمُونَ ﴾ (١) أَمَر أَلا تَعْبُدُوا إِلا إِيَّاهُ ، ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ ، وَلَكِنَّ أَكْثَر النَّاسِلا يَعْلَمُونَ ﴾ (١) (الموجه الثاني عشر » أن يقال : إِن الله سبحانه وتعالى لم يذكر عن نبي من الأنبياء ذنبا إلا ذكر توبته منه ، ولهذا كان الناس في عصمة الأنبياء على قولين : إما أن يقولوا بالعصمة من الإقرار عليها ، إما أن يقولوا بالعصمة من الإقرار عليها ، لا سيها فيها يتعلق بتبليغ الرسالة . فإن الأمة متفقة على أن ذلك معصوم أن يقرف فيه على خطأ ، فإن ذلك يناقض مقصود الرسالة ، ومدلول المعجزة .

وليس هذا موضع بسط الكلام في ذلك ، ولكن المقصود هذا أن الله لم يذكر في كتابه عن نبي من الأنبياء ذنباً إلا ذكر توبته منه ، كما ذكر في قصة آدم وموسى ، وداود وغيرهم من الأنبياء .

وبهذا يجيب من ينصر قول الجمهور الذين يقولون بالعصمة من الإقرار على من ينفي الذنوب مطلقاً ، فإن هؤلاء من أعظم حججهم ما اعتمده القاضي (٢) عياض وغيره ، حيث قالوا : نحن مأمورون بالتأسي بهم في الأفعال ، وتجويز ذلك يقدح في التأسي ! فأجيبوا بأن التأسي إنما هو فيها أقروا عليه ، كها أن النسخ جائز فيها يبلغونه من الأمر والنهي ، وليس تجويز ذلك مانعاً من وجوب الطاعة لأن الطاعة تجب فيها لم ينسخ ، فعدم النسخ يقرر الحكم ، وعدم الإنكار يقرر الفعل ، والأصل عدم كل منها .

ويوسف عليه الصلاة والسلام لم يذكر الله تعالى عنه في القرآن أنه فعل مع

 <sup>(</sup>١) سورة يوسف الآيات رقم ٢٩ - ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) سبق الترجمة له في الجزء الخامس في كلمة وافية .

المرأة ما يتوب منه ، أو يستغفر منه أصلاً ، وقد اتفق الناس على أنه لم تقع منه الفاحشة ، ولكن بعض الناس يذكر أنه وقع منه بعض مقدماتها ، مثل ما يذكرون أنه حل السراويل ، وقعد منها مقعد الخائن ونحو هذا ، وما ينقلونه في ذلك ليس هو عن النبي على ، ولا مستند لهم إلا النقل عن بعض أهل الكتاب وقد عرف كلام اليهود في الأنبياء وغضبهم منهم ، كها قالوا في سليمان ما قالوا ، وفي داود ما قالوا (١) ، فلو لم يكن معنا ما يرد نقلهم لم نصدقهم فيها لم نعلم صدقهم فيه ، فكيف نصدقهم فيها قد دل القرآن على خلافه .

والقرآن قد أخبر عن يوسف من الاستعصام والتقوى والصبر في هذه القضية ما لم يذكر عن أحد نظيره ، فلو كان يوسف قد أذنب لكان إما مصراً وإما تائباً ، والإصرار ممتنع ، فتعين أن يكون تائباً ، والله لم يذكر عنه توبة في هذا ولا استغفاراً كها ذكر عن غيره من الأنبياء ، فدل ذلك على أن ما فعله يوسف كان من الحسنات المبرورة والمساعي المشكورة كها أخبر الله عنه بقوله تعالى : \_

﴿ إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ الله لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٢) وإذا كان الأمر في يوسف كذلك ، كان ما ذكر من قوله : ﴿ إِن النفس لأمارة بالسوء إلا ما رحم ربي ﴾ إنما يناسب حال امرأة العزيز لا يناسب حال يوسف ، فإضافة الذنوب إلى يوسف في هذه القضية فرية على الكتاب والرسول ، وفيه تحريف للكلم عن مواضعه ، وفيه الاغتياب لنبي كريم ، وقول الباطل فيه بلا دليل ،

<sup>(</sup>١) راجع في ذلك العهد القديم المسمى « بالتوراة » وراجع أيضاً ما كتبه الامام ابن حزم في كتابه الفصل عند تناوله للتوراة والانجيل وبيان ما فيها من تحريف وتضليل وإدعاء على أنبياء الله بغير حق . وإذا كان هؤلاء الأبالسة قد أباحوا لأنفسهم قتل الأنبياء وقتلوهم فعلاً كما أخبر القرآن بذلك أيستعصي عليهم الادعاء وتلطيخ سمعتهم ورميهم بالبهتان والفسق . . ؟ قاتلهم الله أن يؤفكون .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٩٠ .

ونسبته إلى ما نزهه الله منه ، وغير مستبعد أن يكون أصل هذا من اليهود أهل البهت . الذين كانوا يرمون موسى بما برأه الله منه ، فكيف بغيره من الأنبياء ؟ وقد تلقى نقلهم من أحسن به الظن ، وجعل تفسير القرآن تابعاً لهذا الاعتقاد .

وأعلم أن المنحرفين في مسألة العصمة على طرفي نقيض ، كلاهما مخالف لكتاب الله من بعض الوجوه: قوم أفرطوا في دعوى امتناع الذنوب ، حتى حرفوا نصوص القرآن المخبرة بما وقع منهم من التوبة من الذنوب ، ومغفرة الله لهم ، ورفع درجاتهم بذلك ، وقوم أفرطوا في أن ذكروا عنهم ما دل القرآن على براءتهم منه ، وأضافوا إليهم ذنوباً وعيوباً نزههم الله عنها ، وهؤلاء مخالفون للقرآن ، ومن اتبع القرآن على ما هو عليه من غير تعريف كان من المؤمة الوسط (۱) ، مهتدياً إلى الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعم الله عليهم من النبين والصديقين ، والشهداء والصالحين .

قال النبي ﷺ: « اليهود مغضوب عليهم والنصارى ضالون » (٢) وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال « لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة ، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه » قالوا : يا رسول الله ؟ اليهود والنصارى ؟ قال : «فمن؟ » (٣)

<sup>(</sup>١) قال تعالى : ﴿ وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً ﴾ سورة البقرة آية رقم ١٤٣

<sup>(</sup>٢) الحديث عند الامام الترمذي في التفسير سورة ١ ، ٧ وعند الامام أحمد في المسند ٤ : ٣٧٨ .

وفي الحديث الآخر الذي في الصحيح « لتأخذن أمتي مأخذ الأمم قبلها شبراً بشبر ، وذراعاً بذراع » قالوا يا رسول الله فارس والروم ؟ قال : « ومن الناس إلا هؤلاء ؟ »(١).

ولا ريب أنه صار عند كثير من الناس من علم أهل الكتاب ومن فارس والروم ما أدخلوه في علم المسلمين ودينهم وهم لا يشعرون ، كما دخل كثير من أقوال المشركين من أهل الهند واليونان وغيرهم ، والمجوس والفرس والصابئين من اليونان وغيرهم في كثير من المتأخرين لا سيما في جنس المتفلسفة والمتكلمة .

ودخل كثير من أقوال أهل الكتاب اليهود والنصارى في طائفة هم أمثل من هؤلاء ، إذ أهل الكتاب كانوا خيراً من غيرهم .

ولما فتح المسلمون البلاد كانت الشام ومصر ونحوهما مملوءة من أهل الكتاب ، النصارى واليهود ، فكانوا يحدثونهم عن أهل الكتاب بما بعضه حق ، وبعضه باطل ، فكان من أكثرهم حديثاً عن أهل الكتاب كعب الأحبار ، وقد قال معاوية \_ رضي الله عنه \_ ما رأينا في هؤلاء الذين يحدثونا عن أهل الكتاب أصدق من كعب ، وان كنا لنبلوا عليه الكذب أحياناً (٢) .

<sup>=</sup> ۳۲۷ ، ۵۱۰ ، ۲۷۰ (حلبي ) .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الاعتصام ١٤ باب قـول النبي ـ ﷺ ـ لتتبعن سنن من كان قلكــم .

٧٣١٩ ـ حـدثنا أحمـد بن يونس ، حـدثنا ابن أبي ذئب عن المقبـري ، عن أبي هريـرة رضي الله عنه ، عن النبي ـ ﷺ ـ وذكره . وفيه لا تقوم الساعة حتى تأخذ أمتي بأخذ القرون قبلها .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ٢٥ باب قول النبي - ﷺ - (لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء) ٢٥٣٦١ قال أبو اليمان أخبرنا شعيب عن الزهري، أخبرني حميد بن عبد الرحن سمع معاوية يحدث رهطاً من قريش بالمدينة وذكر كعب الأحبار فقال: إن كان من أصدق هؤلاء المحدثين، الذين يحدثون عن أهل الكتاب، وإن كنا مع ذلك لنبلو عليه الكلاب، .

ومعلوم أن عامة ما عند كعب أن ينقل ما وجده في كتبهم ، ولو نقل ناقل ما وجده في كتبهم ، ولو نقل ناقل ما وجده في الكتب عن نبينا على لكان فيه كذب كثير ، فكيف بما في كتب أهل الكتاب مع طول المدة ، وتبديل الدين ، وتفرق أهله ، وكثرة أهل الباطل فيه .

وهذا باب ينبغي للمسلم أن يعتني به ، وينظر ما كان عليه أصحاب رسول الله على الذين هم أعلم الناس بما جاء به ، وأعلم الناس بما يخالف ذلك من دين أهل الكتاب والمشركين والمجوس والصابئين ، فإن هذا أصل عظيم .

ولهذا قال الأئمة \_ كأحمد بن حنبل وغيره \_ أصول السنة هي التمسك بما كان عليه أصحاب رسول الله ﷺ .

ومن تأمل هذا الباب وجد كثيراً من البدع أحدثت بآثار أصلها عنهم ، مثل ما يروى في فضائل بقاع في (١) الشام ، من الجبال والغيران ، ومقامات الأنبياء الأنبياء ونحو ذلك ، مثل ما يذكر في جبل قاسيون ، ومقامات الأنبياء التي فيه ، وما في إتيان ذلك من الفضيلة حتى إن بعض المفترين من الشيوخ جعل زيارة مغارة فيه ثلاث مرات تعدل حجة ويسمونها مقامات الأنبياء . والأثار التي تروى في ذلك لا تصل إلى الصحابة ، وإنما هي عمن دونهم ممن أخذها عن أهل الكتاب ، وإلا فلو كان لهذا أصل لكان هذا عند أكابر الصحابة الذين قدموا الشام ، مثل بلال بن رباح (٢) ، ومعاذ بن جبل (٣) ، وعبادة بن

<sup>(</sup>١) راجع في ذلك \_ وما يحدث في تلك البقاع من هوس وتضليل وإتيان المحرمات \_ مقدمة كتاب فتح المجيد بتجقيقنا \_ مطبعة \_ فيصل الحلبي \_ القاهرة .

<sup>(</sup>٢) هـوبلال بن رباح الحبشي أبو عبد الله ، مؤذن رسول الله ـ ﷺ ـ وخازنــه على بيت ماله ، من مولدي السراة ، وأحد السابقين للإسلام ، وفي الحديث بلال سابق الحبشة ، وكان شديد السمرة نحيفاً طوالاً خفيف العارضين ، له شعر كثيف ، وشهد المشاهد كلها مع رسول الله ـ السمرة نحيفاً طوالاً خفيف العارضين ، له شعر كثيف ، وشهد المشاهد كلها مع رسول الله ـ أذن بلال ، ولم يؤذن بعد ذلك وأقام حتى خرجت البعوث الى

الصامت (۱) ، بل ومثل أبي عبيدة بن الجراح (۲) أمين الأمة وأمثالهم ، فقد دخل الشام من أكابر الصحابة أفضل ممن دخل بقية الأمصار غير الحجاز ، فلم ينقل عن أحد منهم اتباع شيء من آثار الأنبياء ، لا مقابرهم ولا مقاماتهم ، فلم يتخذوها مساجد ، ولا كانوا يتحرون الصلاة فيها ، والدعاء عندها ، بل قد ثبت عن عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ أنه كان في سفر ، فرأى قوماً ينتابون مكاناً يصلون فيه . فقال : ما هذا ؟ قالوا : هذا مكان صلى فيه رسول الله على ، فقال : ومكان صلى فيه رسول الله على ؟ أتريدون أن تتخذوا آثار أنبيائكم مساجد ؟ إنما هلك من كان قبلكم بهذا ، من أدركته الصلاة فيه فليصل وإلا فليمض .

ولما دخل البيت المقدس وأراد أن يبني مصلى المسلمين: قال كعب: أين أبنيه ؟ قال: ابنه خلف الصخرة. قال: خالطتك يهودية يا بن اليهودية ، بل أبنيه أمامها ، ولهذا كان عبد الله بن عمر إذا دخل بيت المقدس

<sup>=</sup> الشام فسار معهم ، وتوفي بدمشق عام ٢٠ هـ روى له البخاري ومسلم ٤٤ حـديثاً راجع طبقات ابن سعد وفيه عن مجاهد « أول من أظهر الإسلام سبعة : رسول الله ، وأبو بكر وبلال وخباب ، وصهيب ، وعمار ، وسمية أم عمار » .

<sup>(</sup>١) عبادة بن الصامت سبق الترجمة له في الجزء السادس

<sup>(</sup>٢) هو عامر بن عبد الله بن الجراح بن هلال الفهري القرشي ، الأمير القائد ، فاتح ديار الشامية ، والصحابي ، وأحد العشرة المبشرين بالجنة . قال ابن عساكر : داهيتا قريش أبوبكر وأبو عبيدة وكان لقبه أمين الأمة ، ولد بمكة عام ٠٤ ق . ه . . وهومن السابقين الى الاسلام توفي بطاعون عمواس عام ١٨ ه . . [ راجع طبقات ابن سعد ، والاصابة وحلية الأولياء ١ : ١٠٠ والبدء والتاريخ ٥ : ٨٧] .

صلى في قبليه ، ولم يذهب إلى الصخرة . وكانوا يكذبون ما ينقله كعب : أن الله قال لها : أنت عرشي الأدنى ، ويقولون : من وسع كرسيه السموات والأرض كيف تكون الصخرة عرشه الأدنى ؟! ولم تكن الصحابة يعظمونها ، وقالوا : إنما بنى القبة عليها عبد الملك بن مروان لما كان محارباً لابن الزبير ، وكان الناس يذهبون إلى الحج فيجتمعون به ، عظم الصخرة ليشتغلوا بزيارتها عن جهة ابن الزبير ، وإلا فلا موجب في شريعتنا لتعظيم الصخرة ، وبناء القبة عليها وسترها بالأنطاع والجوخ ، ولو كان هذا من شريعتنا : لكان عمر وعثمان ومعاوية رضي الله عنهم أحق بذلك من بعدهم ، فإن هؤلاء أصحاب رسول الله على وأعلم بسنته ، واتبع لها ممن بعدهم .

وكذلك الصحابة لم يكونوا ينتابون قبر الخليل على بل ولا فتحوه ، بل ولا بنوا على قبر أحد من الأنبياء مسجداً ، فإنهم كانوا يعلمون أن النبي على قال « إن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد ، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك » (١).

ولما ظهر قبر دانيال بتستر كتب فيه أبو موسى إلى عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ فكتب إليه عمر ، إذا كان بالنهار فاحفر ثلاثة عشر قبراً ثم أدفنه بالليل في واحد منها ، وعفر قبره لئلا يفتتن به الناس ، وقد تأملت الآثار التي تروى في قصد هذه المقامات ، والدعاء عندها أو الصلاة ، فلم أجد لها عن

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الإمام البخاري في كتاب المغازي ۸۳ باب مرض النبي ـ ﷺ ووفاته. \$253 ، \$255 - وأخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عبته أن عائشة ـ وعبد الله بن عباس ـ رضي الله عنهم قالا : لما نزل برسول الله ـ ﷺ ـ طفق يطرح خميصة له على وجهه فإذا اغتم كشفها عن وجهه وهو كذلك يقول : وذكره ورواه مسلم في المساجد ۱۹ ، ۲۳ وأبو داود في الجنائز ۷۷ ، والنسائي في المساجد ۱۳ ، والجنائز ۲۰۱ والدارمي في الصلاة ۱۲۰ وصاحب الموطأ في المدينة ۱۷ ـ وأحمد بن حنبل في المسند ۱ : ۲۱۸ ، ۲۱ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ،

الصحابة أصلاً ، بل أصلها عمن أخذ عن أهل الكتاب .

فمن أصول الإسلام أن تتميز ما بعث الله به محمداً على من الكتاب ، والحكمة ، ولا نخلطه بغيره ، ولا نلبس الحق بالباطل كفعل أهل الكتاب ، فإن الله سبحانه أكمل لنا الدين ، وأتم علينا النعمة ، ورضي لنا الإسلام ديناً .

وقد قال النبي ﷺ « تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها ، لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك » (١) وقال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه « خط لنا رسول الله ﷺ خطاً ، وخط خطوطاً عن يمينه وشماله ، ثم قال : هذا سبيل الله ، وهذه السبل على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه ثم قرأ قوله تعالى : وهذه السبل على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه ثم قرأ قوله تعالى : ووهذه السبل على كل سبيل منها شيطان يتعوا السبل فَتَفَرَّ قَ بِكُم عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ (٢) وجماع ذلك بحفظ أصلين :

« أحدهما » تحقيق ما جاء به الرسول ﷺ ، فلا يخلط بما ليس منه من المنقولات الضعيفة ، والتفسيرات الباطلة ، بـل يعطى حقـه من معرفـة نقله ، ودلالته .

و« الثاني » أن لا يعارض ذلك بالشبهات لا رأياً ولا رواية . قال الله تعالى فيما يأمر به بني إسرائيل وهو عبرة لنا : ﴿ آمنوا بِمَا أَسْرَلْتُ مُصَدِّقاً لِمَا

<sup>(</sup>١) الحديث رواه ابن ماجه في المقدمة ٦ ، والإمام أحمد في المسند : ٤ : ١٢٦ (حلبي ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ١٥٣ قال الامام أحمد بن حنبل : حدثنا الأسود بن عامر شاذان ، حدثنا أبو بكر هـو ابن عياش عن عـاصم هو ابن أبي النجـود عن أبي وائل عن عبـد الله وهـو ابن مسعـود ـ رضي الله عنه ـ قـال : خط رسـول الله ﷺ خـطاً بيـده ـ ثم قـال : هـذا سبيـل الله مستقيماً . وخط عن يمينه وشماله ثم قال : هذه السبل ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعـو إليه ثم قرأ ﴿ وأن هذا صراطي مستقياً فاتبعوه ولا تتبعوا السبـل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ وكـذا رواه الحاكم عن الأصم عن أحمد بن عبد الجبار عن أبي بكـر بن عياش بـه وقال : صحيح ولم يخرجاه » .

مَعَكُمْ ، وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ ، وَلَا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً وَإِيَّايَ فَاتَقُونِ ، وَلَا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً وَإِيَّايَ فَاتَقُونِ ، وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (١) فلا يكتم الحق الذي جاء به الرسول على ، ولا يلبس بغيره من الباطل ، ولا يعارض بغيره . قال الله تعالى : ﴿ اتَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُم مِن رَبِّكُمْ ، وَلَا تَتَبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ (٢) وقال تعالى : \_

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى الله كَذِباً أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ وَلَمُ يُـوحَ إِلَيْهِ ۚ شَيْءٌ وَمَنْ قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ الله ﴾ (٣)

وهؤلاء الأقسام الثلاثة هم أعداء الرسل ، فإن أحدهم إذا أتى بما يخالفه ، إما أن يقول : إن الله أنزله على فيكون قد افترى على الله ، أو يقول : أو أوحى إليه ولم يسم من أوحاه ، أو يقول : أنا أنشأته ، وأنا أنزل مثل ما أنزل الله ، فإما أن يضيفه إلى الله أو إلى نفسه أو لا يضيفه إلى أحد .

وهذه الأقسام الثلاثة هم من شياطين الإنس والجن ، الذي يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً ، قال الله تعالى : \_

﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا القُرْآنَ مَهْجُوراً ، وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوّاً مِنَ المُجْرِمِينَ ، وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِياً وَنَصِيراً ﴾ (٤) والله أعلم ـ والحمد لله

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٤١ ـ ٤٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية رقم ٣.

<sup>(</sup>٣) أسورة الأنعام آية رقم ٩٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان أية رقم ٣٠ ـ ٣١ .

## سئل رضي الله عنه

عن قوله تعالى : ﴿ قُلْ : هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى الله عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ النَّبَعْنِي ﴾ (١) ؟ وهل الدعوة عامة تتعين في حق كل مسلم ومسلمة أم لا ؟ وهل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر داخل في هذه الدعوة أم لا وإذا كانا داخلين أو لم يكونا فهل هما من الواجبات على كل فرد من أفراد المسلمين كما تقدم أم لا ؟ وإذا كانا واجبين فهل يجبان مطلقاً مع وجود المشقة بسببها أم لا ؟ وهل للآمر بالمعروف والناهي عن المنكر أن يقتص من الجاني عليه إذا آذاه في ذلك لئلا يؤدي إلى طمع منه في جانب الحق أم لا ؟ وإذا كان له ذلك فهل تركه أولى مطلقاً أم لا ؟؟

فأجاب ـ رضي الله عنه وأرضاه ـ الحمد لله رب العالمين .

المدعوة إلى الله هي المدعوة إلى الإيمان به ، وبما جاءت به رسله ، بتصديقهم فيما أخبروا به ، وطاعتهم فيما أمروا ، وذلك يتضمن المدعوة إلى الشهادتين ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وصوم رمضان ، وحج البيت ، والمدعوة إلى الإيمان بالله ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، والبعث بعد الموت ، والإيمان بالقدر خيره وشره ، والدعوة إلى أن يعبد العبد ربه كأنه يراه .

فإن هذه الدرجات الثلاث التي هي « الإسلام » و« الإيمان » و« الإحسان » داخلة في الدين ، كما قال في الحديث الصحيح: « هذا

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ١٠٨.

يقول الله تعالى لرسوله \_ ﷺ \_ قل يا محمد الى الثقلين الجن والأنس : هذه سبيله أي طريقتـه ومسلكه وسنته وهي الدعوة الى شهادة أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، يدعو الى الله بهـا على بصيرة .

جبريل جاءكم يعلمكم دينكم » (١) بعد أن أجابه عن هذه الثلاث ، فبين أنها كلها من ديننا .

و« الدين » مصدر ، والمصدر يضاف إلى الفاعل والمفعول ، يقال دان فلان فلاناً إذا عبده وأطاعه ، كما يقول دانه إذا أذله ، فالعبد يدين الله أي يعبده ويطيعه ، فإذا أضيف الدين إلى العبد فلأنه العابد المطيع ، وإذا أضيف إلى الله فلأنه المعبود المطاع - كما قال تعالى : \_ ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَى لاَ تَكُونَ فِتْنَةً وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لله ﴾ (٢) فالدعوة إلى الله تكون بدعوة العبد إلى دينه ، وأصل ذلك عبادته وحده لا شريك له ، كما بعث الله بذلك رسله ، وأنزل به وأصل ذلك عبادته وحده لا شريك له ، كما بعث الله بذلك رسله ، وأنزل به كتبه ، قال تعالى : ﴿ شَرَّ عَلَكُم مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً ، وَالَّذِي أَوْحَيْنَا

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري في كتاب التفسير ٢ باب ﴿ إِن الله عنده علم الساعة ﴾ ٤٧٧٧ ـ حدثني اسحاق عن جرير ، عن أبي حيان ، عن أبي زرعة ، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ـ ﷺ ـ كان يوماً بارزاً للناس إذ أتاه رجل يمشي فقال : يا رسول الله ما الإيمان . . ؟ وذكره . ورواه أيضاً في كتاب الإيمان ٣٧ ، والامام مسلم في إيمان ٥٧ ، وأبو داود في السنة ١ وذكره . وراده أيضاً في ابمان ٤ وابن ماجه في المقدمة ٩ وأحمد بن حنبل في المسند ١ : ٢٧ ، ١٥ ، ٥٣ ، ٣١٩ ، ١٠٧ (حلبي ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال آية رقم ٣٩ قال البخاري حدثنا الحسن بن عبد العزيز حدثنا عبد الله بن يحيى ، حدثنا حيوة بن شريح عن بكر بن عمر عن بكير عن نافع عن ابن عمر أن رجلًا جاء فقال : يا أبا عبد الرحمن ألا تصنع ما ذكر الله في كتابه ﴿ وإن طائفتان من المؤمنين اقتبلوا ﴾ الآية فما يمنعك أن لا تقاتل كما ذكر الله في كتابه . . ؟ فقال : يا بن أخي أعير بهذه الآية ولا أقاتل أحب إلي من أن أعير بالآية التي يقول الله عز وجل ﴿ ومن يقتل مؤمناً متعمداً ﴾ إلى آخره قال : فإن الله تعالى يقول : ﴿ وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ﴾ قال ابن عمر : قد فعلنا على عهد رسول الله ـ ﷺ ـ إذ كان الإسلام قليلًا وكان الرجل يفتن في دينه إما أن يقتلوه ، وأما أن يوثقوه حتى كثر الإسلام فلم تكن فتنة ، هم رأى أنه لا يوافقه فيها يريد قال : فها قولكم في على وعثمان . . . ؟ .

قال ابن عمر : أما قولي في علي وعثمان ، أما عثمان فكان الله قد عفا عنه وكرهتم أن يعفو الله عنه . عنه . وأما علي فابن عم رسول الله ـ ﷺ ـ وختنه وأشار بيده ، وهذه ابنته أو بنته حيث ترون .

إِلَيْكَ ، وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ، أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلاَ تَتَفَرَّقُوا فِي ﴾ (١) .

وقال تعالى : ﴿ وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا ، أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ آلِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾ ؟ (٢)

وقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَاجْتَنِبُوا السَّاعُوت ، فَمِنْهُم مَنْ هَـدَى الله ، ومِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ﴾ (٣) وقال تعالى : \_

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُون ﴾ (٤)

وقد ثبت في الصحيح عن أبي هريرة عن رسول الله على أنه قال: « إنا معاشر الأنبياء ديننا واحد . الأنبياء إخوة لعلات ، وإن أولى الناس بابن مريم لأنا ، إنه ليس بيني وبينه نبي » (٥) فالدين واحد وإنما تنوعت شرائعهم ومناهجهم . كما قال تعالى : - ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرِعَةً ومِنْهَاجاً ﴾ (٦) .

فالرسل متفقون في الدين الجامع للأصول الاعتقادية والعملية ، فالاعتقادية كالإيمان بالله وبرسله وباليوم الآخر ، والعملية كالأعمال العامة

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى اية رقم ۱۳.

 <sup>(</sup>۲) سورة الزخرف آية رقم ٤٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية رقم ٣٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء آية رقم ٢٥.

<sup>(</sup>٥) الحديث رواه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء ٤٨ باب ﴿ واذكر في الكتاب مريم إذ انتبذت من أهلها ﴾ ٣٤٤٧ - أخبرنا شعيب عن الزهري قال : أخبرني أبو سلمة بن عبد الرحمن أن أبا هريرة - رضي الله عنه قال : سمعت رسول الله - ﷺ - وذكره ورواه مسلم في الفضائل ١٤٣ -

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة آية رقم ٤٨ .

المذكورة في الأنعام والأعراف ، وسورة بني اسرائيل ، كقوله تعالى : ﴿ قُلْ تَعَالُوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ﴾ (١) إلى آخر الآيات الشلاث . وقوله : ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ﴾ (١) إلى آخر الوصايا . وقوله : ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ، وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّينَ ﴾ (٣) وقوله : ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ اللَّذِينَ ﴾ (٣) وقوله : ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبغْي بِغَيْرِ الحَقِّ ، وَأَنْ تُشْرِكُوا بِالله مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَاناً وَأَنْ تَقُولُوا عَلَىٰ الله مَا لا يُنَوِّلُوا اللهِ مَا لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٤) فهذه الأمور هي من الدين الذي اتفقت عليه الشرائع ، كعامة ما في السور المكية ، فإن السور المكية تضمن الأصول الرسالة وأما السور المدنية ففيها الخطاب فيها يتضمن الدعوة لمن لا يقر بأصل الرسالة ، وأما السور المدنية ففيها الخطاب لمن يقر بأصل الرسالة كأهل الكتاب الذين آمنوا ببعض وكفروا ببعض ، وكالمؤمنين الذين آمنوا ببعض وكفروا ببعض ، وكالمؤمنين الذين آمنوا بكتب الله ورسله ، ولهذا قرر فيها الشرائع التي أكمل الله بها الدين : كالقبلة ، والحج ، والصيام ، والاعتكاف ، والجهاد ، وأحكام المناكح ونحوها . وأحكام الأموال بالعدل كالبيع ، والإحسان كالصدقة ، والظلم ونحوها . وأحكام الأموال بالعدل كالبيع ، والإحسان كالصدقة ، والظلم كالربا ، وغير ذلك مما هو من تمام الدين .

ولهذا كان الخطاب في السور المكية : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسَ ﴾ لعموم الدعوة إلى الأصول ، إذ لا يدعي إلى الفرع من لا يقر بالأصل ، فلما هاجر النبي

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية رقم ١٥١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الاسراء آية رقم ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية ٢٩.

 <sup>(</sup>٤) سورة الأعراف اية رقم ٣٣.

قال الإمام أحمد ، حدثنا معاوية ، حدثنا الأعمش ، عن شقيق عن عبد الله قال : قال رسول الله \_ ﷺ - : لا أحد أغير من الله ، فلذلك حرم الفواحش ما ظهر منها وما بطن ، ولا أحد أحب إليه المدح من الله » . أخرجاه في الصحيحين من حديث سليمان بن مهران الأعمش عن شقيق عن أبي واثل عن عبد الله بن مسعود .

إلى المدينة وعز بها أهل الإيمان ، وكان بها أهل الكتاب خوطب هؤلاء وهؤلاء ، فهؤلاء : ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ وهؤلاء ﴿ يَا أَهُلُ الْكَتَابِ ﴾ أو ﴿ يَا بَنِي إسرائيل ﴾ ولم ينزل بمكة شيء من هذا ، ولكن في السور المدنية خطاب ، ﴿ يَا أَيُهَا النَّاس ﴾ كما في سورة النساء وسورة الحج وهما مدنيتان ، وكذا في البقرة .

وهذا يعم (١) على قول الحبر ابن عباس ، لأن الحكم المذكور يشمل جنس الناس ، والدعوة بالاسم الخاص لا تنافي الدعوة بالاسم العام . فالمؤمنون داخلون في الخطاب ﴿ يا أيها الناس ﴾ وفي الخطاب ﴿ يا أيها الناس ﴾ وفي الخطاب ﴿ يا أيها الذين آمنوا ﴾ فالدعوة إلى الله تتضمن الأمر بكل ما أمر الله به ، والنهي عن كل ما نهى الله عنه ، وهذا هو الأمر بكل معروف ، والنهي عن كل منكر . والرسول عن كل ما نهى الله عنه ، أمر بكل معروف ونهى عن كل منكر . قال تعالى : عن كل ما نهى الله عنه ، أمر بكل معروف ونهى عن كل منكر . قال تعالى : فورَحْمَتي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَاكتُبُهَا لِلّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤتُونَ الزَّكَاةَ وَالّذِينَ هُمْ فِي إِلَاتِنا يُؤْمِنُونَ الزَّكَاةَ وَالّذِينَ هُمْ فِي الله عنه ، أمر بكل معروف وينهى عن كل منكر . قال تعالى : بِآياتِنا يُؤْمِنُونَ الزَّكَاةَ وَالّذِينَ هُمْ فِي الله عنه ، أمر بكل معروف وينها هُمْ عَنِ المُنْكَرِ ، ويُجِلُ لَهُمُ الشَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ ، يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُنْكَرِ ، ويُجِلُ لَهُمُ الطَّيَبَاتِ ، ويُحَرِّمُ عَلَيْهُمُ الخَبَائِثَ ﴾ (٢)

ودعوته إلى الله هي بإذنه لم يشرع ديناً لم يأذن به الله ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدَاً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ، وَدَاعِياً إِلَى الله بِإِذْنِهِ وَسِرَاجاً

<sup>(</sup>١) في الأصل : يعكر ، ولعله تحريف من الناسخ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية رقم ١٥٦ - ١٥٧ قال الإمام أحمد - حدثنا يجيى بن سعيد عن سليمان عن أبي عثمان ، عن سلمان ، عن النبي - ﷺ : إن لله عز وجل مائة رحمة يتراحم بها الخلق ، وبها تعطف الوحوش على أولادها وأخر تسعين إلى يوم القيامة » . تفرد ببإخراجه مسلم ، فرواه من حديث سليمان هو ابن طرخان ، وداود بن أبي هند كلاهما عن أبي عثمان ، واسمه عبد الرحمن ابن مل عن سلمان هو الفارسي عن النبي ـ ﷺ - به .

مُنِيراً ﴾ (١) خلاف الذين ذمهم في قوله: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُم مِنَ اللَّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ الله ﴾ (٢) وقد قال تعالى: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُم مَا أَنزَلَ الله لَكُم مِن رِزْقٍ فَجَعَلْتُم مِنْهُ حَرَاماً وَحَلَالًا ، قُلْ : ءَآلله أَذِنَ لَكُمْ ؟ أَمْ عَلَى الله تَفْتُرُونَ ؟ ﴾ (٣)

ومما يبين ما ذكرناه: أنه سبحانه يذكر أنه أمره بالدعوة إلى الله تارة، وتارة بالدعوة إلى سبيل رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وتارة بالدعوة إلى سبيله ، كما قال تعالى : ﴿ ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَالمَوْعِظَةِ الحَسَنَةِ ﴾ (٤) وذلك أنه قد علم أن الداعي الذي يدعو غيره إلى أمر لا بد فيما يدعو إليه من أمرين :

« أحدهما » المقصود المراد .

و « الثاني » الوسيلة والطريق الموصل إلى المقصود ، فلهذا يذكر الدعوة تارة إلى الله ، وتارة إلى سبيله ، فإنه سبحانه هو المعبود المراد المقصود بالدعوة .

والعبادة: اسم يجمع غاية الحب له ، وغاية الذل له ، فمن ذل لغيره مع بغضه لم يكن عابداً ، ومن أحبه من غير ذل له لم يكن عابداً ، والله سبحانه يستحق أن يحب غاية المحبة ، بل يكون هو المحبوب المطلق ، الذي لا يحب شيء إلا له ، وأن يعظم ويذل له غاية الذل ، بل لا يذل لشيء إلا من أجله ، ومن أشرك غيره في هذا وهذا لم يحصل له حقيقة الحب والتعظيم فإن الشرك يوجب نقص المحبة .

قال تعالى : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ الله أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ الله . وَالَّـذِينَ آمَنُوا أَشَـدُ حُبًّا لله ﴾ (٥) أي أشـد حباً لله من هؤ لاء لأنـدادهم .

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية رقم ٤٥ ـ ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى آية رقم ٢١ .

<sup>(</sup>٣) سورة يونس آية رقم ٥٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة النحل آية رقم ١٢٥ .

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة آية رقم ١٦٥ في الصحيحين عن عبـد الله بـن مسعود قـال : قلت يا رسـول الله أي =

وقال تعالى ﴿ ضَرَبَ الله مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَماً لِرَجلِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ؟ ﴾ (١) وكذلك الاستكبار يمنع حقيقة الذل لله ، بل يمنع حقيقة الدل لله ، بل يمنع حقيقة المحبة لله ، فإن الحب التام يوجب الذل والطاعة فإن المحب لمن يحب مطيع .

ولهذا كان الحب درجات أعلاها « التتيم » وهو التعبد ، وتيم الله أي عبد الله ، فالقلب المتيم هو العبد لمحبوبه ، وهذا لا يستحقه إلا الله وحده .

والإسلام أن يستسلم العبد لله لا لغيره ، كما ينبىء عنه قول : « لا إله إلا الله » فمن استسلم له ولغيره فهو مشرك ، ومن لم يستسلم له فهو مستكبر ، وكلاهما ضد الإسلام ، والشرك غالب على النصارى ومن ضاهاهم من الضلال والمنتسبين إلى الأمة .

وقد بسطنا الكلام على ما يتعلق بهذا الموضع في مواضع متعددة . وذلك يتعلق بتحقيق الألوهية لله وتوحيده ، وامتناع الشرك ، وفساد السموات والأرض بتقدير إله غيره ، والفرق بين الشرك في الربوبية والشرك في الألوهية ، وبيان أن العباد فطروا على الإقرار به ومحبته وتعظيمه ، وأن القلوب لا تصلح إلا بأن تعبد الله وحده ، ولا كمال لها ولا صلاح ولا لذة ولا سرور ولا فرح ولا سعادة بدون ذلك ، وتحقيق الصراط المستقيم صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين ، وغير ذلك مما يتعلق بهذا الموضع الذي في تحقيقه تحقيق مقصود الدعوة النبوية ، والرسالة بهذا الموضع الذي في تحقيقه تحقيق مقصود الدعوة النبوية ، والرسالة في قوله ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ اللهُ الصَّمَدُ ﴾ (٢) والتوحيد القصدي العملي العملي

الذنب أعظم . . ؟ قال : أن تجعل لله ندأ وهو خلقك » .

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية رقم ٢٩.

<sup>(</sup>١) سورة الصمد آية رقم ١ و٢.

المذكور في قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ ﴾ (١) وما يتصل بذلك ، فإن هذا بيان لأصل الدعوة إلى الله وحقيقتها ومقصودها . لكن المقصود في الحواب ذكر ذلك على طريق الإجمال ، إذ لا يتسع الجواب لتفصيل ذلك ، وكل ما أحبه الله ورسوله من واجب ومستحب ، من باطن وظاهر فمن الدعوة إلى الله الأمر به ، وكل ما أبغضه الله ورسوله من باطن وظاهر ، فمن الدعوة إلى الله النهي عنه لا تتم الدعوة إلى الله إلا بالدعوة إلى أن يفعل ما أحبه الله ، ويترك ما أبغضه الله ، سواء كان من الأقوال أو الأعمال الباطنة أو الظاهرة ، كالتصديق بما أخبر به الرسول على من أسماء الله وصفاته ، والمعاد وتفصيل ذلك ، وما أخبر به عن سائر المخلوقات ، كالعرش ، والكرسي ، والملائكة ، والأنبياء وأممهم ، وأعدائهم ، وكإخلاص الدين لله ، وأن يكون وخشية عذابه ، والصبر لحكمه ، وأمثال ذلك ، وكصدق الحديث ، وأداء لرحمته ، الأمانة ، والوفاء بالعهد ، وصلة الأرحام ، وحسن الجوار ، وكالجهاد في سبيله بالقلب واليد واللسان .

إذا تبين ذلك ، فالدعوة إلى الله واجبة على من اتبعه ، وهم أمته يدعون إلى الله ، كما دعا إلى الله .

وكذلك يتضمن أمرهم بما أمر به ، ونهيهم عما ينهى عنه ، وإخبارهم بما أخبر به ، إذ الدعوة تتضمن الأمر ، وذلك يتناول الأمر بكل معروف ، والنهى عن كل منكر .

<sup>(</sup>١) سورة الكافرون آية رقم ١ هذه السورة ، سورة البراءة من العمل الذي يعمله المشركون ـ وهي آمرة بالإخلاص فيه . فقوله : ﴿ قُلْ يَا أَيَّهَا الكَافَرُونَ ﴾ يشمل كل كافر على وجه الأرض ، ولكن المواجهون بهذا الخطاب هم كفار فريش . وقيل : إنهم من جهلهم دعوا رسول الله \_ ﷺ ـ إلى عبادة أوثانهم سنة ، ويعبدون معبوده سنة ـ فأنزل الله هذه السورة ، وأمر رسوله \_ ﷺ ـ أن يتبرأ من دينهم بالكلية فقال ﴿ لا أعبد ما تعبدون ﴾ من الأصنام والأنداد .

وقد وصف أمته بذلك في غير موضع ، كما وصفه بذلك فقال تعالى : ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ، يَأْمُسرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ ﴾ (٢) الآية وهذا الواجب واجب على مجموع الأمة ، وهو الذي يسميه العلماء فرض كفاية إذا قام به طائفة منهم سقط عن الباقين ، فالأمة كلها مخاطبة بفعل ذلك ، ولكن إذا قامت به طائفة سقط عن الباقين . قال تعالى : ﴿ وَلْتَكُن مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُسرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ (٣)

فمجموع أمّت تقوم مقامه في الدعوة إلى الله ، ولهذا كان إجماعهم حجة قاطعة ، فأمته لا تجتمع على ضلالة ، وإذا تنازعوا في شيء ردوا ما تنازعوا فيه إلى الله وإلى رسوله ، وكل واحد من الأمة يجب عليه أن يقوم من الدعوة بما يقدر عليه إذا لم يقم به غيره ، فما قام به غيره سقط عنه ، وما عجز لم يطالب به ، وأما لم يقم به غيره وهو قادر عليه فعليه أن يقوم به ، ولهذا يجب على هذا أن يقوم بما لا يجب على هذا ، وقد تقسطت

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آية رقم ۱۱۰ في مسند الإمام أحمد ، وجامع الترمذي وسنن ابن ماجه ، ومستدرك الحاكم من رواية حكيم بن معاوية بن حيدة عن أبيه قال : قال رسول الله \_ ﷺ أنتم توفون سبعين أمة أنتم خيرها وأكرمها على الله عز وجل » وهو حديث مشهور ، وقد حسنه الترمذي ، ويروى من حديث معاذ بن جبل وأبي سعيد ونحوه ، وإنما حازت الأمة قصب السبق إلى الخيرات بنبيها محمد \_ ﷺ . قال الإمام أحمد \_ حدثنا عبد الرحمن حدثنا ابن زهير، عن عبد الله \_ يعني ابن محمد بن عقيل عن محمد بن علي وهو ابن الحنفية سمع علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه يقول : قال رسول الله \_ ﷺ \_ أعطيت ما لم يعط أحداً من الأنبياء فقلنا يا رسول الله ما هو . . ؟ قال : نصرت بالرعب ، وأعطيت مفاتيح الأرض وسميت أحمد ، وجعل التراب لي طهوراً ، وجعلت أمتي خير الأمم » . تفرد به أحمد من هذا الوجه ، واسناده حسن .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ٧١ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران آية رقم ١٠٤ .

الدعوة على الأمة بحسب ذلك تارة وبحسب غيره أخرى ، فقد يدعو هـذا إلى اعتقاد الواجب ، وهذا إلى عمل باطن واجب ، وهذا إلى عمل باطن واجب ، فتنوع الدعوة يكون في الوجوب تارة ، وفي الوقوع أخرى .

وقد تبين بهذا أن الدعوة إلى الله تجب على كل مسلم ، لكنها فرض على الكفاية ، وإنما يجب على الرجل المعين من ذلك ما يقدر عليه إذا لم يقم به غيره ، وهذا شأن الأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر ، وتبليغ ما جاء به الرسول ، والجهاد في سبيل الله ، وتعليم الإيمان والقرآن .

وقد تبين بذلك أن الدعوة نفسها أمر بالمعروف ، ونهي عن المنكر ، فإن الداعي طالب مستدع مقتض لما دعي إليه ، وذلك هو الأمر به ، إذ الأمر هو طلب الفعل المأمور به ، واستدعاء له ودعاء إليه ، فالدعاء إلى الله الدعاء إلى سبيله ، فهو أمر بسبيله ، وسبيله تصديقه فيما أخبر ، وطاعته فيما أمر .

وقد تبين أنهما واجبان على كل فرد من أفراد المسلمين ، وجوب فرض الكفاية لا وجوب فرض الأعيان ، كالصلوات الخمس ، بل كوجوب الجهاد . والقيام بالواجبات : من الدعوة الواجبة وغيرها يحتاج إلى شروط يقام بها ، كما جاء في الحديث : « ينبغي لمن أمر بالمعروف ، ونهى عن المنكر أن يكون فقيها فيما يأمر به ، فقيها فيما ينهى عنه ، رفيقا فيما يأمر به ، رفيقا فيما ينهى عنه » فالفقه قبل الأمر ينهى عنه » خليما فيما أيمر به ، حليما فيما ينهى عنه » فالفقه قبل الأمر ليعرف المعروف وينكر المنكر ، والرفق عند الأمر ليسلك أقرب الطرق إلى تحصيل المقصود ، والحلم بعد الأمر ليصبر على أذى المأمور المنهي ، فإنه كثيراً ما يحصل له الأذى بذلك .

ولهذا قال تعالى : ﴿ وَامُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ المُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ ﴾ (١) وقد أمر نبينا بالصبر في مواضع كثيرة ، كما قال تعالى : في

<sup>(</sup>١) سورة لقمان آية رقم ١٧.

أول المدثر ﴿ قُمْ فَأَنْذِرْ ، وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ ، وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ، وَالرَّجْزَ فَاهْجُرْ ، وَلاَ المدثر ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكم ِ رَبِّكَ فَاصْبِرْ ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكم ِ رَبِّكَ فَالْ بِأَعْيُنِنَا ﴾ (٢) وقال : ﴿ فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ (٣) وقال تعالى : ﴿ فَاصْبِرْ وَ فَكَى مَا يَقُولُونَ ﴾ (٣) وقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا ، وَأُودُوا حَتَّىٰ أَتَاهُمْ فَوَلَمَ نَا كُذَّبُوا ، وَأُودُوا حَتَّىٰ أَتَاهُمْ فَصُرُنَا ﴾ (٤) وقال : ﴿ فَاصِبِرْ لِحُكْم ِ رَبِّكَ وَلاَ تَكُن كَصَاحِبِ الحُوتِ ﴾ (٥) وقد جمع سبحانه بين التقوى والصبر في مثل قوله : ﴿ لَتُبْلُونَ فِي أَمُوالِكُمْ وَلَا تَكُن كَصَاحِبُ الْمُورِ ﴾ (أَونُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ، وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ (٦) والمؤمنون أَذَى كَثِيراً ، وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ (٦) والمؤمنون

<sup>(</sup>١) سورة المدثر من آية ٢ ـ ٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الطور آية رقم ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة ق آية رقم ٣٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام آية رقم ٣٤.

<sup>(</sup>٥) سورة القلم آية رقم ٤٨ صاحب الحوت: هو يونس بن متى عليه السلام حين ذهب مغاضباً على قومه فكان من أمره ما كان من ركوبه في البحر، والتقام الحوت له، وشرود الحوت به في البحار وظلمات غمرات اليم، وسماعه تسبيح البحر بما فيه للعلي القدير الذي لا يرد ما أنفذه من التقدير فحينتذ ننادى في الظلمات ﴿ أَنْ لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين ﴾

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران آية رقم ١٨٦ ذكر البخاري عند تفسير هذه الآية . قال : حدثنا أبو اليمان أنبأنا شعيب ، عن الزهري ، أخبرني عروة بن الزبير أن أسامة بن زيد حدثه أن رسول الله على ركب على حمار عليه قطيفة فدكية وأردف أسامة بن زيد وراءه يعود سعد بن عبادة ببني الحارث بن الخزرج قبل وقعة بدر حتى مر على مجلس فيه عبد الله بن أبي سلول وذلك قبل أن يسلم ابن أبي ، وإذا في المجلس أخلاط من المسلمين والمشركين عبدة الأوثان وأهل الكتاب اليهود والمسلمين وفي المجلس عبد الله بن رواحة ، فلما غشيت المجلس عجاجة اللابة خمر عبد الله بن أبي أنفه بردائه وقال : لا تغبروا علينا . فسلم رسول الله على - ثم وقف فنزل ودعاهم الى الله عز وجل وقرأ عليهم القرآن . فقال عبد الله بن أبي : أيها المرء إنه لا أحسن مما تقول إن كان حقاً فلا تؤذنا به في مجالسنا ارجع الى رحلك فمن جاءك فاقصص عليه . فقال عبد الله بن رواحة . رضى الله عنه بلى يا رسول الله فاغشنا به في مجالسنا فيانا عليه . فقال عبد الله بن رواحة . رضى الله عنه بلى يا رسول الله فاغشنا به في مجالسنا فيانا عليه . فقال عبد الله بن رواحة . رضى الله عنه بلى يا رسول الله فاغشنا به في مجالسنا فيانا عليه . فقال عبد الله بن رواحة . رضى الله عنه بلى يا رسول الله فاغشنا به في مجالسنا فيانا عليه . فقال عبد الله بن رواحة . رضى الله عنه بلى يا رسول الله فاغشنا به في مجالسنا فيانا عليه . فقال عبد الله بن رواحة . رضى الله عنه بلى يا رسول الله فاغشنا به في مجالسنا فيانا عليه . فقال عبد الله بن رواحة . رضى الله عنه بلى يا رسول الله فاغشنا به في مجالسنا فيانا عبد الله بن رواحة .

كانوا يدعون إلى الإيمان بالله وما أمر به من المعروف ، وينهون عما نهى الله عنه من المنكر ، فيؤذيهم المشركون وأهل الكتاب ، وقد أخبرهم بذلك قبل وقوعه وقال لهم : « وإن تصبروا وتتقوا فإن ذلك من عزم الأمور » وقد قال يوسف عليه السلام : ﴿ أَنَا يُوسُفُ وَهَذَا أَخِي قَدْ مَنَّ الله عَلَيْنَا ، إِنَّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ الله لاَ يُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ ﴾ (١)

فالتقوى تتضمن طاعة الله ومنها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، والصبر يتناول الصبر على المصائب التي منها أذى المأمور المنهي للآمر الناهي . لكن للآمر الناهي أن يدفع عنه ما يضره ، كما يدفع الإنسان عن نفسه الصائل ، فإذا أراد المأمور المنهي ضربه أو أخذ ماله ونحو ذلك وهو قادر على دفعه فله دفعه عنه ، بخلاف ما إذا وقع الأذى وتاب منه ، فإن هذا مقام الصبر والحلم ، والكمال في هذا الباب حال نبينا على ، كما في الصحيحين عن عائشة أنها قالت « ما ضرب رسول الله على بيده خادماً له ، ولا امرأة ، ولا دابة ، ولا شيئاً قط إلا أن يجاهد في سبيل الله ، ولا نيل منه فانتقم لنفسه إلا أن تنتهك محارم الله فإذا انتهكت محارم الله لم يقم لغضبه شيء حتى ينتقم لله ، ومعلوم أن منه ، وإذا انتهكت محارم الله لم يقم لغضبه منه ، وإذا انتهكت محارم الله لم يقم لغضبه منه ، وإذا انتهكت محارم الله لم يقم لغضبه شيء حتى ينتقم لله ، ومعلوم أن

نحب ذلك ، فاستب المسلمون والمشركون واليهود حتى كادوا يتثاورون فلم يـزل النبي على المحمد عتى سكتوا فنزل قول الله تـعـالى : ﴿ ولتسمعـن من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيراً ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب المناقب ٢٣ باب صفة النبي ـ ﷺ ٣٥٦٠ أخبرنا مالك عن ابن شهاب عن عروة بن الزبير عن عائشة ـ رضي الله عنها أنها قالت « ما خير رسول الله . وفي ﴿ وَذَكُره . ورواه أيضاً في كتاب الحدود ١ باب اقامة الحدود والانتقام لحرمات الله . وفي الأدب ٨٠ باب قول النبي ـ ﷺ يسروا ولا تعسروا وكان يحب التخفيف والتسري على الناس ورواه مسلم في الفضائل ٧٧ ـ ٧٩ والموطأ في حسن الخلق ٢ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٢٢ ، ١١٤ ، ١١٠ ، ١١٠ ، ١٨٠ (حلبي)

أذى الرسول من أعظم الحرمات ، فإن من آذاه فقد آذى الله ، وقتل سابه واجب باتفاق الأمة ، سواء قيل إنه قتل لكونه ردة ، أو لكونه ردة مغلظة أوجبت أن صار قتل الساب حداً من الحدود . والمنقول عن النبي على في احتماله وعفوه عمن كان يؤذيه كثير كما قال تعالى : ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً حَسَداً مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِم مِنْ بَعْدِ مَا تَبِيَّنَ لَهُمُ الحَقُّ ، فَإعْفُو أَوَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ الله بأَمْرِهِ ﴾ (١) فالآمر الناهي إذا أوذي وكان أذاه تعدياً لحدود الله وفيه حق لله يجب على كل أحد النهي عنه ، وصاحبه مستحق للعقوبة ، لكن لما فيه حق الآدمي كان له العفو عنه ، كما له أن يعفو عن القاذف والقاتل وغير ذلك ، وعفوه عنه لا يسقط من ذلك العقوبة التي وجبت عليه لحق الله ، لكن يكمل لهذا الأمر الناهي مقام الصبر والعفو الذي شرع الله لمثله ، حتى يدخل في قوله تعـالي : ـ ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُـوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمَ الأَمُورِ ﴾ (٢) وفي قوله : ﴿ فَاعْفُوا وَاصْفَحُـوا حَتَّى يَأْتِيَ الله بأَمْرِهِ ﴾ (٣) ثم هنا فرق لطيف: أما الصبر فإنه مأمور به مطلقاً ، فلا ينسخ ، وأما العفو والصفح فإنه جعل إلى غياية وهو أن : ﴿ يَأْتِي اللَّهِ بِأُمْرُهُ ﴾ فلما أتى بأمره: بتمكين الرسول ونصره - صار قادراً على الجهاد لأولئك ، والزامهم بالمعروف ، ومنعهم عن المنكر - صار يجب عليه العمل باليد في ذلك ما كان عاجزاً عنه ، وهو مأمور بالصبر في ذلك ، كما هو مأموراً بالصبر

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية رقم ۱۰۹ قال: محمد بن اسحاق ، حدثني محمد بن أبي محمد عن سعيد ابن جبير أو عكرمة عن ابن عباس . قال: كان حيى بن أخطب ، وأبو ياسر بن أخطب من أشداليهودللعرب حسداً إذ خصهم الله برسوله \_ على \_ وكانا جاهدين في رد الناس عن الإسپلام ما استطاعا فانزل الله ﴿ ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم ﴾ .

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران آية رقم ۱۸٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ١٠٩.

والجهاد مقصوده أن تكون كلمة الله هي العليا ، وأن يكون الدين كله لله ، فمقصوده إقامة دين الله لا استيفاء الرجل حظه ، ولهذا كان ما يصاب به المجاهد في نفسه وماله أجره فيه على الله ، فإن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم ، بأن لهم الجنة ، حتى إن الكفار إذا أسلموا أو عاهدوا لم يضمنوا ما أتلفوه للمسلمين من الدماء والأموال ، بل لو أسلموا وبأيديهم ما غنموه من أموال المسلمين كان ملكاً لهم عند جمهور العلماء ، كمالك وأبي حنيفة وأحمد . وهـو الـذي مضت بـه سنـة رسـول الله ﷺ ، وسنـة خلفـائـه الراشدين . فيالامر الناهي إذا نيل منه وأوذي ، ثم إن ذلك المأمور المنهى تاب وقبل الحق منه : فلا ينبغي له أن يقتص منه ، ويعاقبه على أذاه ، فإنه قد سقط عنه بالتوبة حق الله كما يسقط عن الكافر إذا أسلم حقوق الله تعالى . كما ثبت في الصحيح عن النبي على أنه قال: « الإسلام يهدم ما كان قبله ، والتوبة تهذم ما كان قبلها » (١) والكافر إذا أسلم هدم الإسلام ما كان قبله : دخل في ذلك ما اعتدى به على المسلمين في نفوسهم وأموالهم ، لأنه ما كان يعتقد ذلك حراماً ، بل كان يستحله ، فلما تاب من ذلك غفر له هذا الاستحلال ، وغفرت له توابعه . فالمأمور المنهى إن كان مستحلاً لأذى الأمر الناهي كأهل البدع والأهواء ، الذين يعتقدون أنهم على حق ، وأن الأمر الناهي لهم معتد عليهم ، فإذا تابوا لم يعاقبوا بما اعتدوا به على الأمر الناهي من أهل السنة ، كالرافضي الذي يعتقد كفر الصحابة أو فسقهم وسبهم على ذلك ، فإن تاب من هذا الاعتقاد وصار يحبهم ويتولاهم لم يبق لهم عليه حق ، بل دخل حقهم في حق الله تبوتاً وسقوطاً ، لأنه تابع لاعتقاده .

ولهذا كان جمهور العلماء \_ كأبي حنيفة ومالك وأحمد في أصح الروايتين والشافعي في أحد القولين على \_ أن أهل البغي المتأولين لا يضمنون ما أتلفوه على أهل العدل ما أتلفوه على

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الامام مسلم في كتاب الإيمان باب ١٩٢.

أهل البغى بالتأويل باتفاق العلماء .

وكذلك أصح قولي العلماء في المرتدين ، فإن المرتد والباغي المتأول والمبتدع كل هؤلاء يعتقد أحدهم أنه على حق ، فيفعل ما يفعله متأولاً ، فإذا تاب من ذلك كان كتوبة الكافر من كفره ، فيغفر له ما سلف مما فعله متأولاً ، وهذا بخلاف من يعتقد أن ما يفعله بغي وعدوان كالمسلم إذا ظلم المسلم ، والمرتد الذي أتلف مال غيره ، وليس بمحارب بل هو في الظاهر مسلم أو معاهد ، فإن هؤلاء يضمنون ما أتلفوه بالاتفاق .

فالمأمور المنهي إذا كان يعتقد أن أذى الأمر الناهي جائز له فهو من المتأولين وحق الأمر الناهي داخل في حق الله تعالى ، فإذا تاب سقط الحقان ، وإن لم يتب كان مطلوباً بحق الله المتضمن حق الآدمي ، فإما أن يكون كافراً ، وإما أن يكون فاسقاً وإما أن يكون عاصياً ، فهؤلاء كل يستحق العقوبة الشرعية بحسبه ، وإن كان مجتهداً مخطئاً فهذا قد عفى الله عنه خطأه ، فإن كان قد حصل بسبب اجتهاده الخطأ أذى للآمر الناهي بغير حق كالحاكم إذا اجتهد فأخطأ ، وكان في ذلك ما هو أذى للمسلم ، أو كالشاهد ، أو كالمفتي . فإذا كان الخطأ لم يتبين لذلك المجتهد المخطىء كان هذا مما ابتلى الله به هذا الآمر الناهي . قال تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْض فِتْنَةً ، وكذلك الجزاء على وجه العقوبة ، ولكن قد يقال : قد يسقط الجزاء على وجه العقوبة ، ولكن قد يقال : قد يسقط الجزاء على وجه العقوبة ، ولكن قد يقال الذي يجب في وجه العصاص الذي يجب في العمد ، ويثبت الضمان الذي يجب في

<sup>(</sup>۱) سورة الفرقان آية رقم ۲۰ في صحيح مسلم عن عياض بن حماد عن رسول الله ـ ﷺ ـ يقـول الله تمالى : ﴿ إِنِّي مبتليك ومبتلي بك ﴾ .

وفي المسند عن رسول الله \_ ﷺ \_ لو شئت لأجرى الله معي جبال الذهب والفضة » .

وفي الصحيح أنه عليه أفضل الصلاة والسلام : خير بين أن يكون نبيـاً ملكاً أو عبـداً رسولًا فاختار أن يكون عبداً رسولًا » .

الخطأ ؛ كما تجب الدية في الخطأ ، وكما يجب ضمان الأموال التي يتلفها الصبي والمجنون في ماله ، وإن وجبت الدية على عاقلة القاتل خطأ ، معاونة له ، فلا بد من استيفاء حق المظلوم خطأ ، فكذلك هذا الذي ظلم خطأ ، لكن يقال : يفرق بين ما كان الحق فيه لله ، وحق الآدمي تبع له ، وما كان حقاً لآدمي محضاً أو غالباً ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد من هذا الباب موافق لقول الجمهور الذين لا يوجبون على أهل البغي ضمان ما أتلفوه لأهل العدل بالتأويل ، وإن كان ذلك خطأ منهم ليس كفراً ولا فسقاً . وإذا قدر عليهم أهل العدل لم يتبعوا مدبرهم ، ولم يجهزوا على جريحهم ، ولم يسبوا حريمهم ، ولم يغنموا أموالهم ، فلا يقاتلونهم على ما أتلفوه من النفوس والأموال إذا أتلفوا مثل ذلك ، أو تملكوا عليهم .

فتبين أن القصاص ساقط في هذا الموضع ، لأن هذا من باب الجهاد الذي يجب فيه الأجرعلى الله ، وهذا مما يتعلق بحق العبد الآمر الناهي . وأما قول السائل : هل يقتص منه لئلا يؤدي إلى طمع منه في جانب الحق ؟ فيقال : متى كان فيما فعله إفساد لجانب الحق كان الحق في ذلك لله ورسوله ، فليفعل فيه ما يفعل في نظيره ، وإن لم يكن فيه أذى للآمر الناهي .

والمصلحة في ذلك تتنوع ، فتارة تكون المصلحة الشرعية القتال ، وتارة تكون المصلحة الإمساك والاستعداد بلا وتارة تكون المصلحة الإمساك والاستعداد بلا مهادنة ، وهذا يشبه ذلك ، لكن الإنسان تزين له نفسه أن عفوه عن ظالمه يجريه عليه ، وليس كذلك ، بل قد ثبت عن النبي على في الصحيح أنه قال : «ثلاث إن كنت لحالفاً عليهن ، ما زاد الله عبداً بعفو إلا عزا ، وما نقصت صدقة من مال ، وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله » (١) .

فالذي ينبغي في هذا الباب أن يعفو الإنسان عن حقه ، ويستوفي حقوق

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الامام أحمد بن حنبل في المسند ٦ : ١٤٥ ( حلبي ) ٢ : ٢٣٥ ( حلبي )

الله بحسب الإمكان. قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ البَغْيُ هُمْ الْمَعْيُ هُمْ وَيُنْتَصِرُونَ ﴾ (١) قال إبراهيم النخعي (٢): كانوا يكرهون أن يستذلوا فإذا قدروا عفوا. قال تعالى ﴿ هم ينتصرون ﴾ يمدحهم، بأن فيهم همة الانتصار للحق والحمية له، ليسوا بمنزلة الذين يعفون عجزاً وذلاً ، بل هذا مما يذم به الرجل ، والممدوح العفو مع القدرة ، والقيام لما يجب من نصر الحق ، لا مع إهمال حق الله وحق العباد ، والله تعالى أعلم

<sup>(</sup>١) سورة الشورى آية رقم ٣٩ أي فيهم قوة الانتصار ممن ظلمهم واعتدى عليهم ليسوا بالعاجزين ولا الأذلين بل يقدرون على الانتقام ممن بغى عليهم ، وإن كانوا مع هذا إذا قدروا عفوا كما قال يوسف عليه الصلاة والسلام لإخوته ﴿ لا تشريب عليكم اليوم يغفر الله لكم ﴾ مع قدرته على مؤ اخذتهم . وكما عفا رسول الله \_ عليه عن أولئك النفر الثمانين الذين قصدوه عام الحديبية ، ونزلوا من جبل التنعيم فلما قدر عليهم من عليهم مع قدرته على الانتقام وكذلك عفوه - على عن غوث بن الحارث الذي أراد الفتك به حين اخترط سيفه وهو نائم فاستيقظ على وهو في يده صلتاً فانتهره فوضعه من يده ، وأخذ رسول الله \_ على السيف في يده ودعا أصحابه ثم أعلمهم بما كان من أمره وأمر هذا الرجل وعفا عنه ، وكذلك عفا - على حين لبيد بن الأعصم الذي سحره عليه السلام \_ ومع هذا لم يعرض له ولا عاتبه مع قدرته عليه - وكذلك عفوه - على - عن المرأة اليهودية وهي زينب أخت مرحب اليهودي قدرته عليه - وكذلك عفوه - على مدود بن سلمة التي سمت الذراع يوم خيبر ، فأخبره الذراع بذلك فدعاها فاعترفت فقال - على حملك على ذلك . . ؟ قالت أردت إن كنت نبياً لم يضرك ، وإن لم تكن نبياً استرحنا منك فأطلقها عليه الصلاة والسلام .

<sup>(</sup>٢) سبق الترجمة له في الجزء الثاني .

## فصل

وقال شيخ الإسلام قدس الله روحه

في قوله تعالى : ﴿ حَتَّى إِذَا اسْتَيْاسَ الرُّسُلُ وَظَنُوا أَنَّهُم قَدْ كُذْبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا ﴾ (١) الآية : قراءتان في هذه الآية ، بالتخفيف والتثقيل ، وكانت عائشة رضي الله عنها تقرأ بالتثقيل وتنكر التخفيف ، كما في الصحيح عن الزهري قال : أخبرني عروة عن عائشة قالت له \_ وهو يسألها عن قوله : ﴿ وظنوا أنهم قد كذبوا ﴾ مخففة قالت \_ معاذ الله ! لم تكن الرسل تظن ذلك بربها \_ قلت : فيا هذا النصر \_ ﴿ حتى اذا استيأس الرسل ﴾ بمن كذبهم من قومهم ، وظنت الرسل أن أتباعهم قد كذبوهم جاءهم نصر الله عند ذلك ، لعمري لقد استيقنوا أن قومهم كذبوهم فيا هو بالظن .

وفي الصحيح أيضاً عن ابن جريج سمعت ابن أبي مليكة يقول قال ابن عباس : ﴿ حتى إذا استيأس الرسل وظنوا أنهم قد كذبوا ﴾ خفيفة ذهب بها هنالك وتلا : ﴿ حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعهُ مَتى نَصْرُ الله ؟ ألا إنَّ نَصْرَ الله قَرِيبٌ ﴾ فلقيت عروة فذكرت ذلك له ، فقال : قالت عائشة : معاذ الله ، والله ما وعد الله رسوله من شيء قط إلاّ علم أنه كائن قبل أن يكون ،

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ١١٠ .

ولكن لم يـزل البلاء بـالرسـل حتى ظنوا خـافـوا أن يكـون من معهم يكـذبهم ، فكانت تقـرأها ﴿ وَظَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا ﴾(١) مثقلة .

فعائشة جعلت استيأس الرسل من الكفار للمكذبين ، وظنهم التكذيب من المؤمنين بهم ، ولكن القراءة الأخرى ثابتة لا يمكن إنكارها ، وقد تأولها ابن عباس ، وظاهر الكلام معه ، والآية التي تليها إنما فيها استبطاء النصر وهو قولهم : ﴿ متى نصر الله ؟ ﴾ فإن هذه كلمة تبطىء لطلب التعجيل .

وقوله: ﴿ وَظُنُّوا أَنهم قد كذبوا ﴾ قد يكون مثل قوله: ﴿ إِذَا تَمَنَّى الشَّيطَانُ ﴾ (٢) والظن لا يراد به أَلْقَى الشَّيطَانُ ﴾ (١) والظن لا يراد به في الكتاب والسنة الاعتقاد الراجح ، كما هو في اصطلاح طائفة من أهل الكلام في العلم ، ويسمون الاعتقاد المرجوح وهما . بل قد قال النبي على : ﴿ وَإِنَّ الظَّنَّ الكلام والظن ، فإن الظن أكذب الحديث » (٣) وقد قال تعالى : ﴿ وَإِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنِي مِنَ الحَقّ شَيْئًا ﴾ (٤) فالاعتقاد المرجوح هو ظن ، وهو وهم ، وهذا لا يُغْنِي مِنَ الحَق مَن حديث النفس المعفو عنه ، كما قال النبي على « إن الله الباب قد يكون من حديث النفس المعفو عنه ، كما قال النبي على « أن وقد يكون من باب

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ١١٠ .

<sup>(</sup>۲) سورة الحج آية رقم ۵۲ .

<sup>(</sup>٣) الحديث عند البخاري في كتابا الوصايا ٨ باب قول الله عز وجل ﴿ من بعد وصية يـوصى بها أو دين ﴾ ٢٧ النساء وذكره ورواه أيضاً في كتاب النكاح ٤٥ والفرائض ٢ وكتاب الأدب ٥٧ م ورواه الإمام مسلم في البر ٢٨ والترمذي في البر ٥٦ ، وصاحب المـوطأ في حسن الخلق ١٥ وأحمد بن حنبل في المهسند ٢ : ٢٤٥ ، ٢٨٧ ، ٣٤٢ ، ٣٤٥ ( حلبي )

<sup>(</sup>٤) سورة النجم آية رقم ٢٨ .

<sup>(</sup>٥) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب العتق ٦ باب الخطأ والنسيان في العتاقة والطلاق ونحوه.

٢٥٢٨ ـ حدثنا الحميدي ، حدثنا سفيان ، حدثنا مسعر عن قتادة عن زرارة بن أبي أوفى عن أبي
 هريرة ـ رضي الله عنـه ـ قال : قـال النبي ـ ﷺ ـ وذكره . ورواه في الطلاق ١١ وإيمان ١٥ ،
 ورواه الإمـام مسلم في إيمـان ٢٠١ ، ٢٠٧ ، ورواه أبـو داود في الطلاق ١٥ وابن مـاجـه في =

الوسوسة التي هي صريح الإيمان كما ثبت في الصحيح أن الصحابة قالوا يا رسول الله: « إن أحدنا ليجد في نفسه ما لأن يحرق حتى يصير حممة ، أو يخر من السماء إلى الأرض: أحب إليه من أن يتكلم به . قال : « أو قد وجدتموه » قالوا : نعم . قال : « ذلك صريح الإيمان » (١) وفي حديث آخر : « إن أحدنا ليجد ما يتعناظم أن يتكلم به : قال : « الحمد لله الذي رد كيده الى الوسوسة » (١) ..

فهذه الأمور التي هي تعرض ثلاثة أقسام: منها ما هـو ذنب يضعف به الإيمان، وإن كان لا يزيله، ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَنْ صَاحِبُهُ ، ومنه ما يكون يقترن به صريح الإيمان.

ونظير هذا: ما في الصحيح عن ابن شهاب عن سعيد بن المسيب وأبي سلمة بن عبد الرحمن عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على «يرحم الله لوطاً! لقد كان يأوي إلى ركن شديد، ولو لبثت في السجن ما لبث يوسف لأجبت الداعي، ونحن أحق بالشك من ابراهيم إذ قال له ربه: ﴿أُولُمْ تُؤْمِنْ ؟ قَالَ: بَلَى . وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ (٣) وقد ترك البخاري ذكر قوله: «بالشك » لما خاف فيها من توهم بعض الناس.

ومعلوم أن إبراهيم كان مؤمناً كما أخبر الله عنه بقوله : ﴿ أُو لَم تؤمن ؟ قال : بلي ﴾ ولكن ليطمئن قلبي ﴾

<sup>=</sup> الطلاق ١٤ ، ١٦ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٣٩٨ ، ٤٧٤ ، ٤٧١ ، ١٩١ ، ١٩١ (حلبي )

<sup>(</sup>١) الحديث رواه مسلم في الإيمان ٢٠٩ ، وأبو داود في الأدب ١٠٩ ، وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٣٩٦ ـ ٤٤١ .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام مسلم في كتاب الإيمان ٢١١ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ٢٩٠ .

فالتفاوت بين الإيمان والاطمئنان سماه النبي على شكاً لذلك بإحياء الموتى ، كذلك الوعد بالنصر في الدنيا: يكون الشخص مؤمناً بذلك ، ولكن قد يضطرب قلبه فلا يطمئن ، فيكون فوات الاطمئنان ظناً أنه قد كذب ، فالشك مظنة أنه يكون من باب واحد ، وهذه الأمور لا تقدح في الإيمان الواجب ، وإن كان فيها ما هو ذنب فالأنبياء عليهم السلام معصومون من الإقرار على ذلك ، كما في أفعالهم على ما عرف من أصول السنة والحديث .

وفي قصص هذه الأمور عبرة للمؤمنين بهم ، فإنهم لا بد أن يبتلوا بما هو أكثر من ذلك ، ولا ييأسوا إذا ابتلوا بذلك ، ويعلمون أنه قد ابتلى به من هو خير منهم ، وكانت العاقبة إلى خير ، فليتيقن المرتاب ، ويتوب المذنب ويقوى إيمان المؤمنين فبها يصح الإتساء بالأنبياء كما في قوله : ﴿ لقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهُ أَسْوَةٌ حَسَنةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو الله وَاليَوْمَ الأَخِرَ ﴾(١) .

وفي القرآن من قصص المرسلين التي فيها تسلية وتثبيت ، ليتأسى بهم في الصبر على ما كذبوا وأوذوا كما قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ كُذَّبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَي الصبر على مَا كُذَّبُوا وَأُوذُوا حَتَّى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا ﴾ (٢) ولنا لأنه أسوة في ذلك ما هو كثير في القرآن ؛ ولهذا قال : ﴿ لقد كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب ﴾ وقال : ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا العَزْمِ مِنَ الرَّسُلِ ، وَلا تَسْتَعْجِل

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية رقم ٢١ هذه الآية الكريمة أصل كبير في التأسي بـرسول الله ـ ﷺ ـ في أقواله وأفعاله وأحواله ، ولهذا أمر تبـارك وتعالى النـاس بالتـأسي بالنبي ـ ﷺ ـ يـوم الأحزاب ـ في صبره ومصابرته ومرابطته ومجاهدته ، وانتظاره الفرج من ربه عز وجـل ـ لهذا قـال تعالى : للـذين تقلقوا وتضجروا وتزلزلوا واضطربوا في أمرهم ﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ﴾ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ٣٤.

لَهُمْ ﴾ (١) وقال : ﴿ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرَّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ (٢) وقال : ﴿ وَكُلّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرَّسُلِ مَا نُتَبَّت بِهِ فُؤَادَكَ ﴾ (٣) وإذا كان الاتساء بهم مشروعاً في هذا وفي هذا فمن المشروع التوبة من الذنب ، والثقة بوعد الله ، وإن وقع في القلب ظن من الطنون وطلب مزيد الآيات لطمأنينة القلوب ، كما هو المناسب للاتساء والاقتداء دون ما كان المتبوع معصوماً مطلقاً ، فيقول التابع : أنا لست من جنسه ، فإنه لا يذكر بذنب ، فإذا أذنب استياس من المتابعة والاقتداء ، لما أتى به من الذنب الذي يفسد المتابعة على القول بالعصمة ، بخلاف ما إذا قيل : إن ذلك مجبور بالتوبة ، فإنه تصح معه المتابعة ، كما قيل : أول من أذنب وأجرم ثم تاب وندم آدم أبو البشر ، ومن أشبه أباه ما ظلم .

والله تعالى قص علينا قصص توبة الأنبياء لنقتدي بهم في المتاب ، وأما ما ذكره سبحانه أن الاقتداء بهم في الأفعال التي أقروا عليها فلم ينهوا عنها ، ولم يتوبوا منها ، فهذا هو المشروع ، فأما ما نهوا عنه وتابوا منه فليس بدون المنسوخ من أفعالهم ، وإن كان ما أمروا به أبيح لهم ، ثم نسخ تنقطع فيه المتابعة ، فما لم يؤمروا به أحرى وأولى . وأيضاً فقوله : ﴿ وَظَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا ﴾ (٤) فد يكونون ظنوا في الموعود به ما ليس هو فيه بطريق الاجتهاد

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف آية رقم ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت آية رقم ٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة هود آية رقم ١٢٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف آية رقم ١١٠ روى الامام البخاري في كتاب التفسير ٦ باب ﴿ حتى إذا استيأس الرسل ﴾ ٤٦٩ ـ حدثنا ابراهيم بن سعد عن صالح عن ابن شهاب قال : أخبرني عروة بن الزبير عن عائشة ـ رضي الله عنها . قالت له وهو يسألها عن قول الله تعالى ﴿ حتى إذا استيأس الرسل ﴾ قال : قلت : اكذبوا أم كذبوا ؟ قالت عائشة : كذبوا . قلت فقد استيقنوا أن قومهم كذبوهم ، فما هو بالظن قالت : أجل لعمري . لقد استيقنوا بذلك . فقلت لها : وظنوا أنهم كذبوا قالت : معاذ الله لم تكن الرسل تظن ذلك بربها . قلت : فما هذه =

«أحدها» إن إخوة يوسف لم ييأسوا منه بالكلية ، فإن قول كبيرهم : فلن أبرح الأرض حتى يأذن لي أبي أو يحكم الله لي وهو خير الحاكمين > دليل على أنه يرجو أن يحكم الله له ، وحكمه هنا لا بد أن يتضمن تخليصنا ليوسف منهم ، وإلا فحكمه له بغير ذلك لا يناسب قعوده في مصر لأجل ذلك . وأيضاً : ف « اليأس » يكون في الشيء الذي لا يكون ، ولم يجىء ما يقتضي ، فإنهم ﴿ قَالُوا يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَباً شَيْخًا كَبِيراً فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ المُحْسِنِينَ . قَالَ : مَعَاذَ الله ، أَن نَأْخُذَ إِلاَّ مَن وَجَدْنَا مَتَاعَنَا عِنْدَهُ ، إِنَّا إِذاً لَظَالِمُونَ ﴾ (٢) فامتنع من تسليمه إليهم ، ومن المعلوم أن هذا

الآية . . ؟ قالت : هم اتباع الرسل الذين آمنوا بربهم وصدقوهم . فطال عليهم البلاء واستأخر عنهم النصر . حتى إذا استيأس الرسل ممن كذبهم من قومهم ، وظنت الرسل أن أتباعهم قد كذبوهم . جاءهم نصر الله عند ذلك .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٨٠ .

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف آية رقم ۷۸ ـ ۷۹ .

لا يوجب القطع بأنه لا يسلم إليهم ، فإنه يتغير عزمه ونيته ، وما أكثر تقليب القلوب ، وقد يتبدل الأمر بغيره حتى يصير الحكم إلى غيره ، وقد يتخلص بغير اختياره ، والعادات قد جرت بهذا على مثل من عنده من قال لا يعطيه ، فقد يعطيه ، وقد يحرج من يده بغير اختياره ، وقد يموت عنه فيخرج والعالم مملوء من هذا .

« الوجه الثاني » قال لهم يعقوب : ﴿ يَا بَنِيَّ اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ ، وَلاَ تَيْأَسُوا مِن رُوحِ الله ، إنَّهُ لاَ يَيْأَسُ مِن رَوْحِ الله إلاَّ القَوْمُ الكَافِرُونَ ﴾ (١) .

ومن المعلوم أنهم لم يكونوا كافرين فهذا هو « الوجه الثالث » أيضاً وهو أنه لا ييأس من روح الله إلا القوم الكافرون » فيمتنع أن يكون للأنبياء يأس من روح الله ، وأن يقعوا في الاستيئاس بل المؤمنون ما داموا مؤمنين لا ييأسون من روح الله ، وهذه السورة تضمنت ذكر المستيئسين ، وأن الفرح جاءهم بعد ذلك ، لئلا ييأس المؤمن ، ولهذا فيها : ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لُأُولِي الألْبَابِ ﴾ (٢) فذكر استيئاس الإخوة من أخي يوسف وذكر استيئاس الرسل يصلح أن يدخل فيه ما ذكره ابن عباس ، وما ذكرته عائشة جميعاً .

« الوجه الرابع » أن الاستيئاس استفعال من اليأس ، والاستفعال يقع على وجوه : يكون لطلب الفعل من الغير ، فالاستخراج والاستفهام والاستعلام يكون في الأفعال المتعدية ، يقال : استخرجت المال من غيري ، وكذلك استفهمت ، ولا يصلح هذا أن يكون معنى الاستيئاس ، فإن أحداً لا

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ١١١ وتكملة الآية ﴿ ما كان حديثاً يفترى ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴾ .

يطلب اليأس ويستدعيه ، ولأن استياس فعل لازم لا متعدي . ويكون للاستفعال لصيرورة المستفعل على صفة غيره ، وهذا يكون في الأفعال اللازمة كقولهم : استحجر الطين ، أي صار كالحجر ، واستنوق الفحل ، أي صار كالناقة ، وأما النظر فيما استيأسوا منه ، فإن الله تعالى ذكر ذلك في قصة إخوة يوسف حيث قال : ﴿ فَلَمَا اسْتَيْأَسُوا مِنْهُ ﴾ (١) .

وأما الرسل فلم يذكر ما استيأسوا منه ، بل أطلق وصفهم بالاستيئاس ، فليس لأحد أن يقيده بأنهم استيأسوا مما وعدوا به وأخبروا بكونه ، ولا ذكر ابن عباس ذلك .

وثبت أن قوله: ﴿ وظنوا أنهم قد كذبوا ﴾ لا يدل على ظاهره فضلاً عن باطنه: أنه حصل في قلوبهم مثل تساوي الطرفين فيما أخبروا به ، فإن لفظ الظن في اللغة لا يقتضي ذلك ، بل يسمى ظناً ما هو من أكذب الحديث عن الظان ، لكونه أمراً مرجوحاً في نفسه ، واسم اليقين والريب والشك ونحوها يتناول علم القلب وعمله وتصديقه ، وعدم تصديقه وسكينته وعدم سكينته ، ليست هذه الأمور بمجرد العلم فقط ، كما يحسب ذلك بعض الناس ، كما نبهنا [عليه] في غير هذا الموضع . إذ المقصود هنا الكلام على قوله: ﴿ حتى إذا استيأس الرسل ﴾ فإذا كان الخبر عن استيئاسهم مطلقاً فمن المعلوم أن الله إذا وعد الرسل والمؤمنين بنصر مطلق - كما هو غالب إخباراته - لم يقيد زمانه ولا مكانه ، ولا سنته ، ولا صفته ، فكثيراً ما يعتقد الناس في الموعود به صفات أحرى لم ينزل عليها خطاب الحق ، بل اعتقدوها بأسباب أخرى ، كما اعتقد طائفة من الصحابة إخبار النبي عليها المهم يدخلون المسجد الحرام ، ويطوفون به ، أن ذلك يكون عام

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٨٠ وتكملة الآية ﴿ خلصوا نجياً قال كبيرهم ألم تعلموا أن أباكم قد أخذ عليكم موثقاً من الله ومن قبل ما فرطتم في يوسف فلن أبرح الأرض حتى ياذن لي أبي أو يحكم الله لي وهو خير الحاكمين ﴾ .

الحديبية (١) ، لأن النبي على خرج معتمراً ، ورجا أن يدخل مكة ذلك العام ، ويطوف ويسعى ، فلما استيأسوا من دخوله مكة ذلك العام ـ لما صدهم المشركون ، حتى قاضاهم النبي على على الصلح المشهور ـ بقي في قلب بعضهم شيء ، حتى قال عمر للنبي على : ألم تخبرنا أنا ندخل البيت ونطوف ؟ قال : « بلى » . أفأخبرتك أنك تدخله هذا العام ؟ قال : لا . قال : « فإنك داخله ومطوف » (٢) وكذلك قال له أبو بكر .

وكان أبو بكر رضي الله عنه أكثر علماً وإيماناً من عمر حتى تاب عمر مما صدر منه ، وإن كان عمر ـ رضي الله عنه ـ محدثاً كما جاء في الحديث الصحيح ، أنه على قال : «قد كان في الأمم قبلكم محدثون ، فإن يكن في أمتي أحد فعمر » (٣) فهو ـ رضي الله عنه ـ المحدث الملهم ، الذي ضرب الله الحق على لسانه وقلبه ، ولكن مزية التصديق الذي هو أكمل متابعة للرسول ، وعلماً وإيماناً بما جاء به ، درجته فوق درجته ، فلهذا كان الصديق أفضل الأمة ، صاحب المتابعة للآثار النبوية ، فهو معلم لعمر ، ومؤدب

<sup>(</sup>١) روى البخاري في كتاب المغازي ٣٥ باب غزوة الحديبية وقول الله تعالى : ﴿ لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة ﴾ .

٤١٥٤ حدثنا سفيان قال عمرو: سمعت جابر بن عبد الله \_ رضي الله عنهما قال: قال لنا رسول الله \_ ﷺ \_ يوم الحديبية: أنتم خير أهل الأرض، وكنا ألفاً وأربعمائة، ولـوكنت أبصر اليوم لأريتكم مكان الشجرة » تابعه الأعمش (سمع سالماً سمع جابراً ألفاً وأربعمائة).

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الإمام أحمد في المسند ٤: ٣٣٠ ، ٣٣١ (حلبي )

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الإمام البخاري في كتاب فضائل الصحابة \_ ٦ باب مناقب عمر بن الخطاب أبي حفص القرشي العدوي \_ رضى الله عنه .

٣٦٨٩ حدثنا يحيى بن قزعة ، حدثنا ابراهيم بن سعد عن أبيه عن أبي سلمة عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال : قال رسول الله ـ ﷺ لقد كان فيما قبلكم من الأمم ناس محدثون فإن يك في أمتي أحد فإنه عمر » . وفي رواية عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ( لقد كان فيمن قبلكم من بني إسرائيل رجال يكلمون من غير أن يكونوا أنبياء فإن يكن في أمتي منهم أحد فعمر ) ورواه البخاري في الأنبياء ٥٤ ، والامام مسلم في كتاب فضائل الصحابة ٣٣ ـ ورواه الامام الترمذي في المناقب ١٧ وأحمد بن حنبل في المسند ٦ : ٥٥ (حلبي ) .

للمحدث منهم الذي يكون له من ربه إلهام وخطاب كما كان أبو بكر معلماً لعمر ومؤدباً له حيث قال له: أفأخبرك أنك تدخله هذا العام ؟ قال: لا ، قال إنك آتيه ومطوف. فبين له الصديق أن وعد النبي على مطلق غير مقيد بوقت ، وكونه سعى في ذلك العام وقصده لا يوجب أن يعني ما أخبر به ، فإنه قد يقصد الشيء ولا يكون ، بل يكون غيره ، إذ ليس من شرط النبي أن يكون كما قصده ، بل من تمام نعمة ربه عليه أن يقيده عما يقصده إلى أمر يكون كما قصده ، بل من تمام نعمة ربه عليه أن يقيده عما يقصده إلى أمر أخر هو أنفع مما قصده ، كما كان صلح الحديبية أنفع للمؤمنين من دخولهم ذلك العام بخلاف خبر النبي في ، فإنه صادق لا بد أن يقع ما أخبر به ويتحقق . وكذلك ظن النبي كما قال في تأبير النخل : « إنما ظننت ظناً فلا تؤاخذوني بالظن ، ولكن إذا حدثتكم عن الله فإني لن أكذبي على الله » (١) فاستيأس عمر وغيره من دخول ذلك هو استيئاس مما ظنوه موعوداً به ، ولم يكن موعوداً به .

ومثل هذا لا يمتنع على الأنبياء أن يظنوا شيئاً فيكون الأمر بخلاف ما [ ظنوه ] فقد يظنون فيما وعدوه تعييناً وصفات ولا يكون كما ظنوه ، فيياسون مما ظنوه في الوعد ، لا من تعيين الوعد ، كما قال النبي على : « رأيت أن أبا جهل قد أسلم ؛ فلما أسلم خالد ظنوه هو ، فلما أسلم عكرمة علم أنه هو » .

وروى مسلم في صحيحه أن النبي على مر بقوم يلقحون: فقال: « لو لم تفعلوا هذا لصلح » قال: فخرج سبتاً فمر بهم فقال: « ما لفحلكم ؟ » قالوا: قلت: كذا وكذا. قال « أنتم أعلم بأمر دنياكم » (٢) وروي أيضاً عن موسى بن طلحة ، عن أبيه طلحة بن عبيد الله. قال: مررت مع رسول الله على رؤ وس النخل، فقال: « ما يصنع هؤلاء » ؟ فقال: يلقحونه

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الامام مسلم في الفضائل بـاب ١٤٠ ورواه الامام النبسائي في الـرهـون ١٥ ، والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٦ : ١٢٣ ( حلبي ) .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام مسلم في كتاب الفضائل ١٤١

يجعلون الذكر في الأنثى فتلقح ، فقال رسول الله على : « ما أظن يغني ذلك شيئاً » فأخبروا بذلك فتركوه ، فأخبر رسول الله على بذلك ، فقال : « إن كان ينفعهم ذلك فليصنعوه ، فإنني ظننت ظناً فلا تؤاخذني بالظن ، ولكن إذا حدثتكم عن الله شيئاً فخذوا به ، فإني لن أكذب على الله » (١)

فإذا كان النبي على الله ، وأعلمنا بما يتقى ، وهو أحق أن يكون آخذاً يكذب على الله ، فهو أتقانا لله ، وأعلمنا بما يتقى ، وهو أحق أن يكون آخذاً بما يحدثنا عن الله ، فإذا أخبره الله بوعد كان علينا أن نصدق به ، وتصديقه هو به أعظم من تصديقنا ، ولم يكن لنا أن نشك فيه ، وهو بأبي - أولى وأحرى أن لا يشك فيه ، لكن قد يظن ظناً ، كقوله : « إنما ظننت ظناً فلا تؤ اخذوني بالظن » وإن كان أخبره به مطلقاً فمستنده ظنون ، كقوله في حديث ذي اليدين : « ما قصرت الصلاة ولا نسيت » (٢).

وقد يظن الشيء ثم يبين الله الأمر على جليته ، كما وقع مثل ذلك في أمور كقوله تعالى : ﴿ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَاإٍ فَتَبَيَّنُوا ﴾ (٣) نـزلت في الوليـد بن

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الإمام أحمد في المسند ٣ : ١٥٣ .

<sup>(</sup>۲) الحديث رواه البخاري في كتاب الصلاة ۸۸ باب تشبيك الأصابع في المسجد وغيره ، ٤٨٢ حدثنا ابن شميل أخبرنا ابن عون عن ابن سيرين عن أبي هريرة قال: صلى بنا رسول الله على - إحدى صلاتي العشى - قال ابن سيرين : سماها أبو هريرة ولكن نسيت أنا قال : فصلى بنا ركعتين ثم سلم - فقام الى خشبة معروضة في المسجد فاتكا عليها كأنه غضبان ووضع يده اليمنى على اليسرى وشبك بين أصابعه ، ووضع خده الأيمن على ظهر كفه اليسرى ، وخرجت السرعان من أبواب المسجد، فقالوا : قصرت الصلاة . وفي القوم أبو بكر وعمر . فهابا أن يكلماه - وفي القوم رجل في يده طول يقال له ذو اليدين قال : يا رسول الله أنسيت أم قصرت الصلاة قال : وذكره . ورواه البخاري في الأذان ٦٩ وفي كتاب السهو ٤ ، ٥ ورواه الإمام مسلم في المساجد ، ٩٨ ، ١٠ وأحمد بن حنبل في المساحد ٢ ؛ ٧٧،

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات آية رقم ٦ .

عقبة كما استعمله النبي على [وهم أن] تغزوهم لما ظن صدقه ، حتى أنزل الله هذه الآية . وكذلك في قصة بني أبيرق التي أنزل الله فيها : ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا الله هذه الآية . وكذلك في قصة بني أبيرق التي أنزل الله فيها : ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا الله الكِتَابَ بِالحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ الله ، وَلاَ تَكُن لِلْخَائِنِينَ خَصِيماً ﴾ (١) وذلك لما جاء قوم تركوا السارق الذي كان يسرق ، وأخرجوا البريء ، فظن النبي على صدقهم ، حتى تبين الأمر بعد ذلك . وقال في حديث قصر الصلاة : ﴿ لم أنس ولم تقصر » فقالوا : بلى قد نسيت . وكان قد نسي ، فأخبر عن موجب ظنه واعتقاده ، حتى تبين الأمر بعد ذلك ، وروى عنه أنه قال : ﴿ إِنِّي لا أنسى لأسن » وأيضاً فقوله في القرآن : ﴿ رَبَّنَا لاَ تَوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنًا ﴾ (٢) شامل للنبي على وأمته ، حيث قال في صدر الأيات : ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالمُؤْمِنُونَ كُلَّ آمَنَ بِالله وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ (٣) الآيات .

وفي صحيح مسلم عن عبد الله بن عيسى الأنصاري عن سعيد بن جبير ، عن ابن عباس قال : « بينا جبريل قاعد عند النبي على سمع نقيضاً من فوقه ، فرفع رأسه فقال : هذا باب من السماء فتح اليوم لم يفتح إلا اليوم ، فنزل منه ملك فقال : هذا ملك نزل إلى الأرض لم ينزل قط إلا اليوم ، فسلم وقال : أبشر بنورين أوتيتهما لم يؤتهما نبي قبلك ، فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة ، لن تقرأ بحرف منها إلا أعطيته » (3) .

وفي صحيح مسلم عن آدم ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عباس قال: «لما زلت هذه الآية : ﴿وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله ﴾ دخل في

<sup>(</sup>١) سورة النساء اية رقم ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ٧٨٥ .

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه الإمام مسلم في كتاب المسافرين ٢٥٤ ، ورواه النسائي في الافتتاح ٢٥٠ .

قلوبهم منها شيء لم يدخل مثله، فقال النبي: «قولوا سمعنا وأطعنا وسلمنا» (١) قال فألقى الله الإيمان في قلوبهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ لاَ يُكَلِّفُ الله نَفْساً إلاَّ وُسْعَهَا، لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ ﴾ (٢) الآيات إلى قوله: ﴿ أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ قال قد فعلت، إلى آخر السورة قال: قد فعلت» (٣) وفي صحيح مسلم عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه عن أبي هريرة قال: لما نزلت على رسول الله على : ﴿ لله ما في السموات وما في الأرض، وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله ﴾ إشتد ذلك على أصحاب رسول الله على ألوكب فقالوا: أي رسول الله! كلفنا من الأعمال ما نطيق الصلاة والصيام والجهاد والصدقة، وقد أنزلت عليك هذه الأية ولا نطيقها. قال رسول الله على : « أتريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتاب سمعنا وعصينا؟ بل قولوا: سمعنا وأطعنا، غفرانك ربنا وإليك المصير» فلما اقتراها القوم وذلت بها ألسنتهم: أنزل الله عز وجل في أثرها: المصير» فلما أنزل إليه من ربه ﴾ إلى قوله ﴿ وإليك المصير ﴾ فلما

<sup>(</sup>۱) قال الامام أحمد حدثنا عفان ، حدثنا عبد الرحمن بن ابراهيم ، حدثني أبو عبد الرحمن يعني العبلاء عن أبيه عن أبي هريرة - قال : لما نزلت على رسول الله - على - ﴿ لله ما في السموات وما في الأرض وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله اشتد ذلك على أصحاب رسول الله - على أو خاتوا رسول الله ثم جثوا على الركب وقالوا يا رسول الله - أتريدون أن تقولوا كما قال أهمل الكتابين من قبلكم : سمعنا وعصينا ؟ بل قولوا : سمعنا وأطعنا وغفرانك ربنا وإليك المصير فلما أقربها القوم وذلت بها ألسنتهم أنزل الله في أثرها ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير ﴾ فلما فعلوا ذلك نسحوا الله فأنزل الله

<sup>﴿</sup> لا يكلف الله نفساً إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ﴾ ورواه مسلم منفرداً به من حديث يزيد بن زريع عن روح بن القاسم عن العلاء عن أبيه عن أبي هريرة فذكر مثله .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ٢٨٦ .

غعلوا ذلك نسخها سبحانه ، فأنزل الله ﴿ لا يكلف الله نفساً إلا وسعها ﴾ إلى قوله ﴿ قبلنا ﴾ قال : « نعم » ﴿ ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به ﴾ قال : نعم . إلى آخر السورة ، قال : نعم (١) .

والذي عليه جمهور أهل الحديث والفقه أنه يجوز عليهم الخطأ في الاجتهاد ، لكن لا يقرون عليه ، وإذا كان في الأمر والنهي فكيف في الخبر ؟ وفي الصحيحين عن النبي على أنه قال : « إنكم تختصمون إليّ ، ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض ، وإنما أقضي بنحو مما أسمع ، فأحسب أنه صادق ، فمن قضيت له من حق أخيه شيئاً فلا يأخذه ، فإنما أقطع له قطعة من النار » (٢) فنفس ما يعد الله به الأنبياء والمؤمنين حقاً لا يمترون فيه ، كما قال تعالى في قصة نوح ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَبَّهُ ﴾ إلى آخر الآية ، ومثل هذا الظن قد يكون من إلقاء الشيطان المذكور في قوله ﴿ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلا نَبِي ﴾ [لى قوله ﴿ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٣) وقد تكلمنا على هذه الآية في غير هذا الموضع. وللناس فيها قولان مشهوران : بعد اتفاقهم على أن التمني هو التلاوة والقرآن كما عليه المفسرون من السلف كما في قوله :

<sup>(</sup>۱) رواية الامام مسلم عن أبي بكر بن أبي شيبة وأبي كريب واسحاق بن ابراهيم ثلاثتهم عن وكيع به . ورواية الامام أحمد بن حنبل : حدثنا وكيع حدثنا سفيان عن آدم بن سليمان . سمعت سعيد بن جبير عن ابن عباس قال لما نزلت هذه الآية ﴿ وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله ﴾ وذكره .

<sup>(</sup>٣) سورة الحج آية رقم ٥٢ إلى ٥٤ .

﴿ وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لاَ يَعْلَمُونَ الكِتَابَ إِلاَّ أَمَانِيً ، وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُونَ ﴾ (١) وأما من أول النهي على تمني القلب فذاك فيه كلام آخر ؛ وإن قيل : إن الآية تعم النوعين ؛ لكن الأول هو المعروف المشهور في التفسير ، وهو ظاهر القرآن ومراد الآية قطعاً ، لقوله بعد ذلك : ﴿ فَيَنْسَخُ الله مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ، ثُمَّ يُحْكِم الله آياتِهِ ، وَالله عَلِيمٌ حَكِيمٌ ، لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِتْنَةً لِلّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ (٢) وهذا كله لا يكون في مجرد القلب إذا لم يتكلم به النبي ، لكن قد يكون في ظنه الذي يتكلم به بعضه النخل ونحوها ، وهذا النبي ، لكن قد يكون في ظنه الذي يتكلم به بعضه النخل ونحوها ، وهذا يوافق ما ذكرناه . وإذا كان التمني لا بدّ أن يدخل فيه القول ففيه قولان . « الأول » أن الإلقاء هو في سمع المستمعين ولم يتكلم به الرسول وهذا قول من تأويل الآية بمنع جواز الإلقاء في كلامه .

و« الثاني » - وهو الذي عليه عامة السلف ومن اتبعهم - أن الإلقاء في نفس التلاوة ، كما دلت عليه الآية وسياقها من غير وجه ، كما وردت به الآثار المتعددة ، ولا محذور في ذلك إلا إذا أقر عليه ، فأما إذا نسخ الله منا ألقى الشيطان وأحكم آياته فلا محذور في ذلك ، وليس هو خطأ وغلط في تبليغ الرسالة ، إلا إذا أقر عليه . ولا ريب أنه معصوم في تبليغ الرسالة أن يقر على خطأ ، كما قال : « فإذا حدثتكم عن الله بشيء فخذوا به ، فإني لن أكذب على الله » ولولا ذلك لما قامت الحجة به ، فإن كونه رسول الله يقتضي أنه صادق فيما يخبر به عن الله ، والصدق يتضمن نفي الكذب ونفي الخطأ فيه ، فلو جاز عليه الخطأ فيما يخبر به عن الله ، وأقر عليه لم يكن كما يخبر به عن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٧٨ .

<sup>(</sup>۲) سورة الحج آية رقم ٥٢ - ٥٣ .

والذين منعوا أن يقع الإلقاء في تبليغه فروا من هذا ، وقصدوا خيراً ، وأحسنوا في ذلك ، وأحسنوا في ذلك ، فلا محذور في ذلك ، فإن هذا يشبه النسخ لمن بلغه الأمر والنهي من بعض الوجوه فإنه إذاً موقن مصدق برفع قول سبق لسانه به ليس أعظم من إخباره برفعه .

ولهذا قال في النسخ: ﴿ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيسِرَةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَلَى الله ﴾ (١) فظنهم أنهم قد كذبوا هو يتبع ما يظنونه من معنى الوعد وهذا جائز لا محذور فيه ، إذا لم يقروا عليه ، وهذا وجه حسن ، وهو موافق لظاهر الآية ولسائر الأصول من الآيات والأحاديث ، والذي يحقق [ ذلك ] أن باب الوعد والوعيد ليس بأعظم من باب الأمر والنهي . فإذا كان من الجائز في باب الأمر والنهي أن يظنوا شيئاً ، ثم يتبين الأمر لهم بخلافه ، فلأن يجوز ذلك في باب الوعد والوعيد بطريق الأولى والأحرى ، حتى أن باب الأمر والنهي إذ تمسكوا فيه بالاستصحاب لم يقع في ذلك ظن خلاف ما هو عليه الأمر في نفسه ، فإن الوجوب والتحريم الذي لا يثبت إلا بخطاب إذا نفوه قبل الخطاب كان ذلك اعتقاداً مطابقاً للأمر في نفسه ، وباب الوعد إذا لم يخبروا به قد يظنون انتفاءه ، كما ظن الخليل جواز المغفرة لأبيه حتى استغفر له ، ونهينا عن الاقتداء ، كما ظن الخليل جواز المغفرة لأبيه حتى استغفر له ، ونهينا عن الاقتداء ، كما قال النبي ﷺ لأبي طالب : « لأستغفر له في ذلك ما لم أنه عنك » (٢) وحتى استأذن ربه في الاستغفار لأمه فلم يؤذن له في ذلك » (٢)

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة اية رقم ۱۶۳ تكملة الآية ﴿ وما كان الله ليضيع إيمانكم إن الله بالناس لرؤوف رحيم ﴾ قال البخاري في تفسير هذه الآية حدثنا مسدد حدثنا يحيى عن سفيان عن عبد الله ابن دبنار عن ابن عمر قال: بينا الناس يصلون الصبح في مسجد قباء إذ جاء رجل قال أنزل على النبي \_ ﷺ قرآن وقد أمر أن يستقبل الكعبة فاستقبلوها فتوجهوا إلى الكعبة وقد رواه مسلم من وجه آخر

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه البخاري في كتاب الجنائـز ٨٠ باب إذا قـال المشرك عنـد الموت لا إلـه إلا الله =

وحتى صلى على المنافقين قبل أن ينهى عن ذلك وكان يرجو لهم المغفرة حتى أنزل الله عز وجل: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلمَّسْرِكِينَ ﴾ إلى قوله ﴿ لأَوَّاهُ حَلِيمٌ ﴾ (١) وقال عن المنافقين: ﴿ وَلاَ تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُم مَاتَ أَبداً ﴾ (٢) الآية. وقال: ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِر لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ الله لَهُمْ ﴾ (٣) فإذا كان صلى على المنافقين واستغفر لهم راجياً أن يغفر لهم قبل أن يعلم ذلك.

ولهذا سوغ العلماء أن يروى في باب الوعد والوعيد من الأحاديث ما لم يعلم أنه كذب ، وإن كان ضعيف الإسناد ، بخلاف باب الأمر والنهي فإنه لا يؤخذ فيه إلا بما يثبت أنه صدق ، لأن باب الوعد والوعيد إذا أمكن أن يكون الخبر صدقاً وأمكن أن يكون الخبر كذباً لم يجز نفيه ، لا سيما بلا علم ، كما

<sup>=</sup> ١٣٦٠ - أخبرنا يعقوب بن ابراهيم ، قال حدثني أبي عن صالح عن ابن شهاب . قال أخبرني سعيد بن المسيب عن أبيه أنه أخبره « أنه لما حضرت أبا طالب الوفاة . جاءه رسول الله - على فوجد عنده أبا جهل بن هشام ، وعبد الله بن أبي أمية ، قال رسول الله - على طالب : يا عم قل لا إله إلا الله كلمة أشهد لك بها عند الله - فقال أبو جهل ، وعبد الله بن أبي أمية . يا أبا طالب أترغب عن ملة عبد المطلب . ؟ فلم يزل رسول الله - على يعرضها عليه ، ويعودان بتلك المقالة حتى قال أبو طالب : آخر ما كلمهم : هو على ملة عبد المطلب ، وأبي أن يقول لا إله إلا الله . فقال رسول الله - على - وذكره . ورواه مسلم في الإيمان ٣٩ وأحمد بن حنبل في المسند ٥ : ٤٣٣ ، والنسائي في الجنائز ١٠٢ .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه مسلم في كتاب الجنائز ١٠٥ ـ ١٠٦ ، وأبو داود في الجنائز ٧٧ والنسائي في الجنائز ١٠٦ ، وأبو داود في المسند ٢ : ٤٤١ الجنائز ٤٨ ، وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٤٤١ . (حلم) .

سورة التوبة آية رقم ١١٣ ـ ١١٤.

<sup>(</sup>۲) سورة التوبة آية رقم ۸٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون آية رقم ٦ .

لم يجز الجزم بشوته بلا علم ، إذ لا محذور فيه ، منابت الناس اللفظ تعيين الوعد والوعيد ، فلا يجوز منع ذلك بمنع الحديث إذا أمكن أن يكون ، صدقاً ، لأن في ذلك إبطال لما هو حق ، وذلك لا يجوز .

ولهذا قال النبي على : «حدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج » (1) وهذا الباب وهو « باب الوعد والوعيد » هو في الكتاب بأسماء مطلقة للمؤمنين ، والصابرين ، والمجاهدين ، والمحسنين ، فما أكثر من يظن من الناس أنه من أهل الوعد ، ويكون اللفظ في ظنه أنه متصف بما يدخل في الوعد لا في اعتقاد صدق الوعد في نفسه .

وهذا كقوله: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا ، وِالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ اللَّهُ نُيَا ، وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ﴾ (٢) وقوله: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴾ (٩) الآيتين. فقد يظن الإنسان في نفسه أو غيره كمال الإيمان المستحق للنصر، وأن جند الله الغالبون، ويكون الأمر بخلاف ذلك.

وقد يقع من النصر الموعود به ما لا يظن أنه من الموعود به ، فالظن المخطىء فهم ذلك كثير جداً أكثر من باب الأمر والنهي مع كثرة ما وقع من الغلط في ذلك ، وهذا مما لا يحصر الغلط فيه إلا الله تعالى ، وهذا عام

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء ٥٠ باب ما ذكر عن بني اسرائيل:

٣٤٦١ حدثنا أبو عاصم الضحاك بن مخلد ، أخبرنا الأوزاعي ، حدثنا حسان بن عطية عن أبي كبشة عن عبد الله بن عمرو أن النبي \_ على قال : بلغوا عني ولو آية وذكره وفيه زيادة ومن كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار) ورواه الإمام مسلم في الزهد ٧٧ ، والإمام الترمذي في كتاب العلم ١٣ ، وابن ماجه في المقدمة ٥ ، وأحمد بن حنبل في المسند ٣ : ٣٩ - ١٤ (حلبي ) .

<sup>(</sup>۲) سورة غافر اية رقم ۵۱ .

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات آية رقم ١٧١ .

لجميع الأدميين ، لكن الأنبياء صلوات الله عليهم وسلامه لا يقرون ، بل يتبين لهم ، وغير الأنبياء قد لا يتبين له ذلك في الدنيا .

ولهذا كثر في القرآن ما يأمر نبيه على بتصديق الوعد والإيمان ، وما يحتاج إليه ذلك من الصبر إلى أن يجيء الوقت ، ومن الاستغفار لزوال الذنوب التي بها تحقيق اتصافه بصفة الوعد ، كما قال تعالى : ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ الله حَقُ ، وَلاَ يَسْتَخِفَّنَكَ الَّذِينَ لاَ يُوقِنُونَ ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ الله حَقُ ، فَإِمَّا نُرِيَنَكَ الَّذِينَ لاَ يُوقِنُونَ ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ الله حَقُ ، فَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوفَيْنَكَ ﴾ (١) الآية . والآيات في هذا الباب كثيرة معلومة . والله تعالى أعلم

<sup>(</sup>١) سورة الروم آية رقم ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة غافر آية رقم ٧٧ .

## فصل

وسئل الشيخ الإمام العالم العامل الحبر الكامل ، شيخ الإسلام ومفتي الأنام تقي الدين « ابن تيمية » أيده الله وزاده من فضله العظيم عن « الصبر الحميل » في قوله تعالى : ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَالله المُسْتَعَانُ عَلَىٰ ما تَصِفُونَ ﴾ (١) و « الصفح الجميل » و « الهجر الجميل » وما أقسام التقوى والصبر الذي عليه الناس . . ؟

فأجاب رحمه الله :

الجمد لله أما بعد: الله أمر نبيه بالهجر الجميل. والصفح الجميل والصبر الجميل، فالهجر الجميل هجر بلا أذى ، والصفح الجميل، صفح بلا عتاب، والصبر الجميل: صبر بلا شكوى. قال يعقوب عليه الصلاة والسلام: ﴿ إِنَّا أَشْكُوا بَشِّي وَحُرْنِي إِلَىٰ الله ﴾ (٢) مع قوله: ﴿ فَصَبْرُ جَمِيلٌ ، والله المُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ﴾ (٣) فالشكوى الى الله لا تنافي الصبر الجميل ، ويروى عن موسى عليه الصلاة والسلام أنه كان يقول: اللهم لك الحمد وإليك المشتكى وأنت المستعان وبك المستغاث وعليك التكلان » (٤).

<sup>(</sup>١) سورة يوسف أية رقم ١٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٨٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ١٨.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر على هذا الأثر على كثرة تفتيشنا في كتب الأثار .

ومن دعاء النبي على اللهم إليك اشكو ضعف قوتي وقلة حيلتي ، وهواني على الناس أنت رب المستضعفين وأنت ربي اللهم الى من تكلني . . ؟ إلى بعيد يتجهمني ؟ أم إلى عدو ملكته أمري ؟ إن لم يكن بك غضب عليًّ فلا أبالي غير أن عافيتك هي أوسع لي . أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة أن ينزل بي سخطك أو يحل علي غضبك لك العتبى حتى ترضى »(١).

وكان عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ يقـرأ في صلاة الفجـر : ﴿ إِنمَا أَشْكُو بَثْنِي وَحْزَنِي إِلَى الله ﴾ .

ويبكي حتى يسمع نشيجه من آخر الصفوف.

بخلاف الشكؤى الى المخلوق . قرىء على الامام أحمد في مرض موته أن طاووساً كره أنين المريض وقال إنه شكوى . فها أنَّ حتى مات وذلك أن المشتكي طالب بلسان الحال أما ازالة ما يضره أو حصول ما ينفعه . والعبد مأمور أن يسأل ربه دون خلقه كُما قال تعالى : ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصُبْ ، وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَب ﴾ (٢) .

وَقُوال ﷺ لابن عباس: « إذا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن بالله »(٣).

ولا بد للإنسان من شيئين طاعته بفعل المأمور وترك المحظور وصبره على ما يصيبه من القضاء المقدور . فالأول هو التقوى والثاني هو الصبر قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ لاَ يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً ﴾ إلى قوله : ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً إِنَّ الله بِمَا يَعْمَلُونَ مُحيطٌ ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) هذا الدعاء قاله الرسول ﷺ عندما خرج من الطائف هارباً وخرج عليه السفهاء يقذفونه بالحجارة ويضربونه بعد أن فر من أهل مكة .

<sup>(</sup>٢) سورة الشرح آية رقم ٧ ، ٨ .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الامام الترمذي في كتاب القيامة ٩٥.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران آية رقم ١١٨ ـ ١٢٠ .

وقال تعالى : ﴿ لِمَا إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا وَيَأْتُـوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَـذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ آلَافِ مِنَ اللَّائِكَةِ مُسَوّمِينَ ﴾(١) .

وقال تعالى : ﴿ لَتُبْلُونَ فِي أَمْوالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَثِيراً وَإِنْ تُصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ (٢) .

وقد قال يوسف : ﴿ أَنَا يُـوسُفُ وَهَذَا أَخِي قَـدْ مَنَّ الله عَلَيْنَا إِنَّـهُ مَنْ يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ الله لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٣) .

ولهذا كان الشيخ عبد القادر الجيلاني<sup>(3)</sup> ونحوه من المسائخ المستقيمين يوصون في عامة كلامهم بهذين الأصلين ، المسارعة إلى فعل المأمور والتقاعد عن فعل المحظور ، والصبر والرضا بالأمر المقدور وذلك أن هذا الموضع غلط فيه كثير من العامة بل ومن السالكين فمنهم من يشهد القدر فقط ويشهد ( الحقيقة الكونية ) دون ( الدينية ) فيرى أن الله خالق كل شيء وربه ، ولا يفرق بين ما يحبه الله ويرضاه وبين ما يسخطه ويبغضه وإن قدره وقضاه ولا يميز بين توحيد الألوهية وبين توحيد الربوبية فيشهد الجمع الذي يشترك فيه المؤمن والكافر ، والبر والفاجر ، والنبي الصادق والمتنبىء الكاذب ، وأهل الجنة وأهل النار ، وأولياء الله وأعداؤه والملائكة المقربون والمردة الشياطين .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية رقم ١٢٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران آية رقم ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ٩٠ .

<sup>(</sup>٤) هو عبد القادر بن موسى بن عبد الله بن جنكي دوست الحسني أبو محمد عبي الدين الجيلاني أو الكيلاني مؤسس الطريقة القادرية من كبار الزهاد والمتصوفين ولد في جيلان عام ٤٧١ هـ وانتقل الى بغداد شاباً سنة ٤٨٨ هـ برع في أساليب الوعظ والتصوف تفقه وسمع الحديث وتصدر للتدريس والافتاء توفي ببغداد عام ٥٧٨ هـ له كتب منها الغنية لطالب طريق الحق ، والفتح الرباني .

راجع النجوم الزاهرة ٥: ٢٧١ ، وفوات الوفيات ٢: ٢ .

فإن هؤلاء كلهم يشتركون في هذا الجمع وهذه الحقيقة الكونية وهو أن الله ربهم وخالقهم ومليكهم لا رب لهم غيره ولا يشهد الفرق الذي فرق الله به بين أوليائه وأعدائه ، وبين المؤمنين والكافرين ، والأبرار والفجار ، وأهل الجنة ، وأهل النار ، وهو توحيد الألوهية ، وهو عبادته وحده لا شريك له ، وطاعته رسوله وفعل ما يجبه ويرضاه ، وهو ما أمر الله به ورسوله أمر ايجاب أو أمر استحباب، وترك ما نهى الله عنه ورسوله وموالاة أوليائه ومعاداة أعدائه ، والأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر ، وجهاد الكفار والمنافقين بالقلب واليد واللسان فمن لم يشهد هذه الحقيقة الدينية وإلا فهو من جنس المشركين وهو شرمن اليهود والنصارى .

فإن المشركين يقرون بالحقيقة الكونية إذ هم يقرون بأن الله رب كل شيء كما قال تعالى : ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ لَيَقُولُنَّ الله ﴾(١) .

وقال تعالى : ﴿ قُلْ لِمَنْ الأَرْضُ وَمَنْ فِيها إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ؟ سَيَقُولُونَ لله قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ؟ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ العَرْشِ العَيْظِيمِ ؟ سَيَقُولُونَ لله قُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ ؟ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ؟ سَيَقُولُونَ لله قُلْ فَأَنَّ تُسْجَرُونَ ﴾ (٢) .

ولهذا قال سبحانه : ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (٣) .

قال بعض السلف : تسألهم من خلق السموات والأرض فيقولون الله وهم مع هذا يعبدون غيره .

فمن أقر بالقضاء والقدر دون الأمر والنهى الشرعيين فهو أكفر من اليهود

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت آية رقم ٦١ .

<sup>(</sup>Y) سورة المؤمنون من A4 . A4 .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف آية رقم ١٠٦ .

والنصارى ، فإن أولئك يقرون بالملائكة والرسل الذين جاؤوابالأمر والنهي الشرعيين لكن آمنوا ببعض وكفروا ببعض كها قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهِ يَكْفُرُونَ بِنَعْضٍ وَنَكْفُرُ وَنَ بِبَعْضٍ وَنَكْفُرُ وَنَ بِبَعْضٍ وَنَكْفُرُ بِبَعْضٍ وَيَوْدُونَ نُؤْمِنَ بَبِعْضٍ وَيَكُفُرُ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنَ بِبَعْضٍ وَنَكْفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا أَوْلَئِكَ هُمُ الكَافِرُ وَنَ حَقَّا ﴾ ([) .

وأما الذي يشهد « الحقيقة الكونية » وتوحيد الربوبية الشامل للخليقة ويقر أن العباد كلهم تحت القضاء والقدر ويسلك هذه الحقيقة فلا يفرق بين المؤمنين والمتقين الذين أطاعوا أمر الله الذي بعث به رسله ، وبين من عصى الله ورسوله من الكفار والفجار فهؤ لاء أكفر من اليهود والنصارى لكن من الناس من قد لمحوا الفرق في بعض الأمور دون بعض بحيث يفرق بين المؤمن والكافر ولا يفرق بين البر والفاجر أو يفرق بين بعض الأبرار وبين بعض الفجار ولا يفرق بين آخرين اتباعاً لظنه وهواه فيكون ناقص الايمان بحسب ما سوى بين الأبرار والفجار ، ويكون معه من الايمان بدين الله تعالى الفارق بحسب ما فرق به بين أوليائه وأعدائه .

ومن أقر بالأمر والنهي الدينيين دون القضاء والقدر كان من القدرية كالمعتزلة وغيرهم الذين هم مجوس هذه الأمة فهؤلاء يشبهون المجوس ، وأولئك يشبهون المشركين الذين هم شر من المجوس .

ومن أقرّ بهما وجعل الرب متناقضاً فهو من أتباع إبليس الذي اعترض على الرب سبحانه وخاصمه كما نقل ذلك عنه . فهذا التقسيم في القول والاعتقاد .

وكذلك هم في « الأحوال والأفعال » فالصواب منها حالة المؤمن الذي يتقي الله فيفعل المأمور ويتزك المحظور ويصبر على ما يصيبه من المقدور فهو عند الأمر والنهي والدين والشريعة ويستعين بالله على ذلك كها قال تعالى :

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ١٥٠ ـ ١٥١ .

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (١)

وإذا أذنب استغفر وتاب لا يحتج بالقدر على ما يفعله من السيئات ولا يحرى للمخلوق حجة على رب الكائنات بل يؤمن بالقدر ولا يحتج به كما في الحديث الصحيح الذي فيه: سيد الاستغفار أن يقول العبد اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت أعوذ بك من شر ما صنعت أبوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت »(٢).

فيقر بنعمة الله عليه في الحسنات ويعلم أنه هو هداه ويسره لليسرى ، ويقر بذنوبه من السيئات ويتوب منها كها قال بعضهم أطعتك بفضلك ، والمنة لك وعصيتك بعلمك والحجة لك فأسألك بوجوب حجتك على وانقطاع حجتي إلا غفرت لى ».

وفي الحديث الصحيح الإلهي: يا عبادي إنما هي اعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها فمن وجد خيراً فليحمد الله ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه »(٣).

وهذا له تحقيق مبسوط في غير هذا الموضع .

وآخرون قد يشهدون الأمر فقط فتجدهم يجتهدون في الطاعة حسب الاستطاعة ، لكن ليس عندهم من مشاهدة القدر ما يوجب لهم حقيقة الاستعانة والتوكل والصبر . وآخرون يشهدون القدر فقط فيكون عندهم من

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة آية رقم ٥.

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه ابن ماجه في كتاب الدعاء ١٤ باب ما يدعو به الرجل إذا أصبح وإذا أمسى ٣٨٧٢ عن عبد الله بن بريدة عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ وذكره

الاستعانة والتوكل والصبر ما ليس عند أولئك لكنهم لا يلتزمون أمر الله ورسول واتباع شريعته وملازمة ما جاء به الكتاب والسنة من الدين فهؤ لاء يستعينون الله ولا يعبدونه ، والذين من قبلهم يريدون أن يعبدوه ولا يستعينوه والمؤمن يعبده ويستعينه .

والقسم الرابع: شر الأقسام وهو من لا يعبده ولا يستعينه فلا هو مع الشريعة الأمرية ولا من القدر الكوني ، وانقسامهم الى هذه الأقسام هو فيها يكون قبل وقوع المقدور من توكل واستعانة ونحو ذلك ، وما يكون بعده من صبر ورضا ونحو ذلك ، فهم في التقوى وهي طاعة الأمر الديني ، والصبر على ما يقدر عليه من القدر الكوني أربعة أقسام .

أحدهما: أهل التقوى والصبر وهم الذين أنعم الله عليهم من أهل السعادة في الدنيا والآخرة .

والثاني: الذين لهم نوع من التقوى بلا صبر مثل الذين يمتثلون ما عليهم من الصلاة ونحوها ويتركون المحرمات لكن إذا أصيب أحدهم في بدنه بمرض ونحوه أو في ماله أو في عرضه أو ابتلي بعدو يخيفه عظم جزعه وظهر هلعه .

الثالث: قوم لهم نوع من الصبر بـلا تقوى مثـل الفجار الـذين يصبرون على الآلام على ما يصيبهـم في مثل أهوائهم كاللصوص والقطاع الذين يصبرون على الآلام في مثل ما يطلبونه من الغصب وأخذ الحرام .

والكتاب وأهل الديوان الذين يصبرون على ذلك في طلب ما يحصل لهم من الأموال بالخيانة وغيرها وكذلك طلاب الرئاسة والعلو على غيرهم يصبرون من ذلك على أنواع من الأذى التي لا يصبر عليها اكثر الناس، وكذلُك أهل المحبة للصور المحرمة من أهل العشق وغيرهم يصبرون في مثل ما يهوونه من المحرمات على أنواع من الأذى والآلام وهؤلاء هم الذين يريدون علواً في الأرض أو فساداً من طلاب الرئاسة والعلو على الخلق، ومن طلاب الأموال

بالبغي والعدوان والاستمتاع بالصور المحرمة نظراً أو مباشرة وغير ذلك يصبرون على أنواع من المكروهات ، ولكن ليس لهم تقوى فيها تركوه من الأمور وفعلوه من المحظور وكذلك قد يصبر الرجل على ما يصيبه من المصائب كالمرض والفقر وغير ذلك ولا يكون فيه تقوى إذا قدر .

وأما القسم الرابع: فهو شر الأقسام لا يتقون إذا قدروا ولا يصبرون إذا التلوا بل هم كما قبال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً إِذَا مَسَهُ الشرَّ ابتلوا بل هم كما قبال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً إِذَا مَسَهُ الشرَّ جَزُوعاً وإذا مَسَهُ الخَيْرِ مَنُوعاً ﴾ (١) فهؤلاء تجدهم من أظلم الناس وأجبرهم اذا قدروا ومن أذل الناس وأجزعهم إذا قهروا إن قهرتهم ذلوا لك ونافقوك وحابوك واسترجعوك ودخلوا فيها يدفعون به عن أنفسهم من أنواع الكذب والذل وتعظيم المسؤول وإن قهروك كانوا من أظلم الناس وأقساهم قلباً وأقلهم رحمة واحسانا وعفوا كها قد جربه المسلمون في كل من كان عن حقائق الإيمان أبعد ، مثل التتار الذين قاتلهم المسلمون ومن يشبههم في كثير من أمورهم وإن كان متظاهراً المناس جند المسلمين وعلمائهم وزهادهم وتجارهم وصناعهم فالاعتبار بالحقائق بلباس جند المسلمين وعلمائهم وزهادهم وتجارهم وصناعهم فالاعتبار بالحقائق وأعمالكم »(٢).

فمن كان قلبه وعمله من جنس قلوب التتار وأعمالهم كان شبيهاً لهم من هذا الوجه ، وكان ما معه من الاسلام أو ما يظهره منه بمنزلة ما معهم من الإسلام وما يظهرونه منه بل يوجد في غير التتار المقاتلين من المظهرين للإسلام من هو أعظم ردة وأولى بالأخلاق الجاهلية وأبعد عن الأخلاق الاسلامية من التتار .

 <sup>(</sup>١) سورة المعارج آية رقم ١٩ ـ ٢١ .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام أحمد في المسند ٢ : ٧٨٥ ، ٣٩٥ حلبي ورواه الامام مسلم في البر ١٠ بـاب تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره ودمه وعرضه وماله ٣٣ عن أسامه ( وهو ابن زيد أنه سمع ابا سعيـد مولى عبـد الله بن عامـر بن كريـز يقول سمعت ابـا هريـرة يقول سمعت رسـول الله ﷺ وذكره .

وفي الصحيح عن النبي ﷺ أنه كان يقول في خطبته « خير الكلام كلام الله ، وخير الهدى هدى محمد ، وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة »(١) .

وإذا كان خير الكلام كلام الله ، وجير الهدى هدى محمد . فكل من كان الى ذلك أقرب وهو به أشبه كان الى الكمال أقرب وهو به أحق ، ومن كان عن ذلك أبعد وشبهه به أضعف كان عن الكمال أبعد وبالباطل أحق ، والكامل هو من كان لله أطوع وعلى ما يصيبه أصبر ، فكلها كان اتبع لما يأمر الله به ورسوله ، وأعظم موافقة لله فيها يحميه ويرضاه وصبراً على ما قدره وقضاه . كان أكمل وأفضل ، وكل من نقص عن هذين كان فيه من النقص بحسب ذلك .

وقد ذكر الله تعالى الصبر والتقوى جميعاً في غير موضع من كتابه وبين أنه ينتصر العبد على عدوه من الكفار المحاربين المعاندين والمنافقين وعلى من ظلمه من المسلمين ولصاحبه تكون العاقبة قال الله تعالى : ﴿ بَلَىٰ إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا وَيَسَّقُوا وَيَسَّلُوا وَيَسَّقُوا وَيَسَلَّمُ مِنْ فَوْدِهِمْ هَلَا يُسْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمسةِ آلافٍ مِنَ المَلائِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ (٢)

وقال الله تعالى: ﴿ لَتُبْلَوُنَ فِي أَمْوالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْحَتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَثيراً وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ أَوْتُوا الْحَتَابَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ (٣) .

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبِالًا وَدُّوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ البَغْضاءُ مِنْ أَفُواهِهِمْ وَمَا تُخْفِي

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الاعتصام ۲ ورواه الامام مسلم في الجمعة ٤٣ ورواه ابن ماجه في المقدمة ۷ والـدارمي في المقدمة ۲۳ واحمد بن حنبـل في المسنـد ۲۱۳، ۳۱۹، ۳۷۱ (حلبي).

<sup>(</sup>٢) سُنُورَةُ آلُ عَمْرَانُ آيَةً رَقَمُ ١٢٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران آية رقم ١٨٦ .

صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمْ الآياتِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ . هَا أَنْتُمْ أُوْلَاءِ تُحِبُّونَهُمْ وَلَا يُحَبُّونَهُمْ وَلَا يَحُبُونَهُمْ وَلَا يَحُبُونَهُمْ وَلَا عَلَيْكُمُ يَجُبُونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِالْكِتَابِ كُلِّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا آمَنًا وَإِذَا خَلَوْا عَضَّوا عَلَيْكُمُ الأَنَامِلَ مِنَ الغَيْظِ قُلْ مُوْتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ الله عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ إِنْ تَمْسَكُمْ خَسَنَةٌ تَسُؤْهُمْ وَإِنْ تُصِبْكُمْ سَيَّئَةً يَفْرَحُوا بِهَا وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لَا يَضُرُكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا إِنَّ الله بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطً ﴾ (١) .

وقال إخوة يوسف له : ﴿ إِنَّكَ لأَنْتَ يُوسُفُ . . ؟ قَالَ : أَنَا يُوسُفُ وَهَذَا أَخِي قَدْ مَنَّ الله عَلَيْنَا إِنَّهُ مَنْ يَتَّق وَيَصِْبر فَإِنَّ الله لاَ يُضيعُ أَجْرَ المُحْسِنينَ ﴾ (٢) .

وقد قرن الصبر بالأعمال الصالحة عموماً وخصوصاً فقال تعالى : ﴿ وَاتَّبِعْ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ وَاصْبِرْ حَتَّى يَحْكُمَ الله وَهُو خَيْرُ الحاكِمِينْ ﴾ (٣) .

وقال تعالى : ﴿ فَآصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ الله حَقِّ واسْتَغْفر لِـذَنْبِكَ وَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ ﴾ (°)

وقال تعالى : ﴿ فَاصْبِرْ عَـلَىٰ مَا يَقُـولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبَهَا وَمِنْ أَنَاءِ اللَّيْلِ (٦) .

وقال تعالى : ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ (٧) .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية رقم ١١٨ ـ ١٢٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٩٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة يونس آية رقم ١٠٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة هود آية رقم ١١٤ ـ ١١٥ .

<sup>(</sup>٥) سورة غافر آية رقم ٥٥.

<sup>(</sup>٦) سورة طه آية رقم ١٣٠ .

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة آية رقم ٤٥.

وقال تعالى : ﴿ اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ والصَّلاةِ إِنَّ الله مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ . فهذه مواضع قرن فيها الصلاة والصبر(١) .

وقرن بين الرحمة والصبر في مثل قوله تعالى : ﴿ وَتَواصَوْا بِالطَّبْرِ وَتَواصَوْا بِالطَّبْرِ وَتَواصَوْا فِالرَّحَةِ ﴾ (٢) . وفي الرحمة الإحسان الى الخلق بالزكاة وغيرها : فإن القسمة أيضاً رباعية إذ من الناس من يصبر ولا يرحم كأهل القوة والقسوة ومنهم من يرحم ولا يصبر كأهل الضعف واللين مثل كثير من النساء ومن يشبههن ، ومنهم من لا يصبر ولا يرحم كأهل القسوة والهلع والمحمود هو الذي يصبر ويرحم كا قال الفقهاء في المتولي ينبغي أن يكون قوياً من غير عنف لينا من غير ضعف فبصبره يقوى وبلينه يرحم ، وبالصبر ينصر العبد ، فإن النصر مع الصبر ، وبالرحمة يرحمه الله تعالى كها قال النبي ﷺ : « إنما يرحم الله من عباده الرحماء » .

وقال : « من لا يرحم لا يرحم »<sup>(٣)</sup> .

وقال : « لا تنزع الرحمة إلا من شقى »(٤) .

وقال: الراحمون يرحمهم المرحمن. ارحموا من في الأرض يمرحكم من في السهاء »(°). والله أعلم.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ١٥٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة البلد آية رقم ١٧.

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه البخاري في التوحيد ٢ والامام مسلم في الفضائل ٦٦ والترمذي في البر ١٦ والزهد ٨٤ واحمد بن حنبل في المسند ٣، ٤، ٣٥٨، ٣٦٠ (حلبي ) .

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه الترمـذي في البـر ١٦ وإحمـد بن حنبـل في المسئد ٢: ٤٤٢،٣٠١، ٤٦١، ٣٩٥ ( حلبي ) .

<sup>(</sup>٥) الحديث رواه أبو داود في الأدب ٥٥ والترمذي في البر ١٦ باب ما جاء في رحمة الناس ١٩٨٩ عن عمرو بن دينار عن أبي قابوس عن عبد الله بن عمرو قنال : قال رسول الله ﷺ وذكره وقال الترمذي : هذا حديث حسن صحيح .

## سورة الرعد فصل

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى

في قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلُوا لله شُركاءَ ، قُلْ سَمُّوهُمْ ﴾ (١) قيل المراد سموهم بأسماء حقيقة لها معان تستحق بها الشرك له والعبادة ، فإن لم تقدروا بطل ما تدعونه .

وقيل: إذا سميتموها آلهة فسموها باسم الإله ، كالخالق والرازق ، فإذا كانت هذه كاذبة عليها فكذلك اسم الألهة ، وقد حام حول معناها كثير من المفسرين ، فما شفوا عليلًا ولا أرووا غليلًا ، وإن كان ما قالوه صحيحاً .

فتأمل ما قبل الآية وما بعدها يطلعك على حقيقة المعنى ، فإنه سبحانه يقول : ﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَائِمٌ عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ ؟ ﴾ (٢) وهذا استفهام تقرير يتضمن إقامة الحجة عليهم . ونفي كل معبود مع الله ، الذي هو قائم على كل نفس بما كسبت بعلمه وقدرته ، وجزائه في الدنيا والآخرة ، فهو رقيب عليها ، حافظ لأعمالها ، مجاز لها بما كسبت من خير وشر . فإذا جعلتم أولئك شركاء فسموهم إذا بالأسماء التي يسمى بها القائم على كل

<sup>(</sup>١) سورة الرعد آية رقم ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد آية رقم ٣٣ .

نفس بما كسبت ، فإنه سبحانه يسمى بالحي القيوم (۱) ، المحيي المميت (۲) ، السميع البصير ، الغني عما سواه وكل شيء فقير اليه (۳) ، ووجود كل شيء به ، فهل تستحق آلهتكم اسماً من تلك الأسماء ؟ فإن كانت آلهة حقاً فسموها باسم من هذه الأسماء ، وذلك بهت بين ، فإذا انتفى عنها ذلك علم بطلانها كما علم بطلان مسماها .

وأما إن سموها بأسمائها الصادقة عليها كالحجارة ، وغيرها من مسمى الجمادات ، وأسماء الحيوان التي عبدوها من دون الله ، كالبقر وغيرها ، وبأسماء الشياطين الذين أشركوهم مع الله جل وعلا ، وبأسماء الكواكب المسخرات تحت أوامر الرب ، والأسماء الشاملة لجميعها أسماء المخلوقات : المحتاجات ، المدبرات ، المقهورات .

وكذلك بنو آدم عبادة بعضهم بعضاً ، فهذه أسماؤها الحقة وهي تبطل إلهيتها (٤) ؛ لأن الأسماء التي من لوازم الإلهية مستحيلة عليها ؛ فظهر أن تسميتها آلهة من أكبر الأدلة على بطلان إلهيتها ، وامتناع كونها شركاء لله عز وجل .

سورة القصص آية رقم ٣٨.

<sup>(</sup>١) قال تعالى :﴿ الله لا إله إلا هو الحي القيوم ﴾ .

<sup>(</sup>٢) قال تعالى : ﴿ هُوَ الَّذِي أَحِياكُم ثُمَّ يَمَيْتُكُم ثُمَّ إِلَيْهِ تَرْجَعُونَ ﴾ .

 <sup>(</sup>٣) قال تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ أَنتُم الفقراء إلى الله والله هو الغني الحميد ﴾ .

<sup>(</sup>٤) كما قال فرعون : ﴿ وقال فرعون يا أيها الملأ ما علمت لكم من إله غيري ﴾ وقال أيضاً ﴿ فاجعل لي صرحاً لعلي اطلع إلى إله موسى وإني لأظنه من الكاذبين ﴾ .

## سورة الحجر فصل

وقال شيخ الإسلام

أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني ـ قـدس الله روحه ، ونور ضريحه ورحمه :

في آيات ثلاث متناسبة متشابهة اللفظ والمعنى يخفى معناها على أكثر الناس .

قوله تعالى : ﴿ قَالَ هَذَا صِرَاطٌ عَلَيَّ مُسْتَقِيمٌ ! إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانُ إِلَّا مِنِ اتَّبَعِكَ مِنَ الغَاوِينَ ﴾ (١) وقول على : ﴿ وَعَلَىٰ اللهَ

<sup>(</sup>١) سورة الحجر اية رقم ٤١ ـ ٤٢ قد أورد ابن جرير ههنا من حديث عبد الله بن المبارك عن عبد الله بن وهب ـ حدثنا يزيد بن قسيط . قال : كانت الأنبياء يكون لهم مساجد خارجة من قراهم فإذا أراد النبي أن يستنبىء ربه عن شيء خرج الى مسجده فصلى ما كتب الله له ثم سأله ما بدا له فبينا نبي في مسجده إذ جاء عدوالله يعني إبليس حتى جلس بينه وبين القبلة فقال النبي النبي ـ أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ـ فقال عدو الله أخبرني بأي شيء تنجو مني ؟ فقال النبي بل أخبرني بأي شيء تنجو مني ؟ فقال النبي فاستعذ بالله الله من الشيطان نزغ فال على قال النبي يقول الله ﴿ وإما ينزغنك من الشيطان نزغ فال على المستعذ بالله منك . قال النبي أخبرني بأي شيء تغلب بني آدم قال : آخذه محند الغضب والهوى .

قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَائِـرٌ ﴾ (١) وقوله تعالى : ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لِلْهُدَىٰ . وَإِنَّ لَنَا لَلاَخِرَةً وَالْأُولَىٰ ﴾ (٢) فلفظ هـذه الآيات فيـه أن السبيل الهادي هـو على الله . وقد ذكر أبو الفرج بن الجوزي (٣) في الآية الأولى ثلاثة أقوال بخلاف الآيتين الأخريين، فإنه لم يذكر فيهما إلا قولًا واحداً ، فقـال في تلك الآية : اختلفـوا في معنى هذا الكلام على ثلاثة أقوال .

« أحدها » : أنه يعني بقوله هذا : الإخلاص ، فالمعنى أن الإخلاص طريق إلى مستقيم و ﴿عليٌّ ﴾ بمعنى ﴿ إلي ﴾ .

و« الثاني » : هذا طريق على جوازه ، لأني بالمرصاد فأجازيهم بأعمالهم ، وهو خارج مخرج الوعيد ، كما تقول للرجل تخاصمه « طريقك علي » فهو كقوله ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ (أُ) .

و« الثالث » هذا صراط على استقامته ، أي أنا ضامن لاستقامته بالبيـان والبرهان . قال : وقرأ قتادة ، ويعقوب : ﴿ هَذَا صَرَاطٌ عَلَيٌّ ﴾ أي رفيع .

قلت : هذه الأقوال الشيلائية قيد ذكرها من قبله ، كالثعلبي (٥) ، والواحدي (٦) ، والبغوى ، وذكروا قولًا رابعاً . فقالوا ـ واللفظ للبغوي وهو مختصر الثعلبي .

قال الحسن : معناه صراط إليَّ مستقيم. وقال مجاهد : الحق يرجع إليَّ

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية رقم ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الليل آية رقم ١٢ : ١٣ .

<sup>(</sup>٣) سبق الترجمة له في كلمة وافية ,

<sup>(</sup>٤) سورة الفجر آية رقم ١٤. (٥) سبق الترجمة له .

<sup>(</sup>٦) سبق الترجمة له .

وعليه طريقه لا يعرج على شيء

وقال الأخفش (۱): يعني على الدلالة على الصراط المستقيم. وقال الكسائي (۲): هذا على التهديد والوعيد، كما يقول الرجل لمن يخاصمه «طريقك علي » أي لا تفلت مني، كما قال تعالى: ﴿ إن ربك لبالمرصاد ﴾.

وقيل معناه علي استقامته بالبيان والبرهان والتوفيق والهداية . فذكروا الأقوال الثلاثة ، وذكروا قول الأخفش « على الدلالة على الصراط المستقيم » وهو يشبه القول الأخير ، لكن بينهما فرق . فإن ذلك يقول : علي استقامته بإقامة الأدلة ، فمن سلكه كان على صراط مستقيم ، والآخر يقول : علي أن أدل الخلق عليه بإقامة الحجج ففي كلا القولين أنه بين الصراط المسقيم بنصب الأدلة ، لكن هذا جعل الدلالة عليه ، وهذا جعل عليه استقامته ـ أي بيان استقامته ـ وهما متلازمان ، ولهذا \_ والله أعلم ـ لم يجعله أبو الفرج قولاً رابعاً . وذكروا القراءة الأخرى عن يعقوب وغيره : أي رفيع . قال البغوي : وعبر بعضهم عنه « رفيع أن ينال ، مستقيم أن يمال .

<sup>(</sup>۱) هو علي بن سليمان بن الفضل أبو المحاسن ، المعروف بالأخفش الأصغر ، نحوي من العلماء من أهل بغداد أقام بمصر سنة ٢٨٧ - ٣٠٠ هـ وخرج الى حلب ، ثم عاد إلى بغداد ، وتوفي بها \_ وهو ابن ٨٠ سنة له تصانيف منها شرح سيبويه ، والأنواء ، والمهذب ، وكان ابن الرومي مكثراً من هجوه . [راجع بغية الوعاة ٣٣٨ ووفيات الأعيان ١ : ٣٣٣ وطبقات النحويين ، وأنباه الرواة ٢ : ٢٧٦]

<sup>(</sup>٢) هـ و علي بن حمزة بن عبد الله الأسدي بالولاء الكوفي أبو الحسن الكسائي إمام في اللغة والنحو والقراءة من أهـل الكوفـة ولد في إحـدى قراهـا وتعلم وقرأ النحو بعدالكبر وتنقل في البادية وسكن بغداد وتوفي بالري عن سبعين عـاماً وهـو مؤدب الرشيد العباسي وابنه الأمين ، أصله من أولاد الفرس ، وأخباره مع علماء الأدب في عصره كثيرة من كتبه (معاني القرآن) و( المصادر) و( الحروف) والمتشابه في القرآن ، وغير ذلك كثير توفي عام ١٨٩ هـ . [ راجع غاية النهاية ١ : ٥٣٥ وابن خلكان ١ : ٢٣٠ وتاريخ بغداد ١١ : ٤٠٣]

«قلت»: القول الصواب هو قول أئمة السلف ـ قول مجاهد ونحوه ـ فإنهم أعلم بمعاني القرآن . لا سيما مجاهد ـ فإنه قال : عرضت المصحف على ابن عباس من فاتحته إلى خاتمته أقفه عن كل آية وأسأله عنها». وقال الثوري : إذا جاءك التفسير عن مجاهد فحسبك به ، والأئمة كالشافعي ، وأحمد والبخاري (۱) ، ونحوهم ، يعتمدون على تفسيره ، والبخاري في صحيحه أكثر ما ينقله عن التفسير ينقله عنه . والحسن البصري أعلم التابعين بالبصرة ، وما ذكروه عن مجاهد ثابت عنه ، رواه الناس كابن أبي حاتم وغيره من تفسير ورقاء ، عن ابن أبي نجيح ، عن مجاهد في قوله ﴿ هذا صواط علي مستقيم ﴾ : الحق يرجع إلى الله وعليه طريقه لا يعرج على شيء ، وذكر عن قتادة أنه فسرها على قراءته ـ وهو يقرأ ﴿ علي ﴾ \_ فقال : أي رفيع مستقيم . وكذلك ذكر ابن أبي حاتم عن السلف أنهم فسروا آية النحل . فسروى عن طريق ورقاء ، عن ابن أبي نجيح ، عن مجاهد ، قوله ﴿ قصد فسروى عن السدي (۲) أنه السبيل ﴾ قال : طريق الحق على الله ، قال : وروي عن السدي (۱) أنه قال : الإسلام ، وعطاء قال : هي طريق الجنة . فهذه الأقوال ـ قول

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن إسماعيل بن ابراهيم بن المغيرة البخاري ، أبو عبد الله ، حبر الإسلام ، والحافظ للحديث ، صاحب الجامع الصحيح . المعروف بصحيح البخاري والتاريخ ، والضعفاء في رجال الحديث ، وخلق أفعال العباد ، والأدب المفرد ، ولد في بخارى عام ١٩٤ هـ يتيماً وقام برحلة طويلة سنة ٢١٠ هـ في طلب الحديث فزار خراسان ، والعراق ، ومصر ، والشام وسمع من نحو ألف شيخ وجمع نحو ست مئة ألف حديث احتار منها في صحيحه ما وثق بروايته وهو أول من وضع في الإسلام كتاباً على هذا النحو توفي عام ٢٥٦ هـ [ راجع تذكرة الحفاظ ٢ : ٢٢١ وتهذيب التهذيب ٩ : ٤٧ والوفيات ١ : ٥٥٤ وتاريخ بغداد

<sup>(</sup>٢) هو إسماعيل بن عبد الرحمن السدي تابعي ، حجازي الأصل ، سكن الكوفة . قال فيه ابن تغري بردى ، صاحب التفسير والمغازي والسير وكان إماماً عارفاً بالوقائع وأيام الناس توفي عام ١٢٨ هـ [ راجع النجوم الزاهرة ١ : ٣٠٨ واللباب ١ : ٣٣٥ وفيه وفاته سنة ١٢٧ ]

مجاهد ، والسدي ، وعطاء في هذه الآية هي مثل قول مجاهد ، والحسن ، في تلك الآية .

وابن الجوزي لم يذكر في آية النحل إلا هذا القول الثاني ، وذكره عن الزجاج ، فقال : ﴿ وعلى الله قصد السبيل ﴾ القصد : استقامة الطريق ـ يقال : طريق قصد ، وقاصد ، إذا قصد ربك إلى ما تريد . قال الزجاج : المعنى ، وعلى الله تبيين الطريق المستقيم والدعاء إليه بالحجج والبراهين . وكذلك الثعلبي والبغوي ، ونحوهما ، لم يذكروا إلا هذا القول ، لكن ذكروه باللفظين .

قال البغوي : يعني بيان طريق الهدى من الضلالة ، وقيل : بيان الحق بالأيات والبراهين .

قال: والقصد: الصراط المستقيم. ﴿ ومنها جائر ﴾ يعني ومن السبيل ما هو جائر عن الاستقامة معوج ، فالقصد من السبيل: دين الإسلام ، والجائر منها: اليهودية والنصرانية ، وسائر ملل الكفر. قال جابر بن عبد الله (١): قصد السبيل: بيان الشرائع والفرائض. وقال عبد الله بن

<sup>(</sup>۱) هو جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام الخزرجي الأنصاري السلمي صحابي من المكثرين في الرواية عن النبي ـ ﷺ ـ وروى عنه جماعة من الصحابة له ولأبيه صحبة ، غزا تسع عشرة غزوة ، وكانت له في أواخر أيامه حلقة في المسجد النبوي يؤخذ عنه العلم ، روى له البخاري ومسلم وغيرهما ١٥٤٠ حديثاً توفي عام ٧٨ هـ . [راجع الإصابة ١ : ٢١٣ وذيل =

المبارك (1) ، وسهل بن عبد الله (٢) : قصد السبيل : السنة ﴿ ومنها جائر ﴾ : الأهواء والبدع . دليله : قوله تعالى ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَبِعُوهُ ، وَلاَ تَتَّبُعُوا السَّبُلْ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْسَبِيلِهِ ﴾ (٢) ولكن البغوي ذكر فيها القول الآخر ، ذكره في تفسير قوله تعالى : ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى ﴾ (١) \_ عن الفراء ، كما سيأتي ، فقد ذكر القولين في الآيات الثلاث تبعاً لمن قبله ، كالثعلبي وغيره .

والمهدوي ذكر في الآية الأولى قولين من الشلاثة ، وذكر في الثانية ما رواه العوفي ، وقولاً آخر فقال :

قــولـه: ﴿ هـــذا صــراط عليّ المستقيم ﴾ أي على أمـــري وإرادتي . وقيل : هو على التهديد ، كما يقال « عليّ طريقك وإليّ مصيرك » .

وقال في قوله: ﴿ وَعَلَىٰ الله قَصْدُ السَّبِيلِ ﴾ (٥) فال ابن عباس: أي بيان الهدى من الضلال وقيل: السبيل: الإسلام، ﴿ ومنها جائر ﴾ أي ومن

<sup>=</sup> المذيل ٢٢ وكشف النقاب وتهذيب الأسماء ١ : ١٤٢]

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي بالولاء المروزي أبو عبد الرحمن الحافظ شيخ الاسلام المجاهد التاجر ، صاحب التصانيف والرحلات أفنى عمره في الأسفار ، حاجاً ، ومجاهداً وتاجراً ، وجمع الحديث والفقه والعبرية وأيام الناس ، والشجاعة والسخاء ، كان من سكان خراسان ومات بهيت (على الفرات) عام ١٨١ هـ منصرفاً من غزو الروم لـه كتاب في الجهاد ، وهو أول من صنف فيه ، والرقائق) .

<sup>(</sup>٢) هو سهل بن عبد الله بن يونس التستري أبو محمد: أحد أثمة الصوفية ابن يونس التستري أبو محمد، أحد أثمة الصوفية وعلمائهم والمتكلمين في علوم الإخلاص والرياضيات، وعيوب الأفعال له كتاب في د تفسير القرآن ، مختصر، وكتاب رقائق المحبين وغير ذلك توفي عام ٢٨٣ هـ [ راجع طبقات الصوفية ٢٠٦ والسوفيات ١ : ٢١٨ وحلية الأولياء ١٠ : ١٨٩ والشعراني ١ : ٢٦ والمناوي ١ : ٢٣٧ ] .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام آية رقم ١٥٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الليل آية رقم ١٢ .

<sup>(</sup>٥) سورة النحل آية رقم ٩ .

السبيل جائر أي عادل من الحق ، وقيل المعنى ﴿ وعنها جائر ﴾ أي عن السبيل ، فـ ﴿ من ﴾ بمعنى « عن » .

وقيل : معنى قصد السبيل : سيركم ورجوعكم ، والسبيل واحدة بمعنى الجمع .

قلت: هذا قول بعض المتأخرين ـ جعل « القصد » بمعنى « الإرادة » أي عليه قصدكم للسبيل في ذهابكم ورجوعكم، وهو كلام من لم يفهم الآية ، فإن « السبيل القصد » هي السبيل العادلة ، أي عليه السبيل القصد و« السبيل » اسم جنس ، ولهذا قال ﴿ ومنها جائر ﴾ أي عليه القصد من السبيل ، ومن السبيل جائر . فأضافه الى اسم الجنس إضافة النوع إلى الجنس ، أي « القصد من السبيل » كما تقول «ثوب خز » ولهذا قال : ﴿ ومنها جائر ﴾ وأما من ظن أن التقدير « قصدكم السبيل » فهذا لا يطابق لفظ الآية ونظمها من وجوه متعددة .

وابن عطية (١) لم يذكر في آية الحجر إلا قول الكسائي ، وهو أضعف الأقوال ، وذكر المعنى الصحيح تفسيراً للقراءة الأخرى ، فذكر أن جماعة من السلف قرأوا ﴿ علي مستقيم ﴾ من العلو والرفعة . قال : والإشارة بهذا على هذه القراءة إلى الاخلاص ـ لما استثنى إبليس من أخلص ، قال الله له :

<sup>(</sup>۱) هو عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن عطية المحاربي ، من محارب قيس الغرناطي ، أبو محمد : مفسر ، فقيه أندلسي من أهل غرناطة ، عارف بالأحكام والحديث ، له شعر ، ولي قضاء المرية ، وكان يكثر الغزوات في جيوش الملثمين ، وتوفي بلورقة عام ١٥٥ هـ لـه المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، والمجموع في ذكر مروياته وأسماء شيوخه وقيل في تاريخ وفاته سنة ١٥٥ ـ ٥٤٦ هـ . [راجع نفح الطيب ١ : ٩٥٣ وقضاة الأندلس ١٠٩ ويفية المعجم لابن الأبار ٢٥٩ ، وكشف الظنون ٤٣٩ و١٦١٣ ويغية الوعاة ويغية المعجم ٢٠٥ .

هذا الإخلاص طريق رفيع مستقيم لا تنال أنت بإغوائك أهله . قال : وقرأ جمهور الناس ﴿ علي مستقيم ﴾ والإشارة بهذا على هذه القراءة إلى انقسام الناس إلى غاو ومخلص ، لما قسم إبليس هذين القسمين قال الله « هذا طريق علي » أي هذا أمر إلي مصيره » ، والعرب تقول « طريقك في هذا الأمر على فلان » أي إليه يصير النظر في أمرك . وهذا نحو قوله ﴿ إِنَّ هِذَا الْمُرْصَادِ ﴾ (١) قال : والآية على هذه القراءة خبر يتضمن وعيداً .

« قلت » : هذا قول لم ينقل عن أحد من علماء التفسير ـ لا في هذه الآية ولا في نظيرها ، وإنما قاله الكسائي لما أشكل عليه معنى الآية الذي فهمه السلف ، ودل عليه السياق والنظائر .

وكلام العرب لا يدل على هذا القول ، فإن الرجل وإن كان يقول لمن يتهدده ويتوعده «على طريقك » فإنه لا يقول : إن طريقك مستقيم » وأيضاً فالوعيد إنما يكون للمسيء ، لا يكون للمخلصين ، فكيف يكون قوله هذا « إشارة إلى انقسام الناس إلى غاو ومخلص » وطريق هؤلاء غير طريق هؤلاء ؟ هؤلاء سلكوا الطريق المستقيم التي تدل على الله ، وهؤلاء سلكوا السبيل الجائرة .

وأيضاً فإنما يقول لغيره في التهديد « طريقك علي » من لا يقدر عليه في الحال لكن ذاك يمر بنفسه عليه وهو متمكن منه ، كما كان أهل المدينة يتوعدون أهل مكة بأن « طريقكم علينا » كما تهددوهم بأنكم آويتم محمداً وأصحابه ، كما قال أبو جهل لسعد بن معاذ (٢) لما ذهب سعد إلى مكة « لا

<sup>(</sup>١) سورة الفجر آية رقم ١٤ .

<sup>(</sup>٢) هـ و سعد بن معاذ بن النعمان بن امرىء القيس ، الأوسي الأنصاري صحابي من الأبطال من أهل المدينة ، كانت لـ ه سيادة الأوس ، وحمل لواءهم يـوم بدر ، وشهـ د أحداً ، فكان ممن

أراك تطوف بالبيت آمنا وقد آويتم الصباة وزعمتم أنكم تنصرونهم » فقال « لئن منعتني هذا لأمنعنك ما هو أشد عليك منه ـ طريقك على المدينة » أو نحو هذا .

فذكر أن طريقهم في متجرهم إلى الشام عليهم ، فيتمكنون حينتذ من جزائهم . ومثل هذا المعنى لا يقال في حق الله تعالى ، فإن الله قادر على العباد حيث كانوا ، كما قالت الجن ﴿ وَأَنَّا ظَنَنَّا أَنْ لَنْ نُعْجِزَ الله فِي الأَرْضِ وَلَنَّ نُعْجِزَهُ هُرَبًا ﴾ (١) وقال ﴿ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ ﴾ (٢) .

وإذا كانت العرب تقول ما ذكره: يقولون «طريقك في هذا الأمر على فلان » أي إليه يصير أمرك ، فهذا يطابق تفسير مجاهد وغيره من السلف ، كما قال مجاهد: الحق يرجع إلى الله وعليه طريقه لا يعرج على شيء ، فطريق الحق على الله ، وهو الصراط المستقيم الذي قال الله فيه ﴿ هَذَا صِرَاطٌ عَلِيَّ مُسْتَقِيمٌ ﴾ (٣) كما فسرت به القراءة الأحرى . فالصراط في القراءتين هذا الصراط المستقيم الذي أمر الله المؤمنين أن يسألوه إياه في صلاتهم فيقولوا ﴿ اهْدِنَا الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ المَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ (٤) وهو الذي وصى به في قوله ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً

 $\frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} + \frac{1}{2} \frac{1}{2} + \frac{1}{2}$ 

ثبت فيها ، وكان من أطول الناس وأعظمهم جسماً ، ورمي بسهم يـوم الخندق فمـات من أثر جراحه ودفن بـالبقيع ، وعمـره سبع وثـلاثون سنة ، وحزن عليه النبي ـ ﷺ ـ وفي الحديث « اهتز عرش الرحمن لموت سعد بن معاذ » [ راجع صفة الصفوة ١ : ١٨٠ وطبقات ابن سعـد ٣ : ٢ القسم الثاني ، والإصابة الترجمة ٣١٩٧]

البورة الجن آية رقم ١٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت آية رقم ٢٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر آية رقم ٤١ .

<sup>(</sup>٤) سورة الفاتحة الأيات ٦ ـ ٧ .

فَاتَبِعُوهُ ، وَلَا تَتِبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرُّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ، ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (١)

وقوله هذا إشارة إلى ما تقدم ذكره وهو قوله ﴿ إِلاَّ عِبَادَكَ وِهُهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾ (٢) فتعبد العباد له بإخلاص الدين له : طريق يدل عليه ، وهو طريق مستقيم ، ولهذا قال بعده ﴿ إِنَّ عِبَادِيَ لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ (٣) وابن عطية ذكر أن هذا معنى الآية في تفسير الآية الأخرى مستشهداً به ، مع أنه لم يذكره في تفسيرها ، فهو بفطرته عرف أن هذا معنى الآية ، ولكنه لما فسرها ذكر ذلك القول ، كأنه هو الذي اتفق أن رأي غيره قد قاله هناك . فقال ـ رحمه الله .

وقوله ﴿ وعلى الله قصد السبيل ومنها جائر ﴾ وهذه أيضاً من أجل نعم الله تعالى ، أي على الله تقويم طريق الهدى وتبيينه \_ وذلك بنصب الأدلة وبعث الرسل ، وإلى هذا ذهب المتأولون . قال : ويحتمل أن يكون المعنى أن من سلك السبيل القاصد فعلى الله طريقه ، وإلى الله مصيره ، فيكون هذا مثل قوله ﴿ هذا صراط عليً مستقيم ﴾ وضد قول النبي ﷺ « والشر ليس اليك » (٤) أي لا يفضي إلى رحمتك ، وطريق قاصد معناه : بين مستقيم قريب ، ومنه قول الراجز :

بعيد عن نهج الطريق القاصد

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية رقم ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر آية رقم ٤٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر آية رقم ٤٢.

<sup>(</sup>٤) الحديث (والخير كله في يبديك والشر ليس إليك) رواه الإمام مسلم في كتاب المسافرين ٢٠١ والنسائي في الافتتاح ١٧.

قال: والألف واللام في « السبيل » للعهد، وهي سبيل الشرع وليست للجنس، ولو كانت للجنس لم يكن منها جائر وقوله ﴿ ومنها جائر ﴾ يريد طريق اليهود والنصارى، وغيرهم كعباد الأصنام، والضمير في ﴿ منها ﴾ يعود على ﴿ السبيل ﴾ التي يتضمنها معنى الآية، كأنه قال « ومن السبيل جائر » فأعاد عليها وإن كان لم يجر لها ذكر لتضمن لفظة ﴿ السبيل ﴾ بالمعنى لها.

قال: ويحتمل أن يكون الضمير في ﴿ منها ﴾ على « سبيل الشرع » المذكورة ، ويكون « من » للتبعيض ، ويكون المراد فرق الضلالة من أمة محمد - كأنه قال: ومن بنيات الطرق من هذه السبيل ومن شعبها جائر . « قلت » : سبيل أهل البدع جائرة خارجة عن الصراط المستقيم فيما ابتدعوا فيه ، ولا يقال إن ذلك من السبيل المشروعة .

وأما قوله « إن قوله : ﴿ قصد السبيل ﴾ هي سبيل الشرع ، وهي سبيل الهدى ، والصراط المستقيم ، وأنها لو كانت للجنس لم يكن منها جائر ، فهذا أحد الوجهين في دلالة الآية ، وهو مرجوح ، والصحيح الوجه الآخر أن ﴿ السبيل ﴾ اسم جنس ، ولكن الذي على الله هو القصد منها ، وهي سبيل واحد ، ولما كان جنساً قال ﴿ ومنها جائر ﴾ والضمير يعود على ما ذكر بلا تكلف .

وقوله « لو كان للجنس لم يكن منها جائر » ليس كذلك ، فإنها ليست كلها عليه ، بل إنما عليه القصد منها ، وهي سبيل الهدى ، والجائر ليس من القصد ، وكأنه ظن أنه إذا كانت للجنس يكون عليه قصد كل سبيل ، وليس كذلك ، بل إنما عليه سبيل واحدة ، وهي الصراط المستقيم ـ هي التي تدل عليه ، وسائرها سبل الشيطان ، كما قال ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً

فَاتَّبِعُوهُ ، وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ (١) .

وقد أحسن \_ رحمه الله \_ في هذا الاحتمال ، وفي تمثيله ذلك بقوله : ﴿ هَذَا صِرَاطٌ عَلَيَّ مُسْتَقِيمٌ ﴾ (٢) .

وأما آية الليل \_ قوله ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾ (٣) \_ \_ فابن عطية مثلها بهذه الآية ، لكنه فسرها بالوجه الأول فقال : \_

ثم أخبر تعالى أن عليه هدى الناس جميعاً ، أي تعريفهم بالسبل كلها ومنحهم الإدراك ، كما قال : ﴿ وعلى الله قصد السبيل ﴾ ثم كل أحد يتكسب ما قدر له ، وليست هذه الهداية بالإرشاد إلى الإيمان ، ولو كان كذلك لم يوجد كافر .

قلت »: وهذا هو الذي ذكره ابن الجوزي ـ وذكره عن الزجاج . قال الزجاج : إن علينا أن نبين طريق الهدى من طريق الضلال .

وهذا التفسير ثابت عن قتادة ، رواه عبد بن حميد (1) . قال : حدثنا يونس ، عن شيبان ، عن قتادة : ﴿ إِنْ علينا للهدى ﴾ . علينا بيان حلاله وحرامه ، وطاعته ومعصيته ، وكذلك رواه ابن أبي حاتم في تفسير سعيد ،

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية رقم ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر آية رقم ٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة الليل آية رقم ١٢.

<sup>(</sup>٤) هو عبد بن حميد بن نصر الكشي أبو محمد: من حفاظ الحديث قيل اسمه عبد الحميد، وخفف، نسبته الى كيس ( من بلاد السند) من كتبه تفسير للقرآن الكريم، ومسند في سفر ضخم رأيته في القروبين بفاس ناقص الأول، ورأيت في مكتبة الفاتيكان (٥٠٢ عربي) مخطوطة باسم المنتخب من مسند عبد بن حميد الكشي » توفي عام ٢٤٩ هـ [ راجع تذكرة الحفاظ ٢ : ١٠٤ والمستطرفة ٥٠ ومعجم البلدان ٧ : ٢٥١ وبرنامج القروبين ٥٧ وتذكرة النوادر ٣٧] وكتاب الأعلام للزركلي.

عن قتادة في قوله : « إن علينا للهدى : يقول : على الله البيان ـ بيان حـلاله وحرامه ، وطاعته ومعصيته .

لكن قتـادة ذكر أن البيـان الذي أرسـل الله به رسله ، وأنــزل بــه كتبــه ، فتبين به حلاله وحرامه ، وطاعته ومعصيته .

وأما الثعلبي ، والواحدي ، والبغوي ، وغيرهم ، فذكروا القولين ، وزادوا أقوالاً أخر فقالوا ـ واللفظ للبغوي :

﴿ إِنْ عَلَيْنَا لَلَهُدَى ﴾ . يعني البيان ، قال الزجاج . علينا أن نبين طريق الطريق من طريق الضلالة ، وهو قول قتادة ، قال : على الله بيان حلاله وحرامه .

وقال الفراء: يعني من سلك الهدى فعلى الله سبيله ، كقوله تعالى : - وعلى الله قصد السبيل » يقول : من أراد الله فهو على السبيل القاصد . قال : وقيل معناه إن علينا للهدى والإضلال كقوله ﴿ بيدك الخير ﴾ « قلت » : هذا القول هو من الأقوال المحدثة التي لم تعرف عن السلف ، وكذلك ما أشبهه ، فإنهم قالوا: معناه بيدك الخير والشر ، والنبي على في الحديث الصحيح يقول « والخير بيديك والشر ليس إليك » (۱) والله تعالى خالق كل شيء لا يكون في ملكه إلا ما يشاء ـ والقدر حق لكن فهم القرآن ، ووضع كل شيء موضعه ، وبيان حكمة الرب وعدله مع الإيمان بالقدر ، هو طريق الصحابة والتابعين لهم بإحسان . وقد ذكر المهدوي الأقوال الثلاثة ، فقال : إن علينا بيان الحلال المعنى : إن علينا بيان الحلال والحرام .

وقيل : المعنى إن علينا أن نهدي من سلك سبيل الهدى . قلت : هذا هو قول الفراء ، لكن عبارة الفراء أبين في معرفة هذا القول . فقد تبين أن

<sup>(</sup>١) سبق تخريج هذا الحديث .

جمهور المتقدمين فسروا الآيات الثلاث بأن الطريق المستقيم لا يدل إلا على الله ، ومنهم من فسرها بأن عليه بيان الطريق المستقيم ، والمعنى الأول متفق عليه بين المسلمين .

وأما الثاني . فقد يقول طائفة : ليس على الله شيء ـ لا بيان هذا ، ولا هذا ، فإنهم متنازعون هل أوجب على نفسه ، كما قال : ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ (١) وقوله : ﴿ وَكَانَ حَقَّاً عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) وقوله : ﴿ وَكَانَ حَقَّاً عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) وقوله : ﴿ وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى الله رِزْقُهَا ﴾ (٣) .

وإذا كان عليه بيان الهدى من الضلال وبيان حلاله وحرامه وطاعته ومعصيته فهذا يوافق قول من يقول: إن عليه إرسال الرسل، وإن ذلك واجب عليه، فإن البيان لا يحصل إلا بهذا.

وهذا يتعلق بأصل آخر ، وهو أن كل ما فعله فهو واجب منه أوجبته مشيئته وحكمته ، وأنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن فما شاءه وجب وجوده وما لم يشأه امتنع وجوده ، وبسط هذا له موضع آخر .

ودلالة الآيات على هذا فيها نظر .

وأما المعنى المتفق عليه فهو مراد من الآيات الثلاث قطعاً ، وأنه أرشد بها إلى [ الطريق ] المستقيم ، وهي الطريق القصد ، وهي الهدى إنما تدل عليه \_ وهو الحق طريقه على الله لا يعرج عنه . لكن نشأت الشبهة من كونه قال ﴿ علينا ﴾ بحرف الاستعلاء . ولم يقل « إلينا » والمعروف أن يقال لمن يشار إليه أن يقال « هذه الطريق إلى فلان » ولمن يمر به ويجتاز عليه أن يقول « طريقنا على فلان » وذكر هذا المعنى بحرف الاستعلاء ، وهو من محاسن

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية رقم ٥٤ .

<sup>(</sup>۲) سورة الروم آية رقم ٤٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة هود آية رقم ٦ .

القرآن الذي لا تنقضي عجائبه ، ولا يشبع منه العلماء .

فإن الخلق كلهم مصيرهم ومرجعهم إلى الله على أي طريق سلكوا كما قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحاً فَملاقِيهِ ﴾ (١) وقال : ﴿ وَإِلَى الله المَصِيرُ ﴾ (٢) ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ﴾ (٣) أي إلينا مرجعهم ، وقال : ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَتُوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلُ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلُ مُسَمَّى ، ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّئُكُم بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ . وَهُوَ القَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ، حَتَى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ تَوقَنَّهُ رُسُلُنَا فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ، حَتَى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ تَوقَقَّهُ رُسُلُنَا فَوْقَ عَبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ، حَتَى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ تَوقَقَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لاَ يُفَرِّطُونَ ، ثُمَّ رُدُوا إِلَى الله مَوْلاَهُمُ الحَقِّ ﴾ (٤) وقال : ﴿ أَمْ لَمْ يُنَبَّأُ وَهُمْ لاَ يُفَرِّطُونَ ، ثُمَّ رُدُوا إِلَى الله مَوْلاَهُمُ الحَقِّ ﴾ (٤) وقال : ﴿ أَمْ لَمْ يُنَبَّ فِي مُعْمَلُونَ ، ثُمَّ يَجْزَاهُ الجَرَاءَ وَأَنْ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى ، ثُمَّ يُجْزَاهُ الجَرَاءَ وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَعَىٰ ، وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَىٰ ، ثُمَّ يُجْزَاهُ الجَرَاءَ وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَعَىٰ ، وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَىٰ ، ثُمَّ يُخْضَ اللَّذِي وَقَىٰ اللَّهُ شَهِيدُ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ ﴾ وَأَنْ يَعْضَ اللَّذِي نَعْضَ اللَّذِي عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ وَأَنْ امْرْجِعُهُمْ ثُمَّ اللهُ شَهِيدُ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ ﴾ (٢) .

فأي سبيل سلكها العبد فإلى الله مرجعه ومنتهاه ، لا بـد له من لقـاء الله ﴿ لِيَجْـزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِـالحُسْنَى ﴾ (٧)

<sup>(</sup>١) سورة الإنشقاق آية رقم ٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر اية رقم ١٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة الغاشية آية رقم ٧٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام الأيات رقم ٦٠ - ٦١ .

<sup>(</sup>٥) سورة النجم آية رقم ٣٦ ـ ٤٢ .

<sup>(</sup>٦) سورة يونس آية رقم ٢٦.

<sup>(</sup>V) سورة النجم آية رقم ٣١.

قال الطبراني : حدثنا عبد الله بن أحمد ، حدثنا عقبة بن مكرم ، حدثنا أبوبكر الحنفي ، حدثنا داود بن الجارود عن أبي السبيل عن حذيفة بن أسيد عن النبي ـ ﷺ ـ قال : عرضت عليك من علي أمتي البارحة لدى هذه الحجرة أولها وآخرها فقال رجل يا رسول الله عرض عليك من خلق من لم يخلق . . ؟

وتلك الآيات قصد بها أن سبيل الحق والهدى ، وهو الصراط المستقيم ، (۱) هو الذي يسعد أصحابه ، وينالون به ولاية الله ورحمته وكرامته ، فيكون الله وليهم دون الشيطان ، وهذه سبيل من عبد الله وحده وأطاع رسله ، فلهذا قال ﴿ إن علينا للهدى ﴾ ﴿ وعلى الله قصد السبيل ﴾ ﴿ قال هذا صراط علي مستقيم ﴾ فالهدى ، وقصد السبيل والصراط المستقيم ، إنما يدل على عبادته وطاعته ولا يدل على معصيته وطاعة الشيطان .

فالكلام تضمن معنى « الدلالة » إذ ليس المراد ذكر الجزاء في الآخرة ، فإن الجزاء يعم الخلق كلهم، بل المقصود بيان ما أمر الله به من عبادته وطاعته وطاعة رسله ـ ما الذي يدل على ذلك ؟ فكأنه قيل : الصراط المستقيم يدل على الله ـ على عبادته وطاعته .

وذلك يبين أن من لغة العرب أنهم يقولون « هذه الطريق على فلان » إذا كانت تدل عليه ، وكان هو الغاية المقصود بها ، وهذا غير كونها « عليه » بمعنى أن صاحبها يمر عليه ، وقد قيل :

فهن المنايا أي واد سلكت عليها طريقي أو علي طريقها وهو كما قال الفراء: من سلك الهدى فعلى الله سبيله. فالمقصود بالسبيل هو: الذي يدل ويوقع عليه ، كما يقال: إن سلكت هذه السبيل وقعت على المقصود ، ونحو ذلك ، وكما يقال « على الخبير سقطت » فإن الغاية المطلوبة إذا كانت عظيمة فالسالك يقع عليها ، ويرمى نفسه عليها .

<sup>=</sup> فقال: صوروا لي في الطين حتى أني لأعرف بالإنسان منهم من أحدكم بصاحبه ، ورواه عن محمد بن عثمان بن أبي شيبة عن عقبة بن مكرم عن يونس بن بكير عن زياد بن المنذر عن أبي الطفيل عن حذيفة بن أسيد به نحوه .

<sup>(</sup>١) قبال تعبالى : ﴿ صراط الله المذي له منا في السمنوات ومنا في الأرض إنسك على صراط مستقيم ﴾ . سورة الزخرف آية والشورى : ٥٣ .

وقال تعالى : ﴿ فسيدخلهم في رحمة منه وفضل ويهديهم إليه صراطاً مستقيماً ﴾ سورة النساء آية رقم ١٧٥ .

وأيضاً. فسالك طريق الله متوكل عليه ، فلا بـد له من عبـادتـه ومن التوكل عليه .

فإذا قيل «عليه الطريق المستقيم» تضمن أن سالكه عليه يتوكل وعليه تدله الطريق، وعلى عبادته وطاعته يقع ويسقط، لا يعدل عن ذلك، إلى نحو ذلك من المعاني التي يدل عليها حرف الإستعلاء دون حرف الغاية.

وهـو سبحانـه قـد أخبـر أنـه على صـراط مستقيم ، فعليـه الصـراط المستقيم ، وهو على صراط مستقيم ـ سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً . والله أعلم .



## سورة النحل فصــل

قال شيخ الإسلام رحمه الله

اللباس له منفعتان:

إحداهما: الزينة بستر السوءة .

والثانية : الوقاية لما يضر من حر أو برد أو عدو .

فذكر اللباس في « سورة الأعراف » لفائدة الزينة وهي المعتبرة في الصلاة والطواف ، كما دل عليه قوله : ﴿ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلَ مَسْجُدٍ ﴾ (١) وقال : ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاساً يُوارِي سَوْءَاتِكُمْ ﴾ (٢) وقال : ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينةً الله الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيْبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ ﴾ (٣) رداً على

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ٣١ تكملة الآية ﴿ وكلوا واشربوا ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين ﴾ .

هذه الآية رد على المشركين الذين كانوا يطوفون بالبيت عراة كما رواه مسلم والنسائي وابن جرير واللفظ له من حديث شعبة عن سلمة بن كهيل عن مسلم البطين عن سعيد بن جبير عن ابن عباس - قال: كانوا يطوفون بالبيت عراة الرجال والنساء ، الرجال بالنهار ، والنساء بالليل وكانت المرأة تقول: اليوم يبدو بعضه أو كله: وما بدا منه فلا أحله.

 <sup>(</sup>۲) سورة الأعراف آية رقم ۲٦ وتكملة الآية ﴿ وريشاً ولباس التقوى ذلك خير ، ذلك من آيات
 الله لعلهم يذكرون ﴾ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم ٣٧ وتكملة الآية : ﴿ قُلْ هِي للذِّينَ آمنوا فِي الحياة الدنيَّا خالصة يوم

ما كأنوا عليه في الجاهلية من تحريم الطواف في الثياب الذي قدم بها غير الحمس ، ومن أكل ما سلوه من الأدهان .

وذكره في النحل لفائدة الوقاية في قوله: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُمُ مَ الْمَلُونَ ﴾ (١) ولما كانت هذه الفائدة حيوانية طبيعية لا قوام للإنسان إلا بها جعلها من النعم ، ولما كانت تلك فائدة كمالية قرنها بالأمر الشرعي ، وتلك الفائدة من باب جلب المنفعة بالتزين ، وهذه من باب دفع المضرة ، فالناس إلى هذه أحوج .

فأما قوله: ﴿ سرابيل تقيكم الحر ﴾ ولم يذكر « البرد » فقد قيل لأن التنزيل كان بالأرض الحارة فهم يتخوفونه ، وقيل : حذف الأخر للعلم به ، ويقال هذا من باب التنبيه ، فإنه إذا امتن عليهم بما يقي الحر فالامتنان بما يقي البرد أعظم ، لأن الحر أذى ، والبرد بؤس ، والبرد الشديد يقتل ، والحر قل أن يقع فيه هكذا ، فإن باب التنبيه والقياس كما يكون في خطاب الأحكام يكون في خطاب الآلاء وخطاب الوعد والوعيد كما قلته في قوله ﴿لا تَنْفِرُوا فِي الحَر قُلْ نَار جَهَنَّمَ أَشَدٌ حَرًا ﴾ (٢) مثله من يقول : لا تنفروا في البرد فإن جهنم أشد زمهريراً « ومن اغبرت قدماه في سبيل الله حرمها الله على النار »(٣)

القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية رقم ٨١ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ٨١ .

 <sup>(</sup>٣) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الجمعة ١٨ باب المشي الى الجمعة وقول الله جل
 ذكره ﴿ فاسعوا إلى ذكر الله ﴾

<sup>9.</sup>٧ حدثنا الوليد بن مسلم ، قال : حدثنا يزيد بن أبي مريم ، قال : حدثنا عباية بن رفاعة قال : أدركني أبو عيسى وأنا أذهب الى الجمعة فقال سمعت النبي ﷺ يقول ، ورواه أيضاً في كتاب الجهاد ١٦ بباب من أغبرت قدماه في سبيل الله وذكره ، ورواه الترمذي في فضائل الجهاد ٧ والنسائي في الجهاد ٩ والدارمي في الجهاد ٨ وأحمد بن حنبل في المسند ٣ : الجهاد ٨ وأحمد بن حنبل في المسند ٣ : ١٤٤٤ .

فالوحل والثلج أعظم ونحو ذلك .

وفي الآية شرع لباس مجن الحرب ، ولهذا قرن من قرن باب اللباس والتحلي بالصلاة ، لأن للحرب لباساً مختصاً مع اللباس المشترك ، وطابق قـولهم اللبـاس والتحلي قـولـه : ﴿يُحَلُّونَ ۚ فِيهَــا مِنْ أَسَـاوِرَ مِنْ ذَهَبِ وَلُؤْلُواً وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ (١) وأحسن من هذا أنه قد تقدم ذكر وقايته البرد في أول السورة بقوله : ﴿ وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ (٢)فيقال لم فرق هذا ؟ فيقال والله أعلم: المذكور في أول السورة النعم الضرورية التي لا يقومون بدونها ، من الأكل ، وشرب الماء القراح ، ودفع البرد، والركوب الذي لا بد منه في النقلة ، وفي آخرها ذكر كمال النعم ، : من الأشربة الطيبة ، والسكون في البيوت ، وبيوت الأدم ، والاستظلال بالظَّلَال ، ودفع الحر والبأس بالسرابيل ، فإن هذا يستغنى عنه في الجملة ، ففي الأول الأصول، وفي الآخر الكمال، ولهذا قال: ﴿كَذَلِكَ يُتِمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْلِمُونَ ﴾ (٣) و« أيضاً » : فالمساكن لها منفعتان : إحداهما السكون فيها لأجل الاستتار، فهي كلباس من هذا الوجه. والثاني: وقاية الأذي من الشمس والمطر والريح ونحو ذلك ، فجمع الله الامتنان بهذين فقال : ﴿ وَالله جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكَناً ﴾ (1) هذه بيوت المدر ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ الْأَنْعَامِ بُيُوتاً تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ ﴾ (٥) هذه بيوت العمود ﴿ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمَتَاعًا إِلَىٰ حِينِ ﴾ (٦) يدخل فيه أهبة البيت من البسط والأوعية والأغطية ونحوها . وقال : ﴿ من بيوتكم سكناً ﴾

<sup>(</sup>١) سورة فاطر آية رقم ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل آية رقم ٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية رقم ٨١.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل آية رقم ٨٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة النحل آية رقم ٨٠ .

<sup>(</sup>٦) سورة النحل آية رقم ٨٠ .

ولم يقل من المدر بيوتاً كما قال : ﴿ من جلود الأنعام بيوتاً ﴾ لأن السكن بيان منفعة البيت فبه تظهر النعمة ، واتخاذ البيوت من المدر معتاد ، فالنعمة بظهور أثرها ، بخلاف الأنعام ، فإن الهداية إلى اتخاذ البيوت من جلودها أظهر من الهداية إلى نفس اتخاذ البيوت .

وأما فائدة الوقاية فقال: ﴿ وَالله جَعَلَ لَكُم مِمّا خَلَقَ ظِلَالًا ، وَجَعَلَ لَكُم مِنَ الْحِبَالِ أَكْنَانًا ﴾ (١) فالظلال يعم جميع ما يظل من العرش والفساطيط والسقوف مما يصنعه الأدميون ، وقوله : ﴿ ومن الجبال أكنانًا ﴾ لأن الجبل يكن الإنسان من فوقه ويمينه ويساره وأسفل منه ، ليس مقصوده الاستظلال ، بخلاف الظلال فإن مقصودها الاستظلال ، ولهذا قرن بهذه ما في السرابيل من منفعة الوقاية ، فجمع في هذه الآية بين وقاية اللباس المنتقل مع البدن ووقاية الظلال الثابتة على الأرض ، ولهذا كانوا في الجاهلية يسوون بينهما في حق المحرم ، فكما نهى عن تغطية الرأس نهوه عن الدخول تحت سقف حتى أنزل الله ﴿ وَلَيْسَ البِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا البُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا ﴾ (٢) وجاز للمحرم أن يستظل بالثابت من الخيام والسجر ، وأما الشيء المنتقل معه المتصل يستظل بالثابت من الخيام والسجر ، وأما الشيء المنتقل معه المتصل كالمحمل ففيه ما فيه لتردده بين السرابيل وبين المستقر من الظلال والأكنة .

كما أنه قبل هذه الآيات ذكر أصناف الأشربة من اللبن والخمر والعسل (٣) ، وذكر في أول السورة المراكب والأطعمة ، وهذه مجامع

<sup>(</sup>۱) سورة النحل آية رقم ۸۱ قال ابن أبي حاتم ، حدثنا أبو زرعة ، حدثنا صفوان ، حدثنا الوليد ، حدثنا عبد الرحمن بن يزيد بن جابر ، عن مجاهد أن أعرابياً أتى النبي ـ ﷺ ـ فقرأ عليه رسول الله ـ ﷺ ـ ﴿ والله جعل لكم من بيوتكم سكناً ﴾ فقال الأعرابي : نعم قال : ﴿ وجعل لكم من جلود الأنعام بيوتاً ﴾ الآية قال الأعرابي . نعم ، ثم قرأ عليه كل ذلك يقول الأعرابي نعم حتى بلغ ﴿ كذلك يتم نعمته عليكم لعلكم تسلمون ﴾ قولي الأعرابي فأنزل الله ﴿ يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها ﴾

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) قال تعالى : ﴿ وإن لكم في الأنعام لعبرة نسقيكم مما في بطونه من بين فرث ودم لبناً خالصــاً

المطاعم والمشارب والملابس والمساكن والمراكب.

وقال شيخ الإسلام

قوله عز وجل: ﴿قُل نَزَّلَهُ رُوحُ القُدُس مِن ربِّك بِالحَقِّ ﴾ (١) الآيتين لفظ « الانزال » في القرآن يرد « مقيداً » بأنه منه كالقرآن ، وبالإنزال من السماء ، ويراد به العلو كالمطر و « مطلقاً » فلا يختص بنوع ، بل يتناول إنزال الحديد من الجبال ، والإنزال من ظهور الحيوان ، وغير ذلك ، فقوله : ﴿ نزل بِهِ الرُّوحُ القدس من ربك ﴾ بيان لنزول جبريل به من الله ، كقوله : ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ ﴾ (٢) أي أنه مؤتمن لا يزيد ولا ينقص فإن الخائن قد يغير الرسالة .

وفيها دلالة على أمور : ــ

منها: بطلان قول من زعم خلقه في جسم كالجهمية من المعتزلة وغيرهم، فإن السلف يسمون من قال بخلقه ونفى الصفات والرؤية جهمياً، فإن جهماً أول من ظهرت عنه بدعة نفي الأسماء والصفات وبالغ في ذلك، فله مزية المبالغة والابتداء بكثرة إظهاره، وإن كان جعد (٣) سبقه إلى بعض

<sup>■</sup> سائغاً للشاربين ، ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكراً ورزقاً حسناً إن في ذلك الآية لقوم يعقلون وأوحى ربك إلى النحل أن اتخذي من الجبال بيوتاً ومن الشجر ومما يعرشون ثم كلي من كل الثمرات فاسلكي سبل ربك ذللاً يخرج من بطونها شراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس إن في ذلك لآية لقوم يتفكرون ﴾ .

سورة النحل آية رقم ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء آية رقم ١٩٣.

الروح الأمين - هو جبريل عليه السلام قاله غير واحد من السلف: ابن عباس ، ومحمد بن كعب ، وقتادة ، وعطية العوفي ، والسدي ، والضحاك والزهري وابن جريج - وهذا مما لا نزاع فيه قال الزهري : وهذا كقوله ﴿ قل من كان عدواً لجبريل فإنه نزله على قلبك بإذن الله مصدقاً لما بين يديه ﴾ وقال مجاهد : من كلمه الروح الأمين : لا تأكله الأرض.

 <sup>(</sup>٣) هو الجعد بن درهم من الموالي مبتدع له أخبار في الزندقة ، سكن الجزيرة الفراتية ، وأخذ
 عنـه مروان بن محمـد لما ولي الجـزيرة في أيـام هشام بن عبـد الملك فنسب إليـه ، أو كـان =

ذلك ، لكن المعتزلة وإن وافقوه في البعض فهم يخالفونه في مثل مسائل الإيمان والقدر وبعض الصفات ، وجهم يقول إنالله لا يتكلم أو يتكلم مجازاً وهم يقولون يتكلم حقيقة ، ولكن قولهم في المعنى قوله ، وهو ينفي الأسماء كالباطنية والفلاسفة .

ومنها: بطلان قول من زعم أنه فاض من العقل الفعال أو غيره ، وهذا أعظم كفراً وضلالًا من الذي قبله .

ومنها إبطال قول الأشعرية أن كلام الله معنى وهذا العربي خلق ليدل عليه ، سواء قالوا : خلق في بعض الأجسام : أو ألهمه جبريل ، أو أخذه من اللوح ، فإن هذا لا بد له من متكلم تكلم به أولاً ، وهذا يوافق قول من قال إنه مخلوق ، لكن يفارقه من وجهين : \_

أحدهما: أن أولئك يقولون المخلوق كلام الله وهؤلاء يقولون إنه كلام مجازاً ، وهذا أشر من قول المعتزلة ، بل هو قول الجهمية المحضة ، لكن المعتزلة يوافقونهم في المعنى .

الثاني: أنهم يقولون لله كلام قائم بذاته والخلقية يقولون لا يقوم بذاته ، فإن الكلابية (١) خير منهم في الظاهر ، لكن في الحقيقة لم يثبتوا كلاماً له غير المخلوق.

والمقصود أن الآية تبطل هذا و« القرآن » اسم للعربي ، لقوله : ﴿ فَإِذَا

<sup>=</sup> الجعد مؤدبه في صغره ، ومن أراد ذم مروان لقبه بالجعدي نسبة إليه قال الذهبي : عداده في التابعين . مبتدع ضال زعم أن الله لم يتخذ ابراهيم خليلًا ولم يكلم موسى ، فقتل على ذلك بالعراق يوم النحر عام ١١٨ هـ . )

وقال ابن تغري بردى في كلامه على مروان: كان يعرف بالجعدي نسبة الى مؤدبه جعد بن درهم وقال الديار بكري: مؤدبه وأستاذه . [ راجع ميزان الاعتدال ١ : ١٨٥ والكامل لابن الثير ٥ : ١٦٠ والتاج ٢ : ٣٢١ ولسان الميزان ٢ : ١٠٥ ]

<sup>(</sup>١) سبق الترجمة لهم .

قَرَأْتَ القُرْآنَ ﴾ (أ) وأيضاً فقوله : ﴿ نزله ﴾ عائد إلى قوله : ﴿ والله أَعْلَمُ بِمَا يُسْرِّلُ ﴾ (٢) فالذي نزله الله هو الذي نزله روح القدس ، وأيضاً قال : ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ ﴾ (٦) الآية . وهم يقولون : إنما يعلم هذا القرآن العربي بشر لقوله : ﴿ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إلَيْهِ ﴾ \_ الخ ، فعلم أن محمداً لم يؤلف نظماً بل سمعه من روح القدس ، وروح القدس الذي نزل به من الله ، فعلم أنه سمعه منه ، لم يؤلفه هو .

ونظيرها قوله: ﴿ هُو الَّذِي أَنْزَلَ إلَيْكُمُ الْكِتَابَ مُفَصَّلاً ﴾ ('') و﴿ الْكَتَابِ ﴾ اسم للقرآن بالضرورة والاتفاق ، فإنهم أو بعضهم يفرقون بين كتاب الله وكلامه ، ولفظ ﴿ الْكَتَابِ ﴾ يراد به المكتوب فيه ، فيكون هو الكلام ، ويراد به ما يكتب فيه ، كقوله : ﴿ فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ ﴾ ('') وقوله : ﴿ وَنُحْرِجُ لَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنْشُوراً ﴾ ('') وقوله : ﴿ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ ﴾ ('') إخبار مستشهد بهم فمن لم يقربه منا فهم خير منه من هذا الوجه .

وهـ ذا لا ينافي مـ ا جاء عن ابن عبـ اس وغيـره : أنـ ه أنـ زل في ليلة

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية رقم ٩٨ وتكملتها ﴿ فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم ﴾ .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل آية رقم ١٠١.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية رقم ١٠٣ وتكملة الآية ﴿ إنما يعلمه بشر لسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين ﴾

قال ابن جرير: حدثني أحمد بن محمد الطوسي ، حدثنا أبو عامر ، حدثنا ابراهيم بن طهمان عن مسلم بن عبد الله الملاثي عن مجاهد عن ابن عباس قال : كان رسول الله \_ ﷺ \_ يعلم فينا بمكة وكان فيها رجل اسمه بلعام وكان أعجمي اللسان ، وكان المشركون يرون رسول الله \_ ﷺ يدخل عليه ويخرج من عنده فقالوا : إنما يعلمه بلعام فأنزل الله هذه الآية ﴿ ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر لسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين ﴾

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام آية رقم ١١٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الواقعة آية رقم ٧٨ .

<sup>(</sup>٦) سورة الاسراء آية رقم ١٣.

<sup>(</sup>٧) سورة الانعام آية رقم ١١٤ .

القدر إلى بيت العزة في السماء الدنيا ، ولا ينافي أنه مكتوب في اللوح قبل نزوله ، سواء كتبه الله قبل أن يرسل به جبريل ، أو بعده ، فإذا أنزل جملة إلى بيت العزة فقد كتبه كله قبل أن ينزله ، والله يعلم ما كان وما يكون ، وما لا يكون لو كان كيف يكون وهو قد كتب المقادير وأعمال العباد قبل أن يعملوها ، ثم يأمر بكتابتها بعد أن يعملوها ، فيقابل الكتابة المتقدمة والمتأخرة فلا يكون بينهما تفاوت ، هكذا قال ابن عباس وغيره . فإذا كان ما يخلقه بائناً عنه قد كتبه قبل أن يخلقه فكيف لا يكتب كلامه الذي يرسل به ملائكته قبل أن يرسلهم ؟.

ومن قال: إن جبريل أخذه عن الكتاب لم يسمعه من الله فهو باطل من وجوه: \_ منها: أنه سبحانه كتب التوراة لموسى بيده ، فبنو إسرائيل أخذوا كلامه من الكتاب الذي كتبه ، ومحمد عن جبريل عن الكتاب فهم أعلى بدرجة ، ومن قال: إنه ألقى إلى جبريل معاني وعبر بالعربي فمعناه أنه ألهمه إلهاماً ، وهذا يكون لأحاد المؤمنين كقوله: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ الْمَوْمِنِينَ وَبِرَسُولِي ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَىٰ ﴾ (٢) فيكون هذا أعلى من أخذ محمد ﷺ \_

وأيضاً: فإنه سبحانه قال: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوحِ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ - إلى قوله - وَكَلَّمَ الله مُوسَىٰ تَكْلِيماً ﴾ (٣) وهذا يدل على أمور: على أنه يكلم العبد تكليماً زائداً على الوحي الذي هو قسيم التكليم الخاص.

فإن لفظ التكليم والوحي كل منهما ينقسم إلى عام وخاص فالتكليم

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ١١١ .

<sup>(</sup>٢) سورة القصص آية رقم ٧ تكملة الآية ﴿ أَن أَرضَعيه فإذا خفت عليه فألقيه في اليم ولا تخافي ولا تحافي ولا تحزني إنا رادوه إليك وجاعلوه من المرسلين ﴾

<sup>(</sup>٣) سورة النساء الأيات ١٦٣ \_ ١٦٤.

العام هو المقسوم في قوله :

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ الله إلا وَحْياً . أَوْ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ ﴾ (١) الآية ، فالتكليم المطلق قسم الوحي الخاص ، لا قسماً منه ، وكذلك الوحي يكون عاماً فيدخل فيه التكليم الخاص ، كقوله : ﴿ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَىٰ ﴾ (٢) ويكون قسيماً له كما في الشورى ، وهذا يبطل قول من قال : إنه معنى واحد قائم بالذات ، فإنه لا فرق بين العام وما لموسى ، وفرق سبحانه في « الشورى » بين الإيحاء وبين التكليم من وراء حجاب وبين إرسال رسول فيوحي بإذنه ما يشاء .

<sup>(</sup>١) سورة الشورى آية رقم ٥١ في الصحيح أن رسول الله ـ ﷺ قال لجابر بن عبـد الله رضي الله عنه ما كلم الله أحداً إلا من وراء حجاب وإنه كلم أباك كفاحاً ، كذا جاء الحديث ، وكان قتل يوم أحد ولكن هذا في عالم البرزخ ، والآية أنما هي في الدار الدنيا .

<sup>(</sup>۲) سورة طه آية رقم ۱۳ .



## سورة الإسراء فصل

وقال شيخ الإسلام رحمه الله

في الكلام على قوله تعالى : ﴿ قُلْ ادْعُوا الَّـذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ ﴾ (١) الآيتين ، لما ذكر أن من السلف من ذكر أنهم من الملائكة ، ومنهم من ذكر أنهم من الإنس ، ومنهم من ذكر أنهم من الجن .

لفظ السلف يـذكرون جنس المراد من الآية على التمثيل ، كما يقـول الترجمان لمن سأله عن الخبز فيريه رغيفاً ، والآية هنا قصد بها التعميم لكل ما يدعى من دون الله ، فكل من دعا ميتاً أو غائباً من الأنبياء والصالحين ـ سواء كان بلفظ الاستغاثة أو غيرها فقد تناولته هذه الآية كما تتناول من دعا الملائكة

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء رقم ٥٦ ـ والآية ﴿ فلا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلاً أولئك الذين يدعون يبتغون الى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته ويخافون عذابه إن عذاب ربك كان عذوراً ﴾ روى البخاري من حديث سليمان بن مهران الأعمش عن ابراهيم عن أبي معمر عن عبد الله في قوله تعالى ﴿ أولئك الذين يدعون يبتغون الى ربهم الوسيلة ﴾ قال ناس من الجن كانوا يعبدون فأسلموا ، وفي رواية قال : كان ناس من الإنس يعبدون ناساً من الجن فأسلم الجن وتمسك هؤ لاء بدينهم » . وقال قتادة عن معبد بن عبد الله الروماني عن عبد الله بن عتبة عن ابن مسعود في قوله ﴿ أولئك الذين يدعون ﴾ قال : نزلت في نفر من العرب كانوا يعبدون نفراً من الجن فأسلم الجنيون ، والإنس الذين كانوا يعبدونهم لا يشعرون باسلامهم فنزلت هذه الأية .

وفي رواية ابن مسعود كانوا يعبدون صنفاً من الملائكة يقال لهم الجن فذكره

والجن ، ومعلوم أن هؤلاء يكونون وسائط فيما يقدره الله بأفعالهم ، ومع ذلك فقد نهى عن دعائهم ، وبين أنهم لا يملكون كشف الضرعن الداعين ولا تحويله ، ولا يرفعونه بالكلية ، ولا يحولونه من موضع إلى موضع ، أو من حال إلى حال ، كتغيير صفته أو قدره ، ولهذا قال: ﴿ وَلا تحويلا ﴾ فذكر نكرة تعم أنواع التحويل ، وقال تعالى : ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرَجَالٌ مِنَ الإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرَجَالٌ مِنَ الحِنِ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً ﴾ (١) كان أحدهم إذا نزل بواد يقول : أعوذ بعظيم هذا الوادي من سفهائه ، فقالت الجن : الإنس تستعيذ بنا ، فزادوهم رهقاً ، وقد نص الأئمة ـ كأحمد وغيره ـ على أن لا تجوز الاستعاذة بمخلوق وهذا مما استدلوا به على أن كلام الله غير مخلوق ، لما ثبت عنه عنه الله عنه استعاذ بكلمات الله ، وأمر بذلك ، فإذا كان لا يجوز ذلك ، فلأن لا يجوز أن يقول : أنت خير مستعاذ يستعاذ به أولى . فالاستعاذة والاستجارة ، والاستغاثة ، كلها من نوع الدعاء ، أو الطلب ، وهي ألفاظ متقاربة .

. ولما كانت الكعبة بيت الله الذي يدعى ويذكر عنده ، فإنه سبحانه يستجار به هناك ، وقد يستمسك بأستار الكعبة كما يتعلق المتعلق بأذيال من يستجير به ، كما قال عمرو بن سعيد : إن الحرم لا يعيذ عاصياً ولا فاراً بدم ولا فاراً بخزية . وفي الصحيح: « يعوذ عائذ بهذا البيت » (٢) . والمقصود أن

<sup>(</sup>١) سورة الجن آية رقم ٦ .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه البخاري في كتاب العلم ٣٧ ـ باب ليبلغ العلم الشاهد الغائب قاله ابن عباس ـ عن النبي ـ ﷺ ـ

<sup>10.4</sup> حدثنا عبد الله بن يوسف ، قال : حدثني الليث ، قال : حدثني سعيد عن أبي شريح أنه قال لعمرو بن سعيد ـ وهو يبعث البعوث الى مكة ـ ائذن لي أبها الأمير أحدثك قولاً قال به النبي ـ ﷺ ـ الغد من يوم الفتح ، سمعته أذناي ووعاه قلبي ، وأبصرته عيناي حين تكلم به ـ حد الله وأثنى عليه ثم قال : إن مكة حرمها الله ولم يحرمها الناس ، فلا يحل لامرىء يؤمن بالله واليوم الأخر أن يسفك بها دماً ، ولا يعضد بها شجراً ، فإن أحد ترخص لقتال رسول الله ﷺ ـ فيها فقولوا : إن الله قد أذن لرسوله ولم يأذن لكم وإنما أذن لي فيها ساعة من نهار ، ثم عادت حرمتها اليوم كحرمتها بالأمس ، وليبلغ الشاهد الغائب . فقيل لأبي شريح ما قال عمرو ؟

كثيرا من الضالين يستغيثون بمن يحسنون به الظن، ولا يتصور أن يقضي لهم أكثر مطالبهم ، كما أن ما تخبر به الشياطين من الأمور الغائبة [يكذبون] في أكثره ، بل يصدقون في واحدة ، ويكذبون في أضعافها ، ويقضون لهم حاجة واحدة ويمنعونهم أضعافها ، يكذبون فيما أخبروا به وأعانوا عليه ، لإفساد حال الرجال في الدين والدنيا ويكون فيه شبهة للمشركين ، كما يخبر الكاهن ونحوه .

والله سبحانه جعل الرسول مبلغاً لأمره ونهيه ووعده ووعيده ، وهؤلاء يجعلون الرسل والمشائخ يدبرون العالم بقضاء الحاجات وكشف الكربات ، وليس هذا من دين المسلمين ، بل النصارى تقول هذا في المسيح وحده بشبهة الاتحاد والحلول ، ولهذا لم يقولوه في إبراهيم وموسى وغيرهم ، مع أنهم في غاية الجهل في ذلك ، فإن الآيات التي بعث بها موسى أعظم ، ولوكان هذا ممكناً لم يكن للمسيح خاصية به ، بل موسى أحق .

ولهذا كنت أتنزل مع علماء النصارى إلى أن أطالبهم بالفرق بين المسيح وغيره من جهة الإلهية فلا يجدون فرقاً ، بل أبين لهم أن ما جاء به موسى من الآيات أعظم ، فإن كان حجة في دعوى الإلهية فموسى أحق ، وأما ولادته من غير أب فهو يدل على قدرة الخالق ، لا على أن المخلوق أفضل من غيره .

<sup>=</sup> قال : أنا أعلم منك يا أبا شريح ، ولا يعيذ عاصياً ، ولا فاراً بدم ، ولا فاراً بخزية »



## سورة الكهف فصل

حديث على رضي الله عنه المخرج في الصحيحين لما طرقه رسول الله وفاطمة وهما نائمان فقال: « ألا تصليان ؟ فقال على : يا رسول الله إنما أنفسنا بيد الله إن شاء أن يمسكها ، وإن شاء أن يرسلها ، فولى النبي في وهو يضرب بيده على فخذه ويعيد القول ويقول : ﴿ وَكَانَ الإِنْسَانُ أَكْثَر شَيْءٍ وَهُو بَدَلًا ﴾ (١) هذا الحديث نص في ذم من عارض الأمر بالقدر فإن قوله : إنما أنفسنا بيد الله . . . النج استناد إلى القدر في ترك امتثال الأمر ، وهي في نفسها كلمة حق ، لكن لا تصلح لمعارضة الأمر ، بل معارضة الأمر بها ، من باب الجدل المذموم الذي قال الله فيه : ﴿ وَكَانَ الإِنْسَانُ أَكْثر شَيءٍ بَابِ الجدل المذموم الذي قال الله فيه : ﴿ وَكَانَ الإِنْسَانُ أَكْثر شَيءٍ

وهؤ لاء أحد أقسام القدرية ، وقد صنفهم في غير هذا الموضع . · فالمجادلة الباطلة (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة الكهف اية رقم ٥٤ .

الحديث رواه الإِمام البخاري في التفسير ١ ـ باب ﴿ وَكَانَ الْإِنسَانَ أَكْثَرُ شِيءَ جَدَلًا ﴾ .

٤٧٧٤ ـ حدثنا علي بن عبد الله ، حدثنا يعقوب بن ابراهيم بن سعد حدثنا أبي عن صالح عن ابن شهاب . قال : أخبرني علي بن حسين أن حسين بن علي أخبره عن علي ـ رضي الله عنه أن رسول الله ـ على ـ وذكره .

<sup>(</sup>۲) سورة الكهف آية رقم ٤٥.

 <sup>(</sup>٣) انقطع الكلام عند هذا الحد ولعل الله سبحانه وتعالى يوفقنا الى جمعه وترتيبه .



## سورة مريم فصل

قال شيخ الإسلام \_ رحمه الله \_

سورة مريم ، مضمونها : تحقيق عبادة الله وحده ، وأن خواص الخلق هم عباده ، فكل كرامة ودرجة رفيعة في هذه الإضافة ، وتضمنت الرد على الغالين الذين زادوا في النسبة إلى الله حتى نسبوا إليه عيسى بطريق الولادة والرد على المفرطين في تحقيق العبادة وما فيها من الكرامة وجحدوا نعم الله التي أنعم بها على عباده المصطفين .

افتتحها بقوله ﴿ ذِكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيًّا ﴾ (١) وندائه ربه نداء خفياً ، وموهبته له يحيى ، ثم قصة مريم وابنها .

وقوله ﴿ إِنِّي عَبْدُ الله ﴾ (٢) النخر بين فيها الرد على الغلاة في المسيح ، وعلى الجفاة النافين عنه ما أنعم الله به (٣) عليه ، ثم أمر نبيه بذكر ابراهيم وما دعا إليه من عبادة الله وحده (٤) ، ونهيه إياه عن عبادة الشيطان ،

<sup>(</sup>١) سورة مريم آية رقم ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم آية رقم ٣٠ وتكملة الآية ﴿ آتــاني الكتاب وجعلني نبياً ﴾ فهو عبد الله لا ابن الإلــه وهو نبي ورسول لا إله له التصريف في الكون .

<sup>(</sup>٣) من النعم عليه قول الله تعالى ﴿ وجعلني مباركاً أين ما كنت وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حيا ﴾ سورة مريم آية ٣١ .

<sup>(</sup>٤) قال ابراهيم عليه السلام ﴿ يَا أَبِتُ لَمْ تَعْبُدُ مَا لَا يُسْمَعُ وَلَا يَبْصُرُ وَلَا يَغْنِي عَنْكُ شَيْئًا ﴿ يَا

وموهبته له اسحاق ويعقبوب وأنه جعل له لسان صدق عليا ، وهو الثناء الحسن ، وأخبر عن يحيى وعيسى وابراهيم ببر الوالدين مع التوحيد وذكر موسى وموهبته له أخاه هارون نبياً .

كما وهب يحيى لزكريا ، وعيسى لمريم ، واسحاق لابراهيم فهذه السورة سورة المواهب ، وهي ما وهبه الله لأنبيائه من الذرية الطيبة ، والعمل الصالح ، والعلم النافع ثم ذكر ذرية آدم لأجل أدريس ﴿ وَمِمَّنْ حَملنا مَعَ نُوْحٍ ﴾ (١) وهو ابراهيم ومن ذرية ابراهيم واسرائيل . إلى آخر القصة . ثم قال : ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلاَةَوَاتَبَعُوا الشَّهوات ﴾ (٢) الآية .

فَهذه حال المفرطين في عبادة الله ، ثم استثنى التائبين وبين أن الجنة لمن تاب ، وأن جنات عدن وعدها الرحمن عباده بالغيب ، وهم أهل تحقيق العبادة ، ثم قال : ﴿ تِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي نُوْرِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَنْ كَانَ تَقيًّا ﴾ (٣) ثم قال : ﴿ فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ ﴾ (٤) .

ثم ذكر حال منكري المعاد ، وحال من جعل لـه الأولاد ، وقرن بينهما فيما رواه البخاري من حديث أبي هريرة .

«كذبني ابن آدم وما ينبغي له ذلك ، وشتمني ابن آدم وما ينبغي له

أبت لا تعبد الشيطان إن الشيطان كان للرحن عصيا ﴾ سورة مريم ٤٢ و ٤٤ .

<sup>(</sup>١) سورة مريم رقم ٥٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة مريم آية رقم ٥٩ إضاعة الصلاة واتباع الشهوات يحدث قرب قيام الساعة - وذهاب صالحي أمة محمد - ﷺ - ينزو بعضهم على بعض في الأزقة .

وكذا روى ابن جريج عن مجاهد مثله . وروى جابر الجعفي عن مجاهد وعكرمة وعطاء بن أبي رباح أنهم من هذه الأمة يعنون في آخر الزمان. وقال ابن جرير : حدثني الحارث ، حدثنا الخسن الأشيب ، حدثنا شريك عن ابراهيم بن مهاجر عن مجاهد ﴿ فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات ﴾ قال هم في هذه الأمة يتراكبون تراكب الأنعام والحمر في الطرق لا يخافون الله في السهاء ولا يستحيون من الناس في الأرض » .

<sup>(</sup>٣) سورة مريم آية رقم ٦٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة مريم آية رقم ٦٥ .

ذلك » (1) الحديث .

# ﴿ وَيَقُولُ الإِنْسَانُ أَإِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴾ (٢)

ثم ذكر إقسامه على حشدهم والشياطين ، وإحضارهم حول جهنم جثياً .

وفيها دلالة على أن المخبر عن خبر يحصل في المستقبل لا يكون إلا بطريقين :

إما إطلاعه على الغيب ، وهو العلم بما سيكون وإما أن يكون قد اتخذ عند الرحمن عهداً ، والله موف بعهده فالأول علم بالخبر ، والثاني علم بالأمر .

الأول علم بالكلمات الكونية ، والثاني علم بالكلمات الدينية وهذا الذي أقسم أنه يأتي يوم المعاد ما ذكر كاذب في قسمه، فإنه ليس له اطلاع على الغيب ، ولا اتخذ عند الرحمن عهداً .

وهذا كما قيل في إجابة الدعاء ، أنه تارة يكون لصحة الاعتقاد ، وهو مطابقة الخبر ، وتارة لكمال الطاعة وهو موافقة الأمر كقوله :

﴿ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي ﴾ (٣) .

فذكر حال من تمنى على الله الباطل بلا علم بالواقع ، ولا اتخاذ عهد

<sup>(1)</sup> الحديث رواه البخاري في كتاب التفسير ٢ باب قوله ﴿ الله الصمد ﴾ ٤٩٧٥ ـ حدثنا إسحاق بن منصور ، حدثنا عبد الرزاق ، أخبرنا معمر عن همام عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ـ ﷺ قال الله تعالى : «كذبني ابن آدم ولم يكن له ذلك وشتمني ولم يكن له ذلك فأما تكذيبه إياي فقوله : فقوله : لن يعيدني كما بدأني ، وليس أول الخلق بأهون من إعادته ، وأما شتمه إياي فقوله : اتخذ الله ولدا وأنا الأحد الصمد ، لم ألد ولم أولد ، ولم يكن لي كفواً أحد » . ورواه أيضاً في الجنائز ١١٧ ورواه الإمام أحمد في المسند ٢ : ٣٩٤ ( حلبي )

<sup>(</sup>٢) سورة مريم آية رقم ٦٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ١٨٦.

بالمشروع .

ثم ذكر حال الذين قالوا اتخذ الـرحمن ولداً ، فنفى الـولادة عن نفسه ، ورد على من أثبتها ، وأثبت المودة رداً على من أنكرها فقـال : ﴿ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًا ﴾ (١) .

أي يحبهم ، ويحببهم إلى عباده .

وقد وافق ذلك ما في الصحيحين: إذا أحب الله العبد نادى جبريل إني أحب فلاناً فأحبه ، فيحب جبريل ، ثم ينادي في السماء إن الله يحب فلاناً فأحبوه فيحبه أهل السماء (٢) ويوضع له القبول في الأرض .

وقال في البغض عكس ذلك .

وفي قول ابراهيم ﴿ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيّاً ﴾ (٣) وقول ه في موسى ﴿ وَنَـادَيْنَاهِ مِنْ جَانِبِ الطُّوْرِ الأَيْمَن وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيّا ﴾ (٤) .

وما ذكره للمؤمنين من المودة إثبات لما ينكره الجاحدون من محبة الله وتكليمه ، كما في الأول نفي لما يثبته المفترون من اتخاذ الولد.

سئل رضى الله عنه .

عن قوله عز وجل : ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا

اسورة مريم آية رقم ٩٦ .

<sup>(</sup>۲) الحديث أخرجه الامام الترمذي في كتاب التفسير سورة ۱۹ ، ۷ ورواه البخاري في كتاب التوحيد ۳۳ باب كلام الرب مع جبريل ونداء الله الملائكة ، وقال معمر : وإنك لتلقى القرآن أي يلقى عليك ۷٤۸٥ ـ حدثنا عبد الصمد ، حدثنا عبد الرحمن ـ هو ابن عبد الله بن دينار ، عن أبيه ، عن أبي صالح ، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ـ ﷺ - وذكره ورواه أيضاً في كتاب بدء الخلق ٦ ، وكتاب الأدب ٤١ ، ورواه الامام مسلم في البر ١٥٧ وصاحب الموطأ في الشعر ١٥ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٢٦٧ ، ٣٤١ ، ٣٤١ ، ٤٠٠ ، ٤٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة مريم آية رقم ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) سبورة مريم آية رقم ٥٧ .

الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴾ (١) هل ذلك فيمن أضاع وقتها فصلاها في غير وقتها ؟ أم فيمن أضاعها فلم يصلها ؟

وقوله تعالى ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُوْنَ ﴾ (٢) .

هل هو عن فعل الصلاة أو السهو فيها كما جرت العادة من صلاة الغفلة الذين لا يعقلون من صلاتهم شيئاً أفتونا مأجورين .

فأجاب رضى الله عنه :

الحمد لله رب العالمين : بـل المراد بهـاتين الآيتين من أضاع الـواجب في الصلاة لا مجرد تـركها ، هكـذا فسرهـا الصحابـة والتابعـون ، وهو ظـاهر الكلام ، فإنه قال :

﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّيْنَ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُوْنَ ﴾ (٣) فأثبت لهم صلاة وجعلهم ساهين عنها ، فعلم أنهم كانوا يصلون مع السهو عنها ، وقد قال طائفة من السلف : بل هو السهو عما يجب فيها مثل ترك الطمأنينة ، وكلا المعنيين حق ، والآية تتناول هذا وهذا ، كما في صحيح مسلم عن أنس عن النبي على أنه قال : تلك صلاة المنافق ، تلك صلاة المنافق ، تلك صلاة المنافق ، تلك صلاة المنافق ، تلك لا المنافق . يرقب الشمس حتى إذا كانت بين قرني شيطان قام فنقرها أربعاً لا يذكر الله فيها إلا قليلًا (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة مريم آية رقم ٥٩ .

 <sup>(</sup>۲) سورة الماعون ـ ٤ ، ٥ وفي تفسير هـذه الآية (ثبت في الصحيحين أن رسول الله ـ ﷺ قـال :
 تلك صـلاة المنافق ، تلك صـلاة المنافق ، تلك صـلاة المنافق ، يجلس يـرقب الشمس حتى إذا
 كانت بين قرني الشيطان قام فنقر أربعاً لا يذكر الله فيها إلا قليلاً )

<sup>(</sup>٣) سورة الماعون الآية رقم ٤ ، ه .

<sup>(\$)</sup> سبق تخريج هـذا الحديث قـال ابن جريـج: حدثني زكـريا بن أبـان المصري حـدثنا عمرو بن طـارق، حدثنـا عكرمـة بن ابراهيم، حـدثني عبد الملك بن عمـير عن مصعب بن سعد، عن سعد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنه قال: سألت رسول الله ـ ﷺ ـ عن الـذين هم عن صلاتهم =

فبين النبي ﷺ في هذا الحديث أن صلاة المنافق تشتمل على التأخير عن الدوقت الذي لا يذكر الله فيه إلا عن الدوقت الذي لا يذكر الله فيه إلا قليلاً ، وهكذا فسروا قوله : ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِم خَلْفٌ أَضَاعُوْ الصَّلاَةَ وَاتَّبِعُوا الشَّهَوَاتِ ﴾ (١) .

بأن إضاعتها تأخيرها عن وقتها وإضاعة حقوقها ، وجاء في الحديث « أن العبد إذا قام إلى الصلاة بطهورها وقراءتها وسجودها ـ أو كما قال ـ صعدت ولها برهان كبرهان الشمس تقول له : حفظك الله كما حفظتني وإذا لم يتم طهورها وقراءتها وسجودها ـ أو كما قال ـ فإنها تلف كما يلف الثوب وتقول له : ضيعك الله كما ضيعتني » .

قال سلمان الفارسي: الصلاة مكيال من وفي وفي له ومن طفف فقد علمتم ما قال في المطففين.

وفي سنن أبي داود عن عمار عن النبي على أنه قال: إن العبد لينصرف من صلاته ولم يكتب لـه إلا نصفها ، إلا ثلثها ، إلا ربعها إلا خمسها ، إلا سدسها ، إلا سبعها ، إلا ثمنها إلا تسعها ، إلا عشرها » .

وقد تنازع العلماء فيمن غلب عليه الوسواس في صلاته ، هل عليه الإعادة على قولين . لكن الأئمة كأحمد وغيره على أنه لا إعادة عليه واحتجوا بما في الصحيح عن أبي هريرة عن النبي على أنه قال :

« إذا أذن المؤذن أدبر الشيطان وله ضراط حتى لا يسمع التأذين ، فإذا قضي التأذين أقبل ، فإذا قضي التأدين أقبل ، فإذا قضي التأدين أقبل ، فإذا قضي التأدين أقبل ،

<sup>&</sup>quot; ساهون . قال : هم الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها . قلت: وتأخير الصلاة عن وقتها يحتمل تركها بالكلية ويحتمل صلاتها بعد وقتها شرعاً وتأخيرها عن أول الـوقت، كذا رواه الحـافظ أبو يعلى عن سنان بن فروخ عن عكرمة بـن ابراهيم به .

اسورة مريم آية رقم ٩٩ .

يخطر بين المرء ونفسه ، فيقول اذكر كذا اذكر كذا لما لم يكن يذكر حتى يضل الرجل لن يدري كم صلى ، فإذا وجد أحدكم ذلك فليسجد سجدتين قبل أن يسلم » (١) .

فقد عم بهذا الكلام ولم يأمر أحداً بالإعادة و« الثاني » عليه الإعادة وهو قول طائفة من العلماء: من الفقهاء والصوفية من أصحاب أحمد وغيره كأبي عبد الله بن حامد وغيره لما تقدم من قوله ولم يكتب له منها إلا عشرها.

والتحقيق أنه لا أجر له إلا بقدر الحضور لكن ارتفعت عنه العقوبة التي يستحقها تارك الصلاة وهذا معنى قولهم: تبرأ ذمته بها. أي لا يعاقب على الترك، لكن الثواب على قدر الحضور كما قال ابن عباس: ليس لك من صلاتك إلا ما عقلت منها، فلهذا شرعت السنن الرواتب جبراً لما يحصل من النقص في الفرائض والله أعلم.

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري في كتاب الآذان ٤ باب فضل التأذين ٢٠٨ - حدثنا عبد الله بن يوسف ، قال أخبرنا مالك عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة - أن رسول الله - على قال : وذكره . ورواه أيضاً في العمل في الصلاة ١٨ وفي كتاب السهو ٦ وفي كتاب بندء الخلق ١١ ، ورواه الإمام مسلم في الصلاة ١٩ ، والمساجد ٨٣ ، وأبو داود في الصلاة ٣١ ، والنسائي في الأذان ٢٠ ، ٣٠ والدارمي في الصلاة ١١ ، ١٧٤ وصاحب الموطأ في النداء ٦ والامام أحمد بن حنبل في المسند٢ : ٣١٣ ، ٣١٨ ، ٢١١ ، ٢٠٤ ، ٣٠٥ ، ٣١٥ (حلبي )

## سورة طه فصل

#### وقال شيخ الإسلام رحمه الله

سورة طه ، مضمونها تخفيف أمر القرآن وما أنزل الله تعالى من كتبه فهي سورة كتبه ، كما أن مريم سورة عباده ورسله افتتحها بقوله ﴿ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ اللَّمْ آنَ لِتَشْقَى ، \_ إلى قوله \_ تَنْزِيْلاً بِمَنْ خَلَقَ الأَرْضَ والسَّمواتِ العُلاَ ﴾ (١) ثم ذكر قصة موسى ، و نداء الله له ومناجاته إياه وتكليمه له ، وقصته من أبلغ أمر الرسل ، فلهذا ثنيت في القرآن لأنه حصل له الخطاب والكتاب ، وأرسل إلى فرعون الجاحد المرتاب ، المكذب للربوبية والرسالة ، وهذا أعظم الكافرين عناداً ، واستوفى القصة في هذه السورة إلى قوله ﴿ رَبِّ زِدْنِ عِلْماً ﴾ (٢)

<sup>(</sup>۱) سورة طه الآيات ٢ الى ٤ قال ابن أبي حاتم حدثنا الحسين بن محمد بن شيبة الواسطي ـ حدثنا أبو أحمد يعني الزبيري أنبأنا إسرائيل عن سالم الأفطس عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال طه : يا رجل وهكذا روى عن مجاهد ، وعكرمة ، وسعيد بن جبير ، وعطاء ، ومحمد بن كعب ، وأبي مالك ، وعطية العوفي ، والحسن ، وقتادة ، والضحاك ، والسدي ، وابن أبزي أنهم قالوا : طه : يمعنى يا رجل . وفي رواية عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير والنووي أنها كلها بالنبطية معناها يا رجل ، وقال أبو صالح : هي معربة وأسند القاضي عياض في كتابه الشفاء من طريق عبد بن جيد في تفسيره : حدثنا هاشم بن القاسم ، عن ابن جعفر عن الربيع ابن أنس قال : كان النبي ـ علي قام على رجل ورفع الأخرى فأنزل الله (طه ) يعني طأ الأرض يا محمد ـ وهذا وجه غريب ، والله أعلم .

<sup>(</sup>۲) سورة طه آية رقم ۱۱٤.

ثم ذكر قصة آدم ؛ لأنها أول النبوات .

وتضمنت السورة ذكر موسى وآدم لما بينهما من المناسبة مما يقتضي ذكرهما ، ولما بينهما من المناظرة ، فإن موسى نظير آدم في الأمر الذي صار لكل منهما ، كما أن المسيح نظير آدم في الخلق .

وقوله ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِي هُدى ﴾ (١) الآيات . وهذا يشابه ما في القرآن في غير موضع من ذكر نبوة آدم ثم نبوة موسى بعده ، وأمر بني اسرائيل ثم أمر نبيه بالصلاة التي في القرآن ، كما جمع بين الأمرين بالقراءة والسجود في أول سورة أنزلت ، وختمها بالرسول المبلغ لكل ما أمر به كما افتتحها بذكر التنزيل عليه .

<sup>(</sup>١) سورة طه آية رقم ١٢٣ .

### فصل « في طريق العلم والعمل »

وقال :

قَـالَ اللهِ تعـالَى لمـوسى وهـارون ﴿ فَقُـولَا لَـهُ قَـوْلًا لَيِّنـاً لَعَلَّهُ يَتَـذَكَّـرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ (١) .

وقال في السورة بعينها ﴿ كَذَلِكَ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ مَا قَـدْ سَبَقَ وَقَدْ آتَيْنَاكَ مِنْ لَدُنّا ذِكْراً ﴾ إلى قوله ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزلنَاهُ قُـرآناً عَرَبَيّاً وَصَـرَّفْنَا فِيـه منَ الوعِيدِ لَعَلَّهُم يَتَّقُونَ أَوْ يُحْدِث لَهُم ذِكْراً ﴾ (٢) .

فذكر من كل واحدة من الرسالتين العظيمتين رسالة موسى ورسالة محمد ـ أن ذلك لأجل التذكر أو الخشية ولم يقل ﴿ لِيَتَذَكَّر وَيَخْشَى ﴾

ولا قال : ليتقون ويحدث لهم ذكراً ، بـل جعل المـطلوب أحد الأمـرين ، وهذا مطابق لقوله :

﴿ ادْعُ إِنَّى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنةِ ﴾ (٣) ونحو ذلك .

وقد قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : نعم العبد صهيب ، لـو لم يخف الله لم يعصه .

<sup>(</sup>١) سورة طه آية رقم ٤٤ .

<sup>(</sup>۲) سورة طه آية رقم ۹۹ ـ ۱۱۳ .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية رقم ١٢٥ .

وذلك يرجع إلى تحقيق قوله ﴿صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم غَيْرِ المَغْضُـوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ (١)

وقوله : ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ (٢) وقوله ﴿ أُولِي الأَيْدِي وَالأَبْصَارِ ﴾ (٣) وقوله ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ ﴾ (٤) وقوله ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ ﴾ (٤) وقوله ﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلاَل ٍ وَسُعُر ﴾ (٥)

وقوله: ﴿ فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَىٰ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَٰنكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ القِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ (٦) الآية . ونحو ذلك . وسبب ذلك أن الخير إما بمعرفة الحق واتباعه [و] في العلم والعمل جميعاً صلاح القول والعمل : العلم والإرادة ، وأصل الإرادة والمحبة وغير ذلك وهو مستلزم له ما لم يحصل معارض مانع ، فالعلم بالحق يوجب اتباعه إلا لمعارض راجح ، مثل اتباع الهوى بالاستكبار ونحوه ، كحال الذين قال الله فيهم ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتكبَّرُونَ في الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِن يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لاَ يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ المَّ شَدِ لاَ يَتَّخِذُوه سَبِيلًا ، وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الغي

<sup>(</sup>١) سورة الفاتجة آية رقم ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة العصر آية رقم ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة ص آية رقم ٤٥.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية رقم ٥.

<sup>(</sup>٥) سورة القمر آية رقم ٤٧ .

<sup>(</sup>٦) سورة طه آية رقم ١٢٣ - ١٧٤ واختلف العلماء في المعيشة الضنك قال ابن أبي حاتم حدثنا أبو زرعة ، حدثنا صفوان أنبأنا الوليد أنبأنا عبد الله بن لهيعة حدثنا دراج أبو السمح عن ابن حجيرة واسمه عبد الرحمن ، عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن رسول الله - ﷺ في قول الله عز وجل ﴿ فإن له معيشة ضنكاً ﴾ قال (ضمة القبر له) وفي رواية يضيق عليه قبره حتى تختلف أضلاعه فيه .

يَتَّخِذُوه سَبِيْلًا ﴾ (١) .

وقال ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَنْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْماً وَعُلوّاً ﴾ (٢) .

وقال ﴿ فَإِنَّهُم لَا يُكذِّبُونَك وَلَكِنَّ الظَّالِمِيْنَ بِآيَاتِ اللهَ يَجْحَدُوْنَ ﴾ (٣) .

ولهذا قال ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خليفةً في الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالحقِ وَلاَ تَتَبع الهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ الله ﴾ (٤) ونحو ذلك فإن أصل الفطرة التي فطر الناس عليها إذا سلمت من الفساد إذا رأت الحق اتبعته وأحبته . إذ الحق نوعان :

حق موجود فالواجب معرفته والصدق في الإِخبار عنه ، وضد ذلك الجهل والكذب .

وحق مقصود وهو النافع للإنسان ، فالواجب إرادته والعمل به ، وضد ذلك إرادة الباطل واتباعه .

ومن المعلوم أن الله خلق في النفوس محبة العلم دون الجهل ، ومحبة الصدق دون الكذب ، ومحبة النافع دون الضار وحيث دخل ضد ذلك فلمعارض من هوى وكبر وحسد ونحو ذلك ، كما أنه في صالح الجسد خلق الله فيه محبة الطعام والشراب الملائم له دون الضار ، فإذا اشتهى ما يضره أو كره ما ينفعه فلمرض في الجسد ، وكذلك أيضاً إذا اندفع عن النفس المعارض من الهوى والكبر والحسد وغير ذلك : أحب القلب ما ينفعه من العلم النافع والعمل الصالح ، كما أن الجسد إذا اندفع عنه المرض أحب ما ينفعه من الطعام والشراب ، فكل واحد من وجود المقتضى وعدم الدافع :

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ١٤٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة النمل آية رقم ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام آية رقم ٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة ص آية رقم ٢٦ .

سبب للآخر ، وذلك . سبب لصلاح حال الإنسان وضدهما سبب لضد ذلك ، فإذا ضعف العلم غلبه الهوى الإنسان وإن وجد العلم والهوى وهما المقتضى والدافع فالحكم للغالب ، وإذا كان كذلك فصلاح بني آدم الإيمان والعمل الصالح ، ولا يخرجهم عن ذلك إلا شيئان :

أحدهما : الجهل المضاد للعلم فيكونون ضلالًا والثاني : اتباع الهوى والشهوة اللذين في النفس. فيكونون غواة مغضوباً عليهم .

ولهذا قال ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى مَا ضَلَّ صَاحِبُكُم وَمَا غَوَى ﴾ (١)

وقال «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ (٢) » فوصفهم بالرشد الذي هو خلاف الغي ، وبالهدى الذي هو خلاف الضلال ، وبهما يصلح العلم والعمل جميعاً ، ويصير الإنسان عالماً عادلاً لا جاهلاً ولا ظالماً .

وهم في الصلاح على ضربين .

تارة يكون العبد إذا عرف الحق وتبين له اتبعه وعُمل به ، فهذا هو الذي يدعى بالحكمة ، وهو الذي يتذكر ، وهو الذي يحدث له القرآن ذكراً .

والثاني: أن يكون لـه من الهوى والمعارض ما يحتاج معه إلى الخوف الذي ينهي النفس عن الهوى فهذا يدعى بالموعظة الحسنة، وهـذا هو القسم

<sup>(</sup>١) سورة النجم آية رقم ١، ٢.

قال الإمام أحمد حدثنا يحيى بن سعيد عن عبيد الله بن الأخنس أخبرنا الوليد بن عبد الله عن يوسف بن ماهك عن عبد الله بن عمرو ، قال : كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله ﷺ \_ أريد حفظه فنهتني قريش عن ذلك فقالوا : إنك تكتب كل شيء تسمعه من رسول الله ﷺ ، ورسول الله \_ ﷺ ، ورسول الله \_ ﷺ ورسول الله \_ ﷺ ورسول الله \_ ﷺ ورواه أبو داود عن الله \_ ﷺ \_ فقال : أكتب فوالذي نفسي بيده ما خرج مني إلا الحق ، ورواه أبو داود عن مسدد ، وأبي بكر بن أبي شيبة كلاهما عن يحيى بن سعيد القطان به .

 <sup>(</sup>٢) الحديث رواه أبو داود في السنة ٥ ، والترمذي في كتاب العلم ١٦ وابن ماجه في المقدمة
 ٢ ، والدارمي في المقدمة ١٦ وأحمد بن حنبل في المسند ٤ : ١٢٦ ، ١٢٧ (حلبي)

الثاني المذكور في قوله ﴿ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ وفي قوله ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُوْنَ ﴾

وقد قال في السورة في قصة فرعون : ﴿ إِذْهَبْ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّـهُ طَغَى فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَى أَنْ تَزَكَّى وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكَ فَتَخْشَى ﴾ (١) .

فجمع بين التزكي والهدى والخشية ، كما جمع بين العلم والخشية في قوله ﴿ إِنَّا يَخْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ العُلَهَاء ﴾ (٢)

وفي قوله ﴿ وَفِي نُسْخَتها هُدىً وَرَحْمَة لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُوْن ﴾ (٣) وفي قوله ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوْا مَا يُوْعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَأَشَدَّ تَشْبِيتاً وإذاً لآتَيْنَاهُمْ مِنْ لَدُنَّا أَجْراً عَظِيماً وَلَهَدَيْناهُم صِرَاطاً مُسْتَقِيماً ﴾ (٤)

وذلك لما ذكرناه من أن كل واحد من العلم بالحق الذي يتضمنه التذكر ، والذكر الذي يحدثه القرآن ، ومن الخشية المانعة من اتباع الهوى سبب لصلاح حال الإنسان ، وهو مستلزم للآخر إذا قوي على ضده ، فإذا قوي العلم والتذكر دفع الهوى ، وإذا اندفع الهوى بالخشية أبصر القلب وعلم ، وهاتان هما الطريقة العلمية والعملية ، كل منهما إذا صحت تستلزم ما تحتاج إليه من الأخرى وصلاح العبد ما يحتاج إليه ويجب عليه منهما جميعاً ولهذا كان فساده بانتفاء كل منهما ، فإذا انتفى العلم الحق كان ضالاً غير

سورة النازعات آية رقم ١٧ ـ ١٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر آية رقم ٢٨ وأقوال العلماء في الخشية كثيرة قال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله تعالى ﴿ إنما يخشى الله من عباده العلماء ﴾ قال الذين يعلمون أن الله على كل شيء قدير ، وقال ابن لهيعة عن ابن أبي عمرة عن عكرمة عن ابن عباس قال العالم بالرحمن من عباده من لم يشرك شيئاً وأحل حلاله وحرم حرامه ، وحفظ وصيته ، وأيقن أنه ملاقيه ومحاسب بعمله ، وقال سعيد بن جبير : الخشية : هي التي تحول بينك وبين معصية الله عز وجل » .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم ١٥٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء آية رقم ٦٦ ـ ٦٨ .

مهتد ، وإذا انتفى اتباعه كان غاوياً مغضوباً عليه .

ولهذا قال ﴿ صِرَاطَ الَّذِيْنَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيرِ المَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الطَّالِينَ ﴾ (١) وقال ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ ومَا غَوَى وَما يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ يُوْحَىٰ ﴾ (٢)

وقال في ضد ذلك ﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ ﴾ (٣) وقال ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَير هُدىً مِنَ الله ﴾ (٤) وقال ﴿ وَإِنَّ كَثِيْراً لَيُضِلُونَ بِأَهْوَائِهم بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ (٥) وقال ﴿ وَإِنَّ كَثِيْراً لَيُضِلُّونَ بِأَهْوَائِهم بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ (٥) وقال ﴿ فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَى ﴾ (٦)

وقال في ضده :

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَه مَعِيْشَةً ضَنْكاً وَنَحْشُرُهُ يَـوْمَ الْقِيَـامَـةِ أَعْمَى (٧) ﴾ وقال ﴿ أُولَئِكَ عَلَى هُدَىً مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُوْنَ ﴾ (٨) وقال ﴿ أُولَئِكَ عَلَى هُدَىً مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُوْنَ ﴾ (٩) وقال في ضده ﴿ إِنَّ المُجْرِمِيْنَ فِي ضَلاَل ٍ وَسُعُرٍ ﴾ (٩) قال ابن عباس :

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة آية رقم ٧.

<sup>(</sup>Y) سورة النجم آية رقم ١ - ٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة النجم آية رقم ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص آية رقم ٥٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام آية رقم ١١٩.

<sup>(</sup>٦) سورة طه آية رقم ١٢٣ .

<sup>(</sup>٧) سورة طه آية رقم ١٢٤.

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة آية رقم ٥.

<sup>(</sup>٩) سورة القمر آية رقم ٤٧ وبعدها ﴿ يوم يسحبون في النار على وجوههم ذوقوا مس سقر ﴾ قال أحمد حدثنا وكيع ، حدثنا سفيان الثوري عن زياد بن إسماعيل السهمي عن محمد بن عباد ابن جعفر عن أبي هريرة قال : جاء مشركو قريش إلى النبي على يخاصمونه في القدر فنزلت على النبي على الله عنه القدر فنزلت على المنابع المنابع المنابع عنه المنابع المنا

« تكفل الله لمن قرأ القرآن واتبع ما فيه أن لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الأخرة » فهو سبحانه يجمع بين الهدى والسعادة وبين الضلال والشقاوة ، بين حسنة الدنيا والأخرة ويقرن بين العلم النافع والعمل الصالح كما يقرن بين ضديهما وهو الضلال والغي : اتباع الظن وما تهوى الأنفس والقرينان متلازمان عند الصحة والسلامة من المعارض، وقد يتخلف أحدهما عن الآخر عند المعارض الراجح فلهذا إذا كان في مقام الذم والنهى والاستعادة كان الذم والنهي لكل منهما: من الضلال والغي : من الجهل والظلم : من الضلال والغضب ولأن كللا منهما صار مكروها مطلوب العدم لا سيما وهو مستلزم للآخر ، وأما في مقام الحمد والطلب ومنة الله فقد يطلب أحدهما ، وقد يطلب كل منهما ، وقد يحمد أحدهما ، وقد يحمد كل منهما؛ لأن كلا منهما خير مطلوب محمود ، وهو سبب لحصول الآخر ، لكن كمال الصلاح يكون بوجودهما جميعاً ، وهذا قد يحصل له إذا حصل أحدهما ، ولم يعارضه معارض ، والداعى للخلق الأمر لهم يسلك بذلك طريق الرفق واللين فيطلب أحدهما لأنه مطلوب في نفسه ، وهو سبب للآخر ، فإن ذلك أرفق من أن يأمر العبد بهما جميعاً ، فقد يثقل ذلك عليه ، والأمر بناء والنهى هدم ، والأمر هو يحصل العافية بتناول الأدوية ، والنهي من باب الحمية ، والبناء والعافية تأتي شيئاً بعد شيء ، وأما الهدم فهو أعجل ، والحمية أعم ، وإن كان قد يحصل فيهما ترتيب أيضاً ، فكيف إذا كان كل واحد من الأمرين سبباً وطريقاً إلى حصول المقصود مع حصول الآخر .

ي يوم يسحبون في النار على وجوههم ذوقوا مسسقر كوان كل شيء خلقناه بقدر ﴾ وهكذا رواه مسلم ، والترمذي ، وابن ماجه من حديث وكيع عن سفيان الثوري به ، وقال البزار حدثنا عمرو بن علي حدثنا الضحاك بن مخلد حدثنا يونس بن الحارث عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : ما نزلت هذه الآيات ﴿ إن المجرمين في ضلال وسعر ، يوم يسحبون في النار على وجوههم ذوقوا مس سقر ، إنا كل شيء خلقناه بقدر ﴾ إلا في أهل القدر . والله أعلم .

فقوله سبحـانه ﴿ لَعَلَّهُ يَتَـذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ (١) وقـوله ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُـوْنَ أَوْ يُحْدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا ﴾ (٢) طُلب وجود أحد الأمرين تبليغ الـرسالـة وجاء بصيغة: « لعل » تسهيلًا للأمر ورفقاً وبياناً ؛ لأن حصول أحدهما طريق إلى حصول المقصود فلا يطلبان جميعاً في الابتداء ، ولهذا جاء في الأثر: إن من ثواب الحسنة الحسنة بعدها ، وإن من عقوبة السيئة السيئة بعدها لا سيما أصول الحسنات التي تستلزم سائرها ، مثل الصدق فإنه أصل الخير ، كما في الصحيحين عن ابن مسعود عن النبي ﷺ أنه قال: «عليكم بالصدق فإن الصدق يهدي إلى البر وإن البريهدي إلى الجنة ولا يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقاً ، وإياكم والكذب فإن الكذب يهدي إلى الفجور ، وإن الفجور يهدي إلى النار ولا يـزال الـرجـل يكـذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذاباً (٣) ولهذا قبال سبحيانه ﴿ هَلْ

وكونوا مع الصادقين ﴾ .

بعثت الى موسى رسولاً مناديا الى الله فسرعسون السذي كسان بساغيسا بلا وتدحتى استقلت كما هيا بلا عمد أرفق إذن سك باليا منيراً إذا ما جنه الليل هاديا فيصبح ما مست من الأرض ضاحيا فيصبح منه البقل يهتز رابيا ففى ذاك آيسات لسمسن كسان راعسيا

وفي هذا يقول زيد بن عمرو بن نفيل ويروى بلامية ابن أبي الصلت فيما ذكره ابن اسحاق : وأنت اللذي من فنضل من ورحمة فقلت لمه فاذهب وهارون فادعوا فقدولا ليه هيل أنيت سيوينت هيذه وقولا له أأنت رفعت هذه وقولا له أأنت سويت وسطها وقلولا له من يخرج الشمس بكرة وقولا له من ينبت الحب في الشرى وينخبرج منته حبيه فني رءوسيه (٣) الحديث رواه البخاري في كتاب الأدب ٦٩ باب قول الله تعالى ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللهِ ال

٣٠٩٤ ـ حدثنا جرير عن منصور عن أبي وائل ، عن عبد الله ـ رضي الله عنه عن النبي ـ ﷺ ـ قال : إن الصدق يهدي إلى البر ، وإن البير يهدي إلى الجنة وذكره . ورواه الامام مسلم في كتاب البر ١٠٥ ، ١٠٣، ١٠٤، والترمذي في السبر ٤٦ وابن ماجه في المقدمة ٧ ، والدعماء ٥ والدارمي في الرقاق ٧ ، والموطأ في الكلام ١٦ وأحمد بن حنبل في المسند : ١ : ٣ ، =

<sup>(</sup>١) سورة طه آية رقم ٤٤ .

<sup>(</sup>۲) سورة طه آية رقم ۱۱۳ .

أَنْبَئُكُمْ عَلَى مَنْ تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ ﴾ (١)

وقال ﴿ وَيْلُ لِكُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ يَسْمَعُ آيَاتِ الله تُتْلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مسْتَكْبِراً كَانَ لَم يَسْمَعُهَا ﴾ (٢) ولهذا يذكر أن بعض المشايخ أراد أن يؤدب بعض أصحابه الذين لهم ذنوب كثيرة فقال: يا بني أنا آمرك بخصلة واحدة فاحفظها لي ، ولا آمرك الساعة بغيرها التزم الصدق وإياك والكذب ، وتوعده على الكذب بوعيد شديد فلما استلزم ذلك الصدق دعاه إلى بقية الخير ، ونهاه عما كان عليه ، فإن الفاجر لا حد له في الكذب .

<sup>=</sup> ۵،۷،۸،۹،۱۱، ۲۸۴، ۴۰۵، ۳۸۴ (حلبي)

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء آية رقم ٢٢١ ـ ٢٢٢ .

 <sup>(</sup>۲) سورة الجاثية آية رقم ٧ ـ ٨ .

### فصل

قال شيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ

في قوله تعالى ﴿ إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ ﴾ (١) فإن هذا مما أشكل على كثير من الناس ، فإن الذي في مصاحف المسلمين ﴿ إِنْ هذان ﴾ بالألف وبهذا قرأ جماهير القراء وأكثرهم يقرأ ﴿ إِنَّ ﴾ مشددة ، وقرأ ابن كثير وحفص عن عاصم ﴿ إِن ﴾ مخففة ، لكن ابن كثير يشدد نون ﴿ هذان ﴾ دون حفص ، والإشكال من جهة العربية على القراءة المشهورة ، وهي قراءة نافع وابن عامر وحمزة والكسائي ، وأبي بكر عن عاصم وجمهور القراء عليها ، وهي أصح القراءات لفظاً ومعنى .

وهذا يتبين بالكلام على ما قيل فيها .

فإن منشأ الإشكال: أن الاسم المثنى يعرب في حال النصب والخفض بالياء، وفي حال الرفع بالألف، وهذا متواتر من لغة العرب، لغة القرآن وغيرها في الأسماء المبنية كقوله:

﴿ وَلَأَبُوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ ﴾ (٢) . ثم قال : ﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبُواهُ فَلْأُمِّهِ الثَّلُثُ ﴾ (٣)

<sup>(</sup>١) سورة طه آية رقم ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ١١ .

 <sup>(</sup>٣) سورة النساء آية رقم ١١ .

وقال : ﴿ وَرَفَعَ أَبُويْهِ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ (١) وقال ﴿ وَامْسَحُوا بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الكَعْبَيْنِ ﴾ (٢) .

ونم يقل : الكعبان .

وقال ﴿ وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلًا أَصْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُوْنَ إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوْهُما فَعَزَّزْنَا بِثَالِثٍ ﴾ (٣) .

ولم يقل: اثنان .

وقال ﴿ قُلْنَا احْمِلْ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنَ ﴾ (٤)

وقـال ﴿ ثَمَانِيَـةَ أَزْوَاجٍ مِنَ الْضَّأْنِ اثْنَيْنَ وَمِنَ الْمَعْـزِ اثْنَيْنِ قُلْ آلـذَكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأَنْمَيِنِ ﴾ (٥)

ولم يقل : اثنان ، ولا الذكران و لا انثيان وقال ﴿ وَمِنْ كُـل ِشَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ﴾ (٦) ولم يقل زوجان .

وقال : ﴿ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءًا فَوْقَ اثْنَتَيْنِ ﴾ (٧) ولم يقل : اثنتان .

ومثل هذا كثير مشهور في القرآن وغيره فظن النحاة أن الأسماء المبهمة المبنية مثل هذين واللذين تجري هذا المجرى ، وأن المبنى في حال الرفع يكون بالألف ، ومن هنا نشأ الإشكال وكان أبو عمرو إماماً في العربية فقرأ بما

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ١٠٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية رقم ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة يس آية رقم ١٣ - ١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة هود آية رقم ٤٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام آية رقم ١٤٣ .

<sup>(</sup>٦) سورة الذاريات آية رقم ٤٩ .

<sup>(</sup>V) سورة النساء آية رقم ١١ .

يعرف من العربية « إن هذين لساحران » .

وقد ذكر أن له سلفاً في هذه القراءة ، وهو الظن به أنه لا يقرأ إلا بما يرويه ، لا بمجرد ما يراه ، وقد روى عنه أنه قال : إني لأستحيى من الله أن أقرأ : ﴿ إِنْ هَذَان ﴾ وذلك لأنه لم ير لها وجهاً من جهة العربية ، ومن الناس من خطأ أبا عمرو من هذه القراءة ، ومنهم الزجاج قال : لا أجيز قراءة أبي عمرو ، خلاف المصحف .

وأما القراءة المشهورة الموافقة لرسم المصحف فاحتج لها كثير من النحاة بأن هذه لغة بني الحارث بن كعب ، وقد حكى ذلك غير واحد من أئمة العربية .

قال المهدوي : بنو الحارث بن كعب يقولون : ضربت الزيدان ، ومررت بالزيدان ، كما تقول : جاءني الزيدان .

قال المهدوي : حكى ذلك أبو زيد والأخفش والكسائي والفراء .

وحكى أبو الخطاب أنها لغة بني كنانة .

وحكى غيره أنها لغة لخثعم .

ومثله قول الشاعر:

ترود منا بين أذناه ضربة دعته إلى هاوي التراب عقيم وقال ابن الأنباري (١): هي لغة لبني الحارث بن كعب وقريش .

قال الزجاج: وحكى أبو عبيدة (٢) عن أبي الخطاب وهو رأس من

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن عبد الكريم بن ابراهم بن عبد الكريم الشيباني ، أبو عبد الله ، سبديد المدولة ابن الأنباري ـ كاتب الإنشاء بديوان الخلافة ببغداد خمسين سنة كان ذا رأي وتدبير ، علت مكانته عند الخلفاء والسلاطين ، وناب في الوزارة وأنفذ رسولاً الى ملوك الشام وحراسان ، وكان فاضلاً أديباً بينه وبين الحريري (صاحب المقامات) مراسلات مدونة توفي عام ٥٥٨هـ [ راجع النجوم الزاهرة ٥ : ٣٦٤ والبداية والنهاية ١٢ : ٢٤٧]

<sup>(</sup>٢) هو معمر بن المثنى التيمي بالولاء البصري ، أبو عبيدة النحوي من أثمة العلم بالأدب واللغة . =

رؤ وس البرواة - أنها لغة لكنانة يجعلون ألف الاثنين في الرفع والنصب والخفض على لفظ واحد ، وأنشدوا فأطرق إطراق الشجاع ولو يجد مساغاً لناباه الشجاع لصما

وقال: ويقول هؤلاء: ضربته بين أذناه قلت: بنو الحارث بن كعب هم أهل نجران. ولا ريب أن القرآن لم ينزل بهذه اللغة بل المثنى من الأسماء المبنية في جميع القرآن هو بالياء في النصب والجر كما تقدمت شواهده، وقد ثبت في الصحيح عن عثمان أنه قال: إن القرآن نزل بلغة قريش (١)، وقال للرهط القرشيين الذين كتبوا المصحف هم وزيد: إذا اختلفتم في شيء فاكتبوه بلغة قريش، فإن القرآن نزل بلغتهم، ولم يختلفوا إلا في حرف، وهو التابوت فرفعوه إلى عثمان، فأمر أن يكتب بلغة قريش رواه البخاري في صحيحه (١).

وعن أنس أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان وكان يغازي أهل الشام في فتح أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق ، فأفزع حذيفة اختلافهم في القراءة ، فقال حذيفة لعثمان : يا أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى ، فأرسل إلى حفصة أن أرسلي

مولده ووفاته في البصرة ، استقدمه هارون الرشيد الى بغداد سنة ١٨٨ هـ وقرأ عليه أشياء من كتبه قال الجاحظ: لم يكن في الأرض أعلم بجسيع العلوم منه . وكان إباضياً شعوبياً ، من حفاظ الحديث قال ابن قتيبة : كان يبغض العرب وصنف في مشالبهم كتباً ، ولما مات لم يحضر جنازته أحد ، لشدة نقده معاصريه . له نحو ٢٠٠ مؤلف منها نقائض جرير والفرزدق ، ومجاز القرآن ، ومعاني القرآن توفي عام ٢٠٩ هـ . [ راجع وفيات الأعيان ٢ : ١٠٥ ومجلة المجمع العلمي ٧ : ٥٥٣]

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في كتاب فضائل القرآن ٢ بـاب نزل القرآن بلسان قريش والعرب \$9٨٤ ـ حدثنا أبو اليمان ، أخبرنا شعيب عن الـزهري وأخبرني أنس بن مالـك قال : فـأمر عثمان زيد بن ثابت وسعيد بن العاص وعبد الله بن الزبير وذكره .

 <sup>(</sup>۲) الحديث رواه البخاري في كتاب فضائل القرآن ٣ بـاب جمع القرآن ٤٩٨٧ ـ بسنده عن أنس
 ابن مالك وذكره

إلينا بالصحف ننسخها من المصاحف ثم نردها إليك ، فأرسلت بها حفصة إلى عثمان ، فأمر زيد بن ثابت (١) ، وعبد الله بن الزبير (٢) ، وسعيد بن العاص (٣) وعبد الرحمن بن الحارث (٤) بن هشام فنسخوها في المصاحف وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة : إذا اختلفتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش ، فإنما نزل بلسانهم ففعلوا ، حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف رد عثمان الصحف إلى حفصة ، فأرسل إلى كل أفق بمصحف مما نسخوا وأمر بما سواه من القرآن في كل صحيفة أو مصحف أن يحرق .

وهذه الصحيفة التي أخذها من عند حفصة هي التي أمر أبو بكر وعمر

<sup>(</sup>۱) هو زيد بن ثابت بن الضحاك الأنصاري الخزرجي أبو خارجة صحابي من أكابرهم ، كان كاتب الوحي ، ولد في المدينة عام ۱۱ ق هـ ونشأ بمكة ، وقتل أبوه وهـ و ابن ست سنين ، وهاجر مع النبي ـ ﷺ \_ وهو ابن ۱۱ سنة وتعلم وتفقه في الـدين ، وكان عمـ ريستخلفه على المدينة إذا سافر وكان ابن عباس على سعة علمه يأتيه الى منزله للأخذ منه وكان أحـد الذين جمعوا القرآن في عهد النبي ـ ﷺ \_ من الأنصار له في كتب الأحاديث ۹۲ حديثاً [ راجع صفة الصفوة ۱ : ۲۹۸ والعبر للذهبي ۱ : ۲۹۸ والإصابة ۲۸۸۰] .

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن الزبير بن العوام القرشي الأسدي أبو بكر فارس قريش في زمنه وأول مولود في المدينة بعد الهجرة شهد فتح أفريقيا زمن عثمان وبويع له بالخلافة سنة ٦٤ هـ عقب موت يزيد بن معاوية فحكم مصر والحجاز واليمن وخراسان والعراق وأكثر الشام وجعل قاعدة ملكه المدينة حتى سيروا إليه الحجاج الثقفي فقتل عام ٧٣ هـ مدة خلافته تسع سنين ، وهو أول من ضرب الدراهم المستديرة ، له في كتب الحديث ٣٣ حديثاً. [ راجع ابن الأثير ٤ : ١٣٥ وتاريخ الخميس ٢ : ٣٠١ وحلية الأولياء ١ : ٣٢٧ وصفة الصفوة ١ : ٣٢٢]

<sup>(</sup>٣) هو سعيد بن العاص بن أمية بن عبد شمس صحابي من الأمراء الولاة الفاتحين ربي في حجر عمر بن الخطاب، وولاه عثمان الكوفة وهو شاب. وعهد إليه معاوية بولاية المدينة. فتولاها الى أن مات ٥٩ هـ اعتزل فتنة الجمل وصفين. [ راجع الاصابة ت ٣٢٦١ وطبقات ابن سعد ٥ : ١٩ وتهذيب ابن عساكر ٦ : ١٣١ ـ ١٤٥ وتاريخ الاسلام ٢ : ٢٦٦]

<sup>(</sup>٤) هو عبد الرحمن بن الحارث بن هشام المخزومي القرشي المدني ، أبو محمد ، تابعي ثقة ، جليل القدر من أشراف قريش ، وهو أحد الأربعة الذين عهد إليهم عثمان بن عفان بنسخ المصاحف لتوزيعها على الأمصار توفي بالمدينة عام ٤٣ هـ [ راجع تهذيب التهذيب ٢ : ١٥٦ والإصابة ت ٦١٩٠]

بجمع القرآن فيها لزيد بن ثابت وحديثه معروف في الصحيحين وغيرهما ، وكانت بخطه ، فلهذا أمر عثمان أن يكون هو أحد من ينسخ المصاحف من تلك الصحف ، ولكن جعل معه شلاشة من قريش ليكتب بلسانهم ، فلم يختلف لسان قريش والأنصار إلا في لفظ « التابوه » « والتابوت » فكتبوه « التابوت » بلغة قريش .

وهذا يبين أن المصاحف التي نسخت كانت مصاحف متعددة ، وهذا معروف مشهور ، وهذا مما يبين غلط من قال في بعض الألفاظ إنه غلط من الكاتب ، أو نقل ذلك عن عثمان ، فإن هذا ممتنع لوجوه :

منها: تعدد المصاحف واجتماع جماعة على كل مصحف ثم وصول كل مصحف إلى بلد كبير فيه كثير من الصحابة والتابعين يقرأون القرآن ، ويعتبرون ذلك بحفظهم والإنسان إذا نسخ مصحفاً غلط في بعضه عرف غلطه بمخالفة حفظه القرآن وسائر المصاحف فلو قدر أنه كتب كاتب مصحفاً ثم نسخ سائر الناس عنه من غير اعتبار للأول ، والثاني أمكن وقوع الغلط في هذا ، وهنا كل مصحف إنما كتبه جماعة ، ووقف عليه خلق عظيم ممن يحصل التواتر بأقل منهم ، ولو قدر أن الصحيفة كان فيها لحن فقد كتب منها جماعة لا يكتبون إلا بلسان قريش . فكيف يتفقون كلهم على أن يكتبوا ﴿ إن هسذان ﴾ وهم يعلمون أن ذلك لحن لا يجوز في شيء من لغاتهم أو المقيمين الصلاة ﴾ وهم يعلمون أن ذلك لحن كل يعنه بعضهم .

قال الزجاج في قوله: ﴿ المقيمين الصلاة ﴾ قول من قال: إنه خطأ \_ بعيد جداً: لأن الذين جمعوا القرآن هم أهل اللغة والقدوة ، فكيف يتركون شيئاً يصلحه غيرهم فلا ينبغي أن ينسب هذا إليهم .

وقال ابن الأنباري: حديث عثمان لا يصح لأنه غير متصل ، ومحال أن يؤخر عثمان شيئاً ليصلحه من بعده قلت: ومما يبين كذب ذلك: أن عثمان لو قدر ذلك فيه ، فإنما رأى ذلك في نسخة واحدة ، فإما أن تكون جميع

المصاحف اتفقت على الغلط وعثمان قد رآه في جميعها وسكت: فهذا ممتنع عادة وشرعاً من الذين كتبوا ، ومن عثمان ، ثم من المسلمين الذين وصلت إليهم المصاحف ورأوا ما فيها ، وهم يحفظون القرآن ، ويعلمون أن فيه لحناً لا يجوز في اللغة ، فضلًا عن التلاوة ، وكلهم يقر هذا المنكر لا يغيره أحد ، فهذا مما يعلم بطلانه عادة ، ويعلم من دين القوم الذين لا يجتمعون على ضلالة ، بل يأمرون بكل معروف ، وينهون عن كل منكر أن يدعوا في كتاب الله منكراً لا يغيره أحد منهم ، مع أنهم لا غرض لأحد منهم في ذلك .

ولو قيل لعثمان : مر الكاتب أن يغيره لكان تغييره من أسهل الأشياء عليه .

فهذا ونحوه مما يوجب القطع بخطأ من زعم أن في المصحف لحناً أو غلطاً ، وأن نقل ذلك عن بعض الناس ممن ليس قوله حجة ، فالخطأ جائز عليه فيما قاله بخلاف الذين نقلوا ما في المصحف وكتبوه وقرأوه فإن الغلط ممتنع عليهم في ذلك ، وكما قال عثمان إذا اختلفتم في شيء فاكتبوه بلغة قريش (١) وكذلك قال عمر لابن مسعود أقرىء الناس بلغة قريش ، ولا تقرئهم بلغة هذيل ؛ فإن القرآن لم ينزل بلغة هذيل .

وقوله تعالى في القرآن ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُوْلِ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ ﴾ (٢) يدل على ذلك فإن قومه هم قريش كما قال ﴿ وَكَلْبَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُ ﴾ (٢) وأما كنانة فهم جيران قريش ، والناقل عنهم ثقة ، ولكن الذي

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن ٢ باب نزل القرآن بلسان قريش والعرب (قراناً عربياً ـ بلسان عربي مين)

<sup>\$9.48</sup> ـ حدثنا أبو اليمان ، أخبرنا شعيب عن الـزهـري ، وأخبرني أنس بن مـالـك قـال : وذكره .

<sup>(</sup>۲) سورة ابراهيم آية رقم ٤.

٣٠) سورة الأنعام آية رقم ٦٦ .

ينقل ينقل ما يسمع ، وقد يكون سمع ذلك في الأسماء المبهمة المبنية فظن أنهم يقولون ذلك في سائر الأسماء بخلاف من سمع بين أذناه ، و« لناباه » فإن هذا صريح في الأسماء التي ليست مبهمة ، وحينئذ فالذي يجب أن يقال إنه لم يثبت أنه لغة قريش ، بل ولا لغة سائر العرب أنهم ينطلقون في الأسماء المبهمة إذا تليت بالياء ، وإنما قال ذلك من قاله من النحاة قياساً ، جعلوا باب التثنية في الأسماء المبهمة كما هو في سائر الأسماء ، وإلا فليس في القرآن التنية في موضع نصب شاهد يدل على ما قالوه ، وليس في القرآن اسم مبهم مبني في موضع نصب أو خفض إلا هذا ولفظه ﴿ هذان ﴾ فهذا نقل ثابت متواتر لفظاً ورسماً .

ومن زعم أن الكاتب غلط فهو الغالط غلطاً منكراً ، كما قد بسط في غير هذا الموضع ، فإن المصحف منقول بالتواتر وقد كتبت عدة مصاحف ، وكلها مكتوبة بالألف ، فكيف يتصور في هذا غلط .

وأيضاً فإن القراء إنما قرأوا بما سمعوه من غيرهم ، والمسلمون كانوا يقرأون « سورة طه » على عهد رسول الله على فأبي بكر وعمر وعثمان وعلي ، وهي من أول ما نزل من القرآن ، قال ابن مسعود بنو اسرائيل والكهف ومريم وطه والأنبياء من العتاق الأول وهن من تلادي . رواه البخاري عنه .

وهي مكية باتفاق الناس .

قال أبو الفرج وغيره: هي مكية باجماعهم ، بل هي من أول ما نزل ، وقد روي: أنها كانت مكتوبة عند أخت عمر ، وأن سبب إسلام عمر كان لما بلغه إسلام أخته ، وكانت السورة تقرأ عندها .

فالصحابة لا بد أن قد قرأوا هذا الحرف ، ومن الممتنع أن يكونوا كلهم قرأوه بالياء كأبي عمر ، فإنه لو كان كذلك لم يقرأها أحد إلا بالياء ، ولم تكتب إلا بالياء فعلم أنهم أو غالبهم كانوا يقرأونها بالألف كما قرأها الجمهور ، وكان الصحابة بمكة والمدينة والشام والكوفة والبصرة يقرأون هذه السورة في الصلاة وخارج الصلاة ، ومنهم سمعها التابعون ومن التابعين

سمعها تابعوهم ، فيمتنع أن يكون الصحابة كلهم قرأوها بالياء مع أن جمهور القراء لم يقرأوها إلا بالألف ، وهم أخذوا قراءتهم عن الصحابة ، أو عن التابعين عن الصحابة ، فهذا مما يعلم به قطعاً أن عامة الصحابة إنما قرأوها بالألف كما قرأ الجمهور ، وكما هو مكتوب .

وحينئذ فقد علم أن الصحابة إنما قرأوا كما علمهم الرسول ، وكما هو لغة للعرب ، ثم لغة قريش فعلم أن هذه اللغة الفصيحة المعروفة عندهم في الأسماء المبهمة تقول « إن هذان ، ومررت بهذان تقولها في الرفع والنصب والخفض بالألف ، ومن قال : إن لغتهم أنها تكون في الرفع بالألف طولب بالشاهد على ذلك والنقل عن لغتهم المسموعة منهم نثراً ونظماً ، وليس في القرآن ما يشهد له ولكن عمدته القياس .

وحينئذ فنقول: قياس هذا بغيرها من الأسماء غلط، فإن الفرق بينهما ثابت عقلاً وسماعاً أما النقل والسماع فكما ذكرناه، وأما العقل والقياس فقد تفطن للفرق غير واحد من حذاق النحاة فحكى ابن الإنباري وغيره عن الفراء قال: ألف التثنية في ﴿ هذان ﴾ هي ألف هذا، والنون فرقت بين الواحد والجمع نون الذين، وحكاه المهدوي وغيره والاثنين، كما فرقت بين الواحد والجمع نون الذين، وحكاه المهدوي وغيره عن الفراء ولفظه قال: إنه ذكر أن الألف ليست علامة التثنية بل هي ألف هذا، فزدت عليها نوناً، ولم أغيرها كما زدت على الياء من الذي فقلت الذين في كل حال.

قال : وقال بعض الكوفيين : الألف في هذا مشبهة يفعلان فلم تغير كما « لم » تغير .

قال : وقال الجرجاني (١) : لما كان اسماً على حرفين أحدهما حرف

<sup>(</sup>۱) هو عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني ، أبو بكر ، واضع أصول البلاغة ، كان من أثمة اللغة من أهل جرجان (بين طبرستان وخراسان) له شعر رقيق من كتبه أسرار البلاغة ، ودلائل الاعجاز ، والجمل في النحو ، والمغني في شرح الايضاح ، واعجاز

مد ولين ، وهو كالحركة ، ووجب حذف إحدى الألفين في التثنية لم يحسن حذف الأولى ، لئلا يبقى الاسم على حرف واحد فحذف علم التثنية ، وكان النون يدل على التثنية ، ولم يكن لتغيير النون الأصلية الألف وجه ، فثبت في كل حال كما يثبت في الواحد .

قال المهدوي: وسأل اسماعيل القاضي ابن كيسان عن هذه المسألة فقال:

لما لم يظهر في المبهم إعراب في الواحد ولا في الجمع جرت التثنية على ذلك مجرى الواحد ، إذ التثنية يجب أن لا تغير ، فقال اسماعيل : ما أحسن ما قلت لو تقدمك أحد بالقول فيه حتى يؤنس به ، فقال له ابن كيسان : فليقل القاضي حتى يؤنس به ، فتبسم .

قلت: بل تقدمه الفراء وغيره ، والفراء (١) في الكوفيين مثل سيبويه (٢) في البصريين ، والمبرّد كان في البصريين ، والمبرّد كان خصيصاً به .

وبيان هذا القول: أن المفرد « ذا » فلو جعلوه كسائر الأسماء لقالوا في التثنية: « ذوان » ولم يقولوا: ذان كما قالوا عصوان ورجوان ونحوهما من الأسماء الثلاثية و « ها » حرف تنبيه ، وقد قالوا فيما حذفوا لامه: أبوان فردته التثنية إلى أصله ، وقالوا في غير هذا ويدان وأما ذا فلم يقولوا ذوان ، بل قالوا كما فعلوا في ذي وذات التي بمعنى صاحب فقالوا: هو ذو علم ، وهما ذوا علم كما قال ﴿ ذَوَاتًا أَفْنَانٍ ﴾ (٣) وفي اسم الإشارة قالوا ، ذان ، وتان ، كما علم كما قال ﴿ وَاتَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

القران ، والعمدة في تصريف الأفعال توفي عام ٤٧١ هـ [ راجع فوات الوفيات ١ : ٢٩٧ ومفتاح السعادة ١ : ٣٤٣ وبغية الوعاة ٣١٠ وآداب اللغة ٣ : ٤٤ وطبقات الشافعية ٣ :
 ٢٤٢ ]

<sup>(</sup>١) سبق الترجمة له .

<sup>(</sup>٢) سبق الترجمة له .

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن آية رقم ٤٨.

قال ﴿ فَذَانِكَ بُرْهَانَانِ مِنْ رَبِّكَ ﴾ (١) فإن « ذا » بمعنى صاحب هو اسم معرب ، فتغير إعرابه في الرفع والنصب والجر ، فقيل : ذو وذا وذي وأما المستعمل في الإشارة والأسماء الموصولة والمضمرات هي مبنية ، لكن أسماء الإشارة لم تفرق لا في واحده ولا في جمعه بين حال الرفع والنصب والخفض ، فكذلك في تثنيته .

بل قالوا: قام هذا ، وأكرمت هذا ، ومررت بهذا وكذلك هؤلاء في الجمع ، فكذلك المثنى ، قال هذان ، وأكرمت هذان ، ومررت بهذان ، ومررت بهذان ، فهذا هو القياس فيه أن يلحق مثناه بمفرده وبمجموعه لا يلحق بمثنى غيره الذي هو أيضاً معتبر بمفرده ومجموعه فالأسماء المعربة ألحق مثناها بمفردها ومجموعها تقول : رجل ورجلان ، ورجال فهو معرب في الأحوال الثلاثة : يظهر الإعراب في مثناه ، كما ظهر في مفرده ومجموعه .

فتبين أن الذين قالوا: إن مقتضى العربية أن يقال: «إن هذين » ليس معهم بذلك نقل عن اللغة المعروفة في القرآن التي نزل بها القرآن بئل هي أن يكون المثنى من أسماء الإشارة مبنياً في الأحوال الثلاثة على لفظ واحد كمفرد أسماء الإشارة ومجموعها وحينئذ فإن قيل: إن الألف هي ألف المفرد زيد عليها النون أو قيل: هي علم للتثنية وتلك،حذفت ، أو قيل بل هذه الألف تجمع هذا ، وهذا معنى جواب ابن كيسان وقول الفراء مثله في المعنى ، وكذلك قول الجرجاني وكذلك قول من قال: إن الألف فيه تشبه ألف يفعلان ثم يقال: قد يكون الموصول كذلك كقوله ﴿ وَآلَلْذَانِ يَأْتِيَانِهَا مِنْكُم ﴾ (٢) فإن ثبت أن لغة قريش أنهم يقولون رأيت اللذين فعلا ، ومررت باللذين فعلا ، وإلا فقد يقال: هو بالألف في الأحوال الثلاثة ؛ لأنه اسم مبني ، والألف فيه بدل الياء في الذين ، وما ذكره الفراء وابن كيسان وغيرهما يدل على هذا ،

 <sup>(</sup>١) سورة القصص آية رقم ٣٢ وتكملة الآية ﴿ الى فرعون وملثه ﴾

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ١٦ وتكملة الآية ﴿ فأعرضوا عنهما إن الله كان تواباً رحيماً ﴾

فإن الفراء شبه هذا بالذين ، وتشبيه اللذان به أولى ، وابن كيسان علل بأن المبهم مبني لا يظهر فيه الإعراب فجعل مثناه كمفرده ومجموعه ، وهذا العلم يأتي في الموصول .

يؤيد ذلك أن المضمرات من هذا الجنس، والمرفوع والمنصوب لها ضمير متصل ومنفصل، بخلاف المجرور فإنه ليس له إلا متصل ؛ لأن المجرور لا يكون إلا بحرف أو مضاف لا يقدم على عامله فلا ينفصل عنه فالضمير المتصل في الواحد الكاف من أكرمتك ومررت بك، وفي الجمع أكرمتكم ومررت بكم، وفي التثنية زيدت الألف في النصب والجر فيقال أكرمتكما ومررت بكما، كما نقول في الرفع ففي الواحد والجمع فعلت وفعلتم، وفي التثنية فعلتما بالألف وحدها زيدت علماً على التثنية في حال الرفع والنصب والجر كما زيدت في المنفصل في قوله «إياكما وأنتما».

فهذا كله مما يبين أن لفظ المثنى في الأسماء المبنية في الأحوال الثلاثة نوع واحد: لم يفرقوا بين مرفوعه وبين منصوبه ومجروره كما فعلوا ذلك في الأسماء المعربة وأن ذلك في المثنى أبلغ منه في لفظ الواحد والجمع إذ كاثوا في الضمائر يفرقون بين ضمير المنصوب والمجرور وبين ضمير المرفوع في البواحد والمثنى ، ولا يفرقون في المثنى وفي لفظ الإشارة والموصول ، ولا يفرقون بين الواحد والجمع وبين المرفوع وغيره ، ففي المثنى بطريق الأولى ، والحمد لله وحده ، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً .

#### فصل

ذكر شيخنا شيخ الإسلام ابن تيمية هذه المسألة في موضع آخر وذكر فيها هذا الاعتراض

وقد يعترض على ما كتبناه أولًا بأنه جاء أيضاً في غير الرفع بـالياء كسـائر الأسـماء قال تعـالى : ﴿ وَقَالَ الَّــٰذِيْنَ كَفَرُوْا رَبَّنَـا أَرِنَا اللّذين أَضَــلّانَـا مِنَ الْجِنِ وَالإِنْسِ ﴾ (١)

ولم يقل اللذان أضلانا .

كما قيل في الذين إنه بالياء في الأحوال الثلاثة وقال تعالى في قصة موسى ﴿ إِنِّ أُرِيْدُ أَنْ أُنْكِحُكَ إِحْدى ابْنَتَيَ هَاتَيْنَ ﴾ (٢) ولم يقل هاتان و « هاتان » تبع لابنتي وقد يسمى عطف بيان وهو يشبه الصفة كقوله ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُوْدَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ﴾ (٣)

لكن الصفة تكون مشتقة أو في معنى المشتق وعطف البيان يكون بغير ذلك كأسهاء الأعلام وأسهاء الإشهارة ، وهذه الآية نظير قوله ﴿ إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَان ﴾ (٤) وأما قوله ﴿ أَرِنَا اللّذين أَضَلّانَا ﴾ (٥) فقد يفرق بين اسم

<sup>(</sup>١) سورة فصلت آية رقم ٢٩ .

<sup>(</sup>۲) سورة القصص آية رقم ۲۷ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم ٧٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة طه آية رقم ٦٣ .

 <sup>(</sup>٥) سورة فصلت آية رقم ٢٩ .

الإشارة والموصول بأن اسم الإشارة على حرفين بخلاف الموصول فإن الاسم هو «اللذا » عدة حروف ، وبعده يزاد على الجمع فتكسر الذال وتفتح النون ، وعلم التثنية فتفتح الذال وتكسر النون والألف فقلت في النصب والجر ؛ لأن الاسم الصحيح إذا جمع جمع التصحيح كسر آخره في النصب وفي الجسر ، وفتحت نونه ، وإذا ثني فتح آخره ، وكسرت نونه في الأحوال الثلاثة .

وهـذا يبين أن الأصـل في التثنية هي الألف وعـلى هذا فيكـون في إعرابـه لغتان جاء بهما القرآن تارة يجعل كاللذان ، وتارة يجعل كاللذين ، ولكن في قـوله ﴿ إَحْدَى ابْنَتَى الْهَاتَيْنُ ﴾ (١) .

كان هذا أحسن من قوله «هاتان » لما فيه من اتباع لفظ المثنى بالياء فيها ، ولو قيل : هاتان لأشبه ، كها لو قيل « إن ابنتي هاتان فإذا جعل بالياء علم تابع مبين عطف بيان لتمام معنى الاسم ، لاخبر تتم به الجملة . وأما قوله ﴿ إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ ﴾ (٢)

فجاء اسها مبتدأ: اسم إن، وكان مجيئه بالألف أحسن في اللفظ من قولنا « إن هذين لساحران لأن الألف أخف من الياء ، ولأن الخبر بالألف فإذا كان كل من الاسم والخبر بالألف كان أتم مناسبة وهذا معنى صحيح ، وليس في القرآن ما يشبه هذا من كل وجه وهو الياء .

فتبين أن هذا المسموع والمتواتر ليس في القياس الصحيح ما يناقضه ، لكن بينهما فروق دقيقة والذين استشكلوا هذا إنما استشكلوه من جهة القياس ، لا من جهة السماع ، ومع ظهور الفرق يعرف ضعف القياس .

وقد يجيب من يعتبر كون الألف في هذا هـو المعروف في اللغة بأن يفرق بين قوله ﴿ إِنْ هذان ﴾ وقوله ﴿ إِحْـدَى ابْنَتِيَّ هَاتَينْ ﴾ إن هذا تثنية مؤنث ،

<sup>(</sup>١) سورة القصص آية رقم ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة طه رقم ٦٣.

وذاك تثنية مذكر ، والمذكر الفرد منه « ذا » بالألف ، فزيدت فوق نون للتثنية وأما المؤنث فمفرده « ذي » أو « ذه » أو ته وقوله ﴿ إحْدَى ابْنَتِيَّ هَاتَيْنُ ﴾ (١) تثنية تي بالياء ، فكان جعلها بالياء في النصب والجر أشبه بالمفرد بخلاف تثنية المذكر ، وهو « ذا ، فإنه بالألف ، فإقراره بالألف أنسب وهذا فرق بين تثنية المؤنث وتثنية المذكر . والفرق بينه وبين اللذين قد تقدم .

وحينئذ فهذه القراءة هي الموافقة للسماع والقياس ولم يشتهر ما يعارضها من اللغة التي نزل بها القرآن ، والله أعلم .

وقوله: ﴿ إحدى ابنتي هاتين ﴾ هو كقول النبي ﷺ « من أكل من هاتين الشجرتين الخبيثتين فلا يقربن مسجدنا ، فإن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه الأدميون » (٢) أ. ومثله في الموصول قول ابن عباس لعمر : أخبرني عن المرأتين اللتين قال الله فيها : ﴿ وَإِنْ تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلاً هُ ﴾ (٣) الآية آخره والحمد لله وحده .

<sup>(</sup>١) سورة القصص آية رقم ٧٧.

 <sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام مسلم في المساجد ٧٨ ، والنسائي في المساجد ١٧ ـ وابن ماجه في الإقامة
 ٨٥ ، والأطعمة ٥٩ ، وأحمد بن حنبل في المسند ١ : ١٥ ، ٢٨ ، ٤٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة التحريم آية رقم ٤ روى الامام أحمد في مسنده حيث قال: ثنا عبد الرزاق أنا معمر عن الزهري عن عبيد الله بن عبد الله بن أبي ثور عن ابن عباس. قال لم أزل حريصاً على أن أسال عمر بن الخطاب عن المرأتين من أزواج النبي \_ ﷺ اللتين قال الله تعالى : ﴿إِن تتوبا إلى الله فقد صفت قلوبكما ﴾ حتى حج عمر وحججت معه ، فلما كان ببعض الطريق عدل عمر وعدلت معه بالأداوة فتبرز ثم أتاني فسكبت على يديه فتوضاً فقلت يا أمير المؤمنين من المرأتان من أزواج النبي \_ ﷺ واللتان قال الله تعالى ﴿ إِن تتوبا إلى الله ﴾ فقال عمر : واعجبا لك يا بن عباس ، قال الزهري كره والله ما سأله عنه ولم يكتمه قال : هي عائشة وحفصة قال ثم أخد يسوق الحديث : قال : كنا معشر قريش قوماً نغلب النساء فلما قدمنا المدينة وجدنا قوماً تغلبهم انساؤ هم فطفق نساؤنا يتعلمن من نسائهم : قال وكان منزلي في دار أمية بن زيد بالعوالي . قال فغضبت يوماً على امرأتي فإذا هي تراجعني فأنكرت أن تراجعني فقالت : ما تنكر أن أراجعك ؟ فوالله إن أزواج رسول الله ﷺ \_ ليراجعنه وتهجره إحداهن اليوم الى الليل . قال فانطلقت فدخلت على حفصة فقلت أتراجعين رسول الله \_ ﷺ . . ؟ قالت : نعم . قلت : وتهجره = فدخلت على حفصة فقلت أتراجعين رسول الله \_ ﷺ . . ؟ قالت : نعم . قلت : وتهجره =

## سورة الأنبياء فصل

وقال رحمه الله :

سورة الأنبياء : سورة الذكر ، وسورة الأنبياء الذين عليهم نزل الذكر ، افتتحها بقوله ﴿ مَا يَأْتِيْهِمْ مِنْ ذِكْرِ مِنْ رَبِّهـمْ مُحْدَثٍ ﴾(١) الآية .

وقوله : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكِرْ إِنْ كُنْتُم لَا تَعْلَمُوْنَ ﴾ (٢) .

وقوله ﴿ لَقَدْ أَنْزَلْنَا الَيْكُمْ كِتَابًا فِيْه ذكرُكُمْ ﴾ (٣).

إحمداكن اليوم إلى الليل ؟ قالت نعم. قلت قمد خباب من فعل ذلك منكن وخيسر أفتأمن إحداكن أن يغضب الله عليها لغضب رسوله فإذا هي قد هلكت: لا تراجعي رسول الله ـ ﷺ ، ولا تسأليه شيئاً وسليني من مالي ما بدا لك ولا يغرنـك إن كانت جـارتك هي أوسم ـ أي أحمل - وأحب إلى رسول الله ـ ﷺ ـ منك ـ يريد عائشة ـ قال وكـان لي جار من الأنصــار ، وكنا نتناوب النزول الى رسول الله \_ ﷺ ـ ينزل يوماً وأنزل يوماً فيأتيني بخبر الـوحي وغيره ، وآتيـه بمثل ذلك قال : وكنا نتحدث أن غسان تنحل الخيل لتغزونا فنزل صاحبي يوماً ثم أتي عشاء فضرب بابي ثم ناداني فخرجت إليه فقال : حدث أمر عظيم . فقلت وما ذاك أجاءت غسان . . ؟ قال لا بل أعظم من ذلك وأطول . طلق رسول الله ـ ﷺ نساء، فقلت قد خابت حفصة وخسرت قد كنت أظن هذا كاثناً الخ . وقد رواه البخاري ومسلم والترمذي والنسائي من طرق عن المزهري به وأخرجه الشيخان من حديث يحيى بن سعيد الأنصاري عن سعيد بن جبير عن ابن عباس. (١) سورة الأنبياء آية رقم ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل آية رقم ٤٣ والأنبياء آية رقم ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء آية رقم ١٠ .

وقوله ﴿ هَذَا ذِكْرُ مَنْ مَعِيَ وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي ﴾ (١) . وقوله ﴿ وَذِكْراً لِلْمُتَّقِينْ ﴾ (٢) . وقوله ﴿ وَهَذَا ذِكْرٌ مُبَارَكٌ ﴾ (٣) .

وَمُوكَ ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُوْرِ مِنْ بَعْدِ الْذِّكْرِ ﴾ (<sup>4)</sup>

وقول ه ﴿ قَالَ رَبِّ احْكُم بِالْحَقِّ ﴾ (٥) يَعني ـ والله أعلم ـ انصر أهل الحق . أو انصر الحق ، وقيل : افصل الحق بيننا وبين قومنا ، وكان الأنبياء يقولون ﴿ رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالحَقِّ ﴾ (٦) . وأمر محمداً أن يقول ﴿ رَبِّ احْكُمْ بِالْحَقِّ ﴾ (٢) .

وروى مالك عن زيـد بن أسلم قال : كـان رسول الله ﷺ إذا شهد قتالاً قال : ﴿ رَبِّ احْكُمْ بِالْحَقِّ ﴾ (^) .

<sup>(</sup>۱) سورة الأنبياء آية رقم ٢٤ وتكملة الآية ﴿ بل أكثرهم لا يعلمون الحق فهم معرضون ﴾ يعني أن كل الأنبياء جاؤوا بكلمة التوحيد . كما قال تعالى ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾ وقال تعالى ﴿ واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دون المرحمن آلهة يعبدون ﴾ . وقال تعالى ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسبولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء آية رقم ٤٨ والآية ﴿ ولقد آتينا موسى وهارون الفرقان وضياءً وذكراً للمتقين ﴾.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء آية رقم ٥٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء آية رقم ١٠٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء آية رقم ١١٢ وتكملة الآية ﴿ وربنا الرحمن المستعان على ما تصفون ﴾ .

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف آية رقم ٨٩.

<sup>(</sup>V) سورة الأنبياء آية رقم ١١٢ .

<sup>(</sup>٨) سورة الأنبياء آية رقم ١١٧ ﴿ واحكم بالحق ﴾ أي أفصل بيننا وبين قومنا المكذبين بالحق . قال قتادة كانت الأنبياء عليهم السلام يقولون ﴿ ربنا افتح بيننا وبين قومنا بالحق ﴾ وأمر رسول الله ـ عليهم السلام عن زيد بن أسلم ـ كان رسول الله ـ عليه ـ إذا شهد غزوة قال ﴿ رب احكم بالحق ﴾

### سورة الحج فصل

وقال الشيخ رحمه الله :

سورة الحج فيها مكي ومدني ، وليلي ونهاري ، وسفري وحضري ، وشتائي وصيفي ، وتضمنت منازل المسير إلى الله ، بحيث لا يكون منزلة ولا قاطع يقطع عنها ، ويوجد فيها ذكر القلوب الأربعة ، الأعمى والمريض والقاسي والمخبت الحي المطمئن إلى الله .

وفيها من التوحيد والحكم والمواعظ على اختصارها ما هو بين لمن تدبره ، وفيها ذكر الواجبات والمستحبات كلها توحيداً وصلاة وزكاة وحجاً وصياماً ، قد تضمن ذلك كله قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّا الَّذِيْنَ آمَنُواْ ارْكَعُواْوَاسْجِدُواوَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَلُواْ الْخَيْرَ لَعَلَّوْا الْخَيْرَ كَعُواْوَالْجُدُواْ وَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله حَقَّ واجب ومستحب فخصص في هذه الآية وعمم ثم قال : ﴿ وَجَاهِدُواْ فِي الله حَقَّ وَاجِهادِهِ ﴾ (٢) فهذه الآية وما بعدها لم تترك خيراً إلا جمعته ولا شراً إلا نفته .

<sup>(</sup>١) سورة الحج آية رقم ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحج آية رقم ٧٨ تكملة الآية ﴿ هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدين من حرج ملة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين من قبل وفي هذا ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهدا على الناس فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة واعتصموا بالله هو مولاكم فنعم المولى ونعم النصير ﴾ . روى النسائي عند تفسير هذه الآية أنبأنا هشام بن عمار ، حدثنا محمد بن شعيب أنبأنا معاوية بن سلام أن أخاه زيد بن سلام أخبره عن أبي سلام أنه أخبره قال أخبرني الحارث

قال شيخ الإسلام: قوله ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي الله بِغَيْرِ عِلْم وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَانٍ مَرِيْدٍ \* كُتِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَنْ تَوَلَّاهُ ﴾ (١) في أثناء آيات المعاد وعقبها بآية المعاد ثم اتبعه بقوله:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي الله بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلاَ هُدىً وَلاَ كِتَابٍ مُنِيْرٍ \* ثَانِيَ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيْلِ الله ﴾ إلى قوله : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ الله عَلَى حَرْفٍ ﴾ (٢) فيه بيان حال المتكلمين وحال المتعبدين المجادلين بلا علم ، والعابدين بلا علم ، بل مع الشك لأن هذه السورة سورة الملة الابراهيمية الذي جادل بعلم وعبد الله بعلم ، ولهذا ضمنت ذكر الحج ، وذكر الملل الست .

فقوله يجادل في الله بلا علم ذم لكل من جادل في الله بغير علم وهو دليل على أنه جائز بالعلم ، كما فعل ابراهيم بقومه ، وفي الأولى ذم المجادل بغير علم ، وفي الثانية بغير علم ولا هدى ولا كتاب مغير .

وهذا والله أعلم من باب عطف الخاص على العام أو الانتقال من الأدنى إلى الأعلى ، ليبين أن الذي يجادل بالكتاب أعلاهم ، ثم بالهدى فالعلم اسم

الأشعري عن رسول الله \_ ﷺ - قال : « من دعا بدعوى الجاهلية فإنه من جثى جهنم » قال رجل : يا رسول الله وإن صام وإن صلى قام : نعم . وإن صام وصلى . فادعوا بدعوة الله التي سماكم بها المسلمين المؤمنين عباد الله » .

<sup>(</sup>١) سورة الحج آية رقم ٣ ـ ٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحج آية رقم ٨ ـ ١١ .

تكملة الآية ﴿ فإن أصابه خير اطمأن به وإن أصابته فتنة انقلب على وجهه خسر الدنيـا والآخرة ذلك هو الخسران المبين ﴾

قال البخاري : حدثنا ابراهيم بن الحارث ، حدثنا يحيى بن أبي بكير ، حدثنا اسرائيل عن أبي الحصين ، عن سعيد بن جبير عن ابن عباس ﴿ ومن الناس من يعبد الله على حرف ﴾ قال : كان الرجل يقدم المدينة فإن ولدت امرأته غلاماً ونتجت خيله قال : هذا دين صالح ، وإن لم تلد امرأته ولم تنتج خيله قال : هذا دين صافح ، وإن لم تلد

جامع ، ثم منه ما يعلم بالدليل القياس فهو أدنى أقسامه فيخص باسم العلم ويفرد ما عداه باسمه الخاص ، فإما معلوم بالدليل القياسي وهو علم النظر ، وإما ما علم بالهداية الكشفية كما للمتحدثين وللمتفرسين ولسائر المؤمنين .

وهو الهدى . وإما ما نزل من عند الله من الكتب وهو أعلاها فأعلاها العلم المأثور عن الكتب(١). ثم كشوف الأولياء (٢) . ثم قياس المتكلمين وغيرهم من العلماء (٣) .

وقال: في قوله تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ الله عَلَى حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَة انْقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَسِرَ الدُّنْيَا والآخِرَة ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِيْنُ يَدْعُوْ مُنْ دُوْنِ الله مَا لاَ يَضُرُّه وَمَا لاَ يَنْفَعُهُ ذَلِكَ هُوَ الضَّلالُ الْبَعِيْدُ. يَدْعُوْ لِمَنْ ضَرَّهُ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ لَبِئْسَ المَوْلَى وَلَبِئْسَ الْعَشِيرُ ﴾ (1)

فإن آخر هذه الآية قد أشكل على كثير من الناس كما قال طائفة من المفسرين كالثعلبي والبغوي واللفظ للبغوي قال : هذه الآية من مشكلات القرآن وفيها أسئلة أولها :

<sup>(</sup>١) وأعلاها : الكتاب المحفوظ الذي قال الله تعالى فيه ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُزَلْنَا الذَّكُرُ وَإِنَّا لَه لحافظون ﴾ .

<sup>(</sup>٢) الأولياء في نظر القرآن هم المؤمنون المتقون : كما قال تعالى ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يجزئون الذين آمنوا وكانوا يتقون ﴾ وفيهم يقول الرسول ـ ﷺ - إن يكن في امتي محدثون فعمر منهم .

<sup>(</sup>٣) وهم علماء الكلام الذين يعبدون مرة ويخطئون مرأت .

<sup>(</sup>٤) سورة الحج آية رقم 11 - ١٣ وفي الفتنة أقوال للمفسرين . فبعضهم اعتبر الفتنة : البلاء أي وإن أصابته أوجاع المدينة وولدت امرأته جارية ، وتأخرت عنه الصدقة أتاه الشيطان فقال والله ما أصبت منذ كنت على دينك هذا إلا شراً وذلك الفتنة ـ وهكذا ذكر قتادة ، والضحاك ، وابن جريج وغير واحد من السلف في تفسير هذه الآية . وقال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم : هو المنافق إن صلحت له دنياه . أقام على العبادة وإن فسدت عليه دنياه وتغيرت انقلب فلا يقيم على العبادة إلا لما صلح من دنياه فإن أصابته فتنة أو شدة أو اختيار أو ضيق ترك دينه ورجع الى الكفر » .

قالوا: قد قبال الله تعالى في الآية الأولى ﴿ يَلْمُعُوْ مِنْ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يُضُرُّه ﴾ أي: لا يضره ترك عبادته.

وقوله ﴿ لمن ضرِّهِ ﴾ أي ضرَّ عبادته قلت : هذا جواب .

وذكر صاحب الكشاف (١) جواباً غير هـذا فقـال : فـإن قلت : الضـر والنفع منتفيان عن الأصنام مثبتان لهما في الأيتين ، وهذا تناقض .

قلت: إذا حصل المعنى ذهب هذا الوهم: وذلك أن الله سفه الكافر بأنه يعبد جماداً لا يملك ضراً ولا نفعاً ، وهو يعتقد فيه لجهله وضلاله . أنه يستشفع به ، حين يستشفع به ثم قام يوم القيامة هذا الكافر بدعاء وصراخ حين رأى استضراره بالأصنام ودخوله النار بعبادتها ، ولا يرى أثر الشفاعة التي ادعاها له ﴿ لَمَنْ ضَرَّهُ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ لَبِئْسَ الْمُوْلَى وَلَبِئْسَ الْعَشِيرُ ﴾ (٢) أو كرر يدعو كأنه قال : ﴿ يَدْعُوْ مِنْ دُوْنِ الله مَا لاَ يَضُرُّه وَمَا لاَ يَنْفَعُهُ ﴾ .

ثم قال : ﴿ لَنْ ضَرُّه ﴾ بكونه معبوداً ﴿ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ ﴾ بكونه شفيعاً . ﴿ لَبِئْسَ الْمَوْلَى ﴾ .

قلت : فقد جعل ضره بكونه معبوداً ، وذكر تضرره بدُّلك ، وفي الآخرة .

وقد قال السدي (٣) ما يتضمن الجوابين في تفسيره المعروف قال: ﴿ مَا لَا

<sup>(</sup>۱) هو محمود بن عمر بن محمد الخوارزمي الزمخشري ، جار الله أبو القاسم من أثمة العلم بالمدين والتفسير واللغة والآداب ، ولد في زمخشر عام ٤٦٧ هـ وسافر إلى مكة فجاور بها زمناً فلقب بجار الله ، وتنقل في البلدان ثم عاد الى الجرجانية فتوفي بها عام ٥٣٨ هـ من أشهر كتبه « الكشاف » في تفسير القرآن ، وأساس البلاغة ، والمفصل ، ورؤ وس المسائل والمنتقى من شرح شعر المتنبي للواحدي ، ونكت الاعراب في غريب الأعراب ، وغير ذلك كثير . [ راجع وفيات الأعيان ٣ : للواحدي ، ونكت الاعراب في غريب الأعراب ، وغير ذلك كثير . [ راجع والما والفهرس المهيدي ١٤٧ : ١٤٧ ولسان الميزان ٦ : ٤ ومفتاح السعادة ١ : ٤٣١ والفهرس التمهيدي ٢٥٩ ـ ٣٠٣]

<sup>(</sup>٢) سورة الحج آية رقم ١٣.

<sup>(</sup>٣) سبق الترجمة له .

يضره ﴾ قال : لا يضره إن عصاه . ﴿ وما لا ينفعه ﴾ قال : لا ينفعه الصنم إن أطاعه . ﴿ يَدْعُوْ لَمَنْ ضَرُّهُ ﴾ قال : ضره في الآخرة من أجل عبادته إياه في الدنيا .

قلت : وهذا الذي ذكر من الجواب كلام صحيح ، لكن لم يبين فيه وجـه نفي التناقض .

فنقول: قوله « ما لا يضره وما لا ينفعه » هو نفي لكون المدعو المعبود من دون الله على ينفعه » هو نفي لكون الملائكة والبشر من دون الله علك نفعاً أو ضراً وهذا يتناول كل ما سوى الله من الملائكة والبشر والجن والكواكب والأوثان كلها (١) ، فإنما سوى الله لا يملك لا لنفسه ولا لغيره ضراً ولا نفعاً ، كما قال تعالى في سياق نهيه عن عبادة المسيح .

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ الله هُوَ المَسِيْحُ ابنُ مَرْيَمَ ، وَقَالَ المَسِيْحُ يَا بَنِي اسْرَائِيلِ اعْبُدُوا الله رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكْ بِالله فَقَـدْ حَرَّم الله عَلَيْهِ الجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ (٢).

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِيْنَ قَالُوْا إِنَّ اللهُ ثَالِثُ ثَلاَثَة وَمَا مِنْ إِلَٰهٍ إِلا إِلٰهٌ وَاحِدٌ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوْا عَمَّا يَقُوْلُوْنَ لَيَمَسَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيْمٌ ، أَفَلاَ يَتُوبُوْنَ إِلَى الله وَيَسْتَغْفِرُ وَنَهُ وَالله خَفُورٌ رَحِيْمٌ \* مَا الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلانِ الطَّعَامَ انْظُرْ كَيْفَ نُبِينٌ لَهُمُ الآيَاتِ ثُمَّ انْظُرْ قَبْكُ لَكُمْ ضَرًا وَلا نَفْعاً والله هَو أَنَّ يُؤْفَكُونَ قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله مَا لاَ يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلا نَفْعاً والله هَو السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ﴾ (٣) وقد قال لخاتم الرسل: ﴿ قُلْ إِنِ لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلاَ نَفْعاً وَلاَ وَلاَ اللهُ مَا لاَ يَعْلِقُ إِنِ لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلاَ اللهِ مَواللهِ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلْمُ اللهِ اللهُ عَلْمُ لَكُمْ ضَرًا وَلا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) وهـذه هي الأشياء التي كـانت تعبد من دون الله ـ قـال تعالى ﴿ لا تسجـدوا للشمس ولا للقمر واسجدوا لله الذي خلقهن إن كنتم إياه تعبدون ﴾

وقال عن الأصنام : ﴿ هل يسمعونكم إذ تدعون أو ينفعونكم أو يضرون ﴾

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية رقم ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة آية رقم ٧٣ ـ ٧٦ .

رُشدا ﴾ (١)

وقال على العمـوم: ﴿ مَا يَفْتَـح الله لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَـةٍ فَلَا تُمْسِكَ لَمَا وَمَـا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِه ﴾

وقال ﴿ وَإِنْ يَسْسُكَ الله بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُـوَ وَإِنْ يُرِدْكَ بِحَيْرِ فَلَا رَادً لِفَضْلِه ﴾ (٢) وقال ﴿ قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ الله إِنْ أَرَادَنِي الله بِضُّرَ مَلْ هُنَّ كُسِكَاتُ رَحْمَتِهِ ، قُلْ حَسْبِيَ الله عَلْ هُنَّ كُسِكَاتُ رَحْمَتِهِ ، قُلْ حَسْبِيَ الله عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُوْنَ ﴾ (٣) وقال صاحب يس :

﴿ وَمَا لِيَ لَا أَعْبُدُ الَّـذِي فَطَرَ فِي وَإِلَيْه تُرْجَعُـوْنَ أَأَتَّخِذُ مِنْ دُوْنِهِ آلِهَـةً إِنْ يُردُنِ الرَّحْنُ بِضَـرٍ لَا تُغْنِ عَنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلَا يُنْقِـذُونِ إِنِّي إِذاً لِفِيضَـلَالِ مُبِيْنِ . إِنِّي آمَنْتُ بِرَبِّكُمْ فَاسْمَعُوْنِ ﴾ (<sup>4)</sup>

وقوله ﴿ يَدْعُوْ مِنْ دُوْنِ الله مَا لاَ يَضُرُه (٥) وَمَا لاَ يَنْفَعُهُ ﴾ نفي علم كما في قوله : ﴿ وَلاَ يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرَّاً وَلاَ نَفْعاً ﴾ (٦) فهو لا يقدر أن يضر أحداً سواء عبده أو لم يعبده ، وقول من قال : لا ينفع إن عبد ولا يضر إن لم يعبد بيان لانتفاء الرغبة والرهبة من جهته بخلاف الرب الذي يكرم عابديه ، ويرحمهم ، ويهين من لم يعبده ويعاقبه .

والتحقيق أنه لا ينفع ولا يضر مطلقاً فإن الله سبحانه وسعت رحمته كل شيء وهو ينعم على كثير من خلقه وإن لم يعبدوه .

<sup>(1)</sup> سورة الجن آية رقم ٢١ .

<sup>(</sup>۲) سورة يونس آية رقم ۱۰۷ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر آية رقم ٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورة يس آية رقم ٢٧ ـ ٢٥ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحج آية رقم ١٢.

<sup>(</sup>٦) سورة طه آية رقم ٨٩.

فنفعه للعباد لا يختص بعابديه ، وإن كان في هذا تفصيل ليس هذا موضعه ، وما دونه لا ينفع لا من عبده ولا من لم يعبده ، وهو سبحانه الضار النافع ، قادر على أن يضر من يشاء ، وإن كان ما ينزله من الضر بعابديه هو رحمة في حقهم ، كما قال أيوب ﴿ مَسَّنِي الْضُّر وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِيْنَ ﴾ (١) وقال تعالى ﴿ وَإِنْ يَمْسَسْكَ الله بِضَرِّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ ﴾ (٢).

وقال أيضاً لرسوله محمد ﷺ : ﴿ قُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعاً وَلَا ضَراً إِلَّا مَا شَاءَ الله ﴾ (٣) وقال تعالى ﴿ وَالصَّابِرِيْنَ فِي البَأْسَاءِ والضَّراءِ وَحِيْنَ الْبَأْسِ ﴾ (٤) .

وهـو سبحانـه يحدث ما يحـدثـه من الضرر بمن لا يـوصف بمعصيـة من الأطفـال والمجانـين والبهائم ، لما في ذلك من الحكمـة والنعمة والـرحمة كـما هو مبسوط في غير هذا الموضع .

فإن المقصود هنا أن نفي الضر والنفع عمن سواه عام لا يجب أن يخص هذا بمن عبده ، وهذا بمن لم يعبده ، وإن كان هذا التخصيص حقاً باعتبار صحيح ، وجواب من أجاب بأن معناه لا يضر ترك عبادته وضره بعبادته أقرب من نفعه مبني على هذا التخصيص .

وإذا كان كذلك فنقول: المنفي قدرة من سواه على الضر والنفع.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء آية رقم ٨٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة يونس آية رقم ١٠٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية رقم ١٧٧ وأول الآية ﴿ ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ، ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والمسلائكة والكتباب والنبيين وآتى المال على حبه ذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقباب وأقام المسلاة وآتى الركاة والمدون بمهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون ﴾

وأما قوله ﴿ ضره أقرب من نفعه ﴾ فنقول أولاً : المنفي هو فعلهم بقوله ﴿ مَا لاَ يَضُرُّهُ وَمَا لاَ يَنْفَعُهُ ﴾ والمثبت اسم مضاف إليه فإنه لم يقبل : يضر أعظم مما ينفع ، بل قال : ﴿ لَمَنْ ضَرُّهُ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ ﴾ والشيء يضاف إلى الشيء بأدنى ملابسة فلا يجب أن يكون الضر والنفع المضافين من باب إضافة المصدر إلى الفاعل ، بل قد يضاف المصدر من جهة كونه اسماً كما تضاف سائر الأسماء وقد يضاف إلى محله وزمانه ومكانه ، وسبب حدوثه وإن لم يكن فاعلاً كقوله ﴿ بَلْ مَكُرُ اللَّيْلِ وَالنَّهارِ ﴾ (١) ولا ريب أن بين المعبود من دون الله وبين ضرر عابديه تعلق يقتضي الإضافة ، كأنه قيل : لمن شره أقرب من حيره ، وحسارته أقرب من ربحه فتدبر هذا .

ولو جعل هو فاعل الضر بهذا ؛ لأنه سبب فيه لا لأنه هو الذي فعل الضرر ، وهذا كقول الخليل عن الأصنام ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ ﴾ (٢) .

فنسب الإضلال إليهن ، والإضلال هو ضرر لمن أضللته .

وكذلك قوله ﴿ وَما زَادُوْهُمْ غَيْرَ تَتْبِيْبٍ ﴾ (٣) وهذا كما يقال : أهلك الناس الدرهم والدينار وأهلك النساء الأحمران الذهب والحرير . وكما يقال

<sup>(</sup>١) سورة سبأ آية رقم ٣٣ وتكملة الآية ﴿ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَنْ نَكُفُرُ بِاللهُ وَنَجَعَلُ لَهُ أَنْدَاداً وأسروا الندامة لما رأوا العذاب وجعلنا الأغلال في أعناق الذين كفروا هل يجزون إلا ما كانوا يعملون ﴾ .

<sup>(</sup>۲) سورة ابراهيم آية رقم ۳٦ .

قال عبدالله بن وهب: حدثنا عمرو بن الحارث أن بكر بن سوادة حدثه عن عبد الرحمن بن جرير عن عبدالله بن عمرو أن رسول الله \_ على تلا قول إبراهيم عليه السلام ( رب إنهن أضلل كثيراً من الناس ) الآية وقول عيسى عليه السلام ( إن تعذبهم فإنهم عبادك ) الآية ، ثم رفع يديه ثم قال : اللهم أمتي ، اللهم أمتي ، اللهم أمتي ، وبكى فقال الله اذهب يا جبريل إلى محمد وربك أعلم \_ وسله ما يبكيك . . ؟ فأتاه جبريل عليه السلام فسأله فأخبره رسول الله \_ عاقال الله : اذهب إلى محمد فقل له إنا سنرضيك في أمتك ولا نسوؤك . .

<sup>(</sup>٣) سورة هود آية رقم ١٠١ .

للمحبوب المعشوق الذي تضر محبته وعشقة إنه عذب هذا وأهلكه وأفسده وفتله وعشره وإن كان ذاك المحبوب قد لا يكون شاعراً بحال هذا البتة ، وكذلك يقال في المحسود: إنه يعذب حاسدية وإن كان لا شعور له بهم . وفي الصحيحين عن عمرو بن عوف عن النبي هي أنه قال «والله ما الفقر أخشى عليكم ولكن أخاف أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم فتتنافسوا فيها كما تنافسوا فيها وتهلككم كها أهلكتهم»(١) ، فجعل الدنيا المبسوطة هي المهلكة لهم ، وذلك بسبب حبها والحرص عليها والمنافسة فيها ، وإن كانت مفعولاً بها لا اختيار لها ، فهكذا المدعو المعبود من دون الله الذي لم يأمر بعبادة نفسه إما لكونه جماداً ، وإما لكونه عبداً مطيعاً لله من الملائكة والأنبياء والصالحين من الإنس والجن ، فما يدعى من دون الله هو لا ينفع ولا يضر ، لكن هو السبب في دعاء الداعي له وعبادته إياه ، وعبادة ذاك ودعاؤ هو الذي ضره ، فهذا الضر المضاف إليه غير الضر المنفى عنه ، فضرر العابد له بعبادته يحصل في الدنيا والأخرة .

وإن كان عذاب الآخرة أشد ، فالمشركون الذين عبدوا غير الله حصل لهم بسبب شركهم بهؤلاء من عذاب الله في الدنيا ما جعله الله عبرة لأولي الأيصار .

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في الجهاد (كتاب الجزية والموادعة) باب الجزية والموادعة مع أهل الذمة ٣١٥٨ - حدثنا أبو اليمان ، أخبرنا شعيب عن الزهري ، قال حدثني عروة بن الزبير عن المسور بن مخرمة أنه أخبره أن عمرو بن عوف الأنصاري - وهو حليف لبني عامر بن لؤي ، وكان شهدبدراً أخبره أن رسول الله - ﷺ - بعث أبا عبيدة بن الجراح إلى البحرين يأتي بجزيتها، وكان رسول الله - ﷺ - هو صالح أهل البحرين وأمر عليهم العلاء الحضرمي فقدم أبو عبيدة بمال من البحرين فسمعت الأنصار بقدوم أبي عبيدة فوافقت صلاة الصبح مع النبي - أخلما صلى بهم الفجر انصرف فتعرضوا له فعبسم رسول الله ﷺ - حين رآهم وقال : أظنكم قد سمعتم أن أبا عبيدة قد جاء بشيء قالوا : أجل يا رسول الله . قال أبشروا وأملوا ما يسركم وذكره . ورواه مسلم في النزهد ٢ والترمذي في القيامة ٢٨ ، وابن ماجه في الفتن ١٨ وأحمد بن حنبل في المسند ٤ : ١٣٧٢ (حلي) .

قال الله تعالى ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْقُرَى نَقُصُّهُ عَلَيْكَ مَنْهَا قَـائِمٌ وَحَصِيْدٌ . وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ آلِهَتُهُمْ الَّتِي يَسِدْعُونَ مِنْ دُوْنِ الله مِنْ شَيءٍ لمَّا جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَمَا زَادُوْهُم غَيْرَ تَتْبِيْبٍ ﴾ (١) .

فبين أنهم لم تنفعهم بل ما زادتهم إلا شراً . وقد قيل في هذا كما قيل في الضر ، قيل : ما زادتهم عبادتها ، وقيل : إنها في القيامة تكون عوناً عليهم فتزيدهم شراً ، وهذا كقوله:

﴿ وَاتَّخِذُوْا مِنْ دُوْنِ اللهِ آلِهَةً لِيَكُونُوْا لَهُمْ عِزَّاً كَلَّا سَيَكْفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُوْنَ عَلَيْهِمْ ضِدًا ﴾ (٢) .

والتتبيب عبر عنه الأكثرون بأنه التخير ، كقـوله تعـالى : ﴿ تَبَّتَ يَدَا أَبِي لَهُ إِ وَتَبَّ ﴾ (٣) . وقيل : التثبير والإهلاك .

وقيل : ما زادوهم إلا شرأ .

وقوله ﴿ فَمَـا أَغْنَتْ عَنْهُمْ آلِهَتُهُم الَّتِي يَدَعُـونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ مِنْ شَيْءٍ لَمَّا جَاءَ أَمْرُ رَبِّك وَمَا زَادُوْهُمْ غَيْرَ تَتْبِيْبٍ ﴾ (١)

فعل ماض يدل على أن هذا كان في الدنيا ، وقد يقال : فالشر كله من جهتهم فلم قيل : فما زادوهم ؟ فيقال : بل عذبوا على كفرهم بالله ولولم يعبدوهم فلما عبدوهم مع ذلك ازدادوا بذلك كفراً وعذاباً فما زادوهم إلا خسارة وشراً ، ما زادوهم ربحاً وخيراً .

سورة هود الأيات ١٠٠ ـ ١٠١.

<sup>(</sup>۲) سورة مريم آية رقم ۸۱ ـ ۸۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة المسد آية رقم ١ .

<sup>(</sup>٤) سورة هود آية رقم ١٠١ قال مجاهد وقتادة وغيرهما أي غير تخسير وذلك أن سبب هلاكهم ودمارهم إنما كان باتباعهم تلك الآلهة فلهذا خسروا في الدنيا والآخرة .

#### سورة المؤمنون قال شيخ الإسلام ـ رحمه الله تعالى

في قــولــه ﴿ أَيَعِـدُكُمْ أَنَّكُمْ إِذَا مِتُّم وَكُنْتُمْ تُــرَابِـاً وَعِـظَامــاً أَنَّكُمْ مُخْرَجُوْنَ ﴾ (١) .

طال الفصل بين أن واسمها وخبرها ، فأعاد ﴿ أَن ﴾ لتقع على الخبر لتأكيده بها ، ونظير هذا قوله تعالى ﴿ أَلَمْ يَعلَمُوْا أَنَّهُ مَنْ يُحَادِدِ الله وَرَسُولَهُ فَأَنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ ﴾ (٢) .

لما طال الكلام أعاد ﴿ أَنْ ﴾ . .

هذا قول الزجاج وطائفة .

وأحسن من هذا أن يقال: كل واحدة من هاتين الجملتين جملة شرطية مركبة من جملتين جزئيتين فأكدت الجملة الشرطية « بأن » على حد تأكيدها في قول الشاعر

ا إِنَّ من يدخل الكنيسة يـومـاً يـلق فـيـهـا جـآذراً وظـبـاءً

ثم أكدت الجملة الجزائية بأن إذ هي المقصودة على حد تأكيدها في قوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِتَابِ وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ إِنَّا لاَ نُضِيعُ أَجْرَ المُصْلِحِينَ ﴾ (٣) ونظير الجمع بين تأكيد الجملة الكبرى المركبة من الشرط والجزاء وتأكيد جملة الجزاء قوله تعالى ﴿ إِنَّهُ مَنْ يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ الله لاَ يُضِيعُ

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون آية رقم ٣٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ٦٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم ١٧٠ .

أَجْرَ المُحْسِنِينَ (١) ﴾ فلا يقال في هذا إن أعيدت لطول الكلام ، ونظيره قول على المُحْسِنِينَ (١) ﴾ فلا يقال في هذا إن أعيدت لطول الكلام ، ونظيره قول تعالى ﴿ أِنَّهُ مَنْ يَأْتِ رَبِّه مُجْرِماً فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لاَ يَمُوتُ فِيْهَا وَلاَ يَحْيَىٰ ﴾ (٢) .

ونظيره ﴿ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّـهُ غَفُوْرٌ رَحِيْمٌ ﴾ (٣) .

فهما تأكيدان مقصودان لمعنيين مختلفين ألا ترى تأكيد قوله ﴿ غَفُورٌ رَحِيْمٌ ﴾ بر ﴿ أَن ﴾ غير تأكيد « من عمل سوءاً بجهالة فأنه غفور رَحِيْمٌ » له بر ﴿ أَنَّ ﴾ وهذا ظاهر لا خفاء به وهو كثير في القرآن وكلام العرب. وأما قوله تعالى ﴿ وَمَا كَان قَوْلَهُم إِلاَّ أَنْ قَالُوْا رَبَّنَا اغْفِر لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾ (٤).

فهذا ليس من التكرار في شيء ، فإن قولهم خبر «كان » قدم على اسمها ، و أنْ قَالُوا ﴾ في تأويل المصدر ، فهما اسم كان وخبرها . والمعنى : وما كان لهم قول إلا قول ﴿ رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾ (٥) .

ونظير هذا قوله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا ﴾ (٦) .

والجواب قول ، وتقول : ما لفلان قول إلا قول لا حول ولا قوة إلا بالله » فلا تكرار أصلًا وأما قوله تعالى ﴿ وَإِنْ كَانُوْا مِنْ قَبْلِ أَنْ يُنَزَّلُ عَلَيْهِم مِنْ قَبْلِ لَمُبْلَسِيْنَ ﴾ (٧) .

 <sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة طه آية رقم ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام آية رقم ٤٥.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران آية رقم ١٤٧ .

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران آية رقم ١٤٧ .

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف آية رقم ٨٢ .

<sup>(</sup>٧) سورة الروم آية رقم ٤٩ .

فهي من أشكل ما أورد ، ومما أعضل على الناس فهمها .

فقـال كثيـر من أهـل الأعـراب والتفسيـر : إنـه على التكـريـر المحض والتأكيد .

قـال الزمخشـري ﴿ من قبله ﴾ من باب التـوكيد كقـوله تعـالى ﴿ فَكَـانَ عَاقِبَتَهُمَا أَنَّهُما فِي الْنَّارِ خَالِدِيْنَ فِيْهَا ﴾ (١)

ومعنى التوكيد فيه: الدلالة على أن عهدهم بالمطرقد تطاول وبعد ، فاستحكم بأسهم ، وتمادى إبلاسهم ، فكان الاستبشار بذلك على قدر اهتمامهم بذلك .

هذا كلامه ، وقد اشتمل على دعوتين باطلتين : إحداهما : قوله : إنه من باب التكرير . والثانية تمثيله ذلك بقوله تعالى ﴿ فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدِيْنَ فِيْهَا ﴾ (٢) فإن ﴿ في ﴾ الأولى على حد قولك : زيد في الدار ، أي حاصل ، أو كائن .

وأما الثانية : فمعمولة للخلود وهو معنى آخر غير معنى مجرد الكون ، فلما اختلف العاملان ذكر الحرفين ، فلو اقتصر على أحدهما كان من باب

<sup>(</sup>۱) سورة الحشر آية رقم ۱۷ وتكملة الآية ﴿ وذلك جزاء الظالمين ﴾ ويقال: إن جريجاً الراهب العابد اتهمته امرأة بغي بنفسها وادعت أن حملها منه ، ورفعت أمرها إلى ولي الأمر فأمر به فأنزل من صومعته وخربت صومعته وهو يقول: مالكم مالكم ... وقالوا: يا عدو الله فعلت بهذه المرأة كذا وكذا فقال جريج اصبروا ثم أخذ ابنها وهو صغير جداً ثم قال يا غلام من أبوك . . وقال أبي الراعي وكانت قد أمكنته من نفسها فحملت منه فلما رأى بنو إسرائيل ذلك عظموه كلهم تعظيماً بليغاً وقالوا نعيد صومعتك من ذهب قال: لا بل أعيدوها من طين كما كانت وقوله تعالى ﴿ فكان عاقبتهما أنهما في النار خالدين فيها ﴾ أي فكان عاقبة الأمر بالكفر والفاعل له ومصيرهما إلى نار جهنم خالدين فيها وذلك جزاء الظالمين .

<sup>(</sup>٢) سُورة الحشر آية رقم ١٧.

الحذف لدلالة الآخر عليه ، ومثل هذا لا يقال له تكرار .

ونظير هذا أن تقول: زيد في الدار نائم فيها أو ساكن فيها ونحوه ، مما هو جملتان مقيدتان بمعنيين .

وأما قول ه ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ مِنْ قَبْلِهِ ﴾ (١) فليس من التكرار بل تحته معنى دقيق .

والمعنى فيه: وإن كانوا من قبل أن ينزل عليهم الودق من قبل هذا النزول لمبلسين ، فهنا قبليتان ، قبلية لنزوله مطلقاً ، وقبلية لذلك النزول المعين أن لا يكون متقدماً على ذلك الوقت ، فيئسوا قبل نزوله يأسين ، يأساً لعدمه مرئياً ، ويأساً لتأخره عن وقته ، فقبل الأولى ظرف لليأس ، وقبل الثاني ظرف المجيء والإنزال .

ففي الآية ظرفان معمولان وفعلان مختلفان عاملان فيهما ، وهما الإنزال والإبلاس ، فأحد الظرفين متعلق بالإبلاس ، والثاني متعلق بالنزول وتمثيل هذا : أن تقول ـ إذا كنت معتاداً للعطاء من شخص فتأخر عن ذلك الوقت ثم أتاك به : قد كنت آيسا .

<sup>(</sup>١) سورة الروم آية رقم ٤٩ .

#### سورة النور

قال الشيخ الرباني ، والصديق الثاني إمام الأئمة ، ومفتي الأمة ، وبحر العلوم وبدر النجوم ، وسند الحفاظ ، وفارس المعاني والألفاظ ، وفريد العصر ، وأوحد الدهر وشيخ الإسلام ، وإمام الأئمة الأعلام وعلامة الزمان ، وترجمان القرآن وعلم الزهاد ، وأوحد العباد وقامع المبتدعين ، وآخر المجتهدين البحر الزاخر ، والصارم الباتر ، أبو العباس تقي الدين أحمد بن شهاب الدين أبي المحاسن ، عبد الحليم بن شيخ الاسلام مجد الدين أبي البركات ، عبد السلام بن محمد عبدالله بن أبي القاسم الخضر بن محمد بن الخضر علي بن عبدالله بن تيمية الحراني .

قدس الله روحه ، ونـور ضريحـه ورحمه، ورضي عنه وأرضاه :

## فصْل في معان مستنبطة من سورة النور

قال تعالى ﴿ سُوْرَةً أَنْزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنْزَلْنَا ۚ فَيْهَا آيَـاتٍ بَيِّنَاتٍ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُ وْنَ ﴾ (١)

ففرضها بالبينات والتقدير لحدود الله التي من يتعد حلالها إلى الحرام فقد ظلم نفسه ، ومن قرب من حرامها فقد اعتدى وتعدى الحدود ، وبين فيها فريضة الشهادة على الزنا ، وأنها أربع شهادات وكذلك فريضة شهادة المتلاعنين كل منهما يشهد أربع شهادات بالله ، ونهى فيها عن تعدي حدوده في الفروج والأعراض والعورات وطاعة ذي السلطان سواء كان في منزله أو في ولايته ولا يخرج ولا يدخل إلا بإذنه ، إذ الحقوق نوعان : نوع لله فلا يتعدى حدوده ، ونوع للعباد فيه أمر فلا يفعل إلا بإذن المالك ، وليس لأحد أن يفعل محدوده ، ونوع للعباد فيه أمر فلا يفعل إلا بإذن المالك ، وليس لأحد أن يفعل

<sup>(</sup>۱) سورة النور آية رقم ۱ ثبت في الصحيحين من رواية الزهري عن عبيدالله بن عبدالله بن عبدة ابن مسعود عن أبي هريرة ، وزيد بن خالد الجهني في الأعرابيين اللذين أتيا رسول الله عن فقال أحدهما : يا رسول الله إن ابني هذا كان عسيفاً يعني أجيراً على هذا فزنا بامرأته فافتديت ابني منه بمائة شاة ووليدة ، فسألت أهل العلم فأخبروني أن على ابني جلد مائة وتغريب عام ، وإن على امرأة هذا الرجم ، فقال رسول الله على ابنك مائة جلدة وتغريب عام . بينكما بكتاب الله تعالى : الوليدة والغنم رد عليك ، وعلى ابنك مائة جلدة وتغريب عام . واغد يا أنيس لل حرجل من أسلم إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها فغدا عليها فاعترفت فرجمها ه

شيئاً في حق غيره إلا بإذن الله ، وإن لم يأذن المالك فإذن الله هو الأصل ، وإذن المالك حيث أذن الله وجعل له الإذن فيه . ولهذا ضمنها الاستئذان في المساكن والمطاعم والاستئذان في الأمور الجامعة كالصلاة والجهاد ونحوهما ، ووسطها بذكر النور الذي هو مادة كل خير ، وصلاح كل شيء ، وهو ينشأ عن امتثال أمر الله ، واجتناب نهيه ، وعن الصبر على ذلك فإنه ضياء ، فإن حفظ الحدود بتقوى الله يجعل الله لصاحبه نوراً كما قال تعالى فياء ، فإن حفظ الحدود بتقوى الله يجعل الله لصاحبه نوراً كما قال تعالى في الله و آمِنُوا بِرَسُولِه يُؤتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِه وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾ (١) فضد النور الظلمة ، ولهذا عقب ذكر النور وأعمال المؤمنين فيها بأعمال الكفار وأهل البدع والضلال ، فقال :

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرِابٍ بِقِيْعَةٍ ﴾ إلى قـوله ﴿ إِذَا أَخْـرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُ لَمْ يَجْعِل ِ الله لَهُ نُوْراً فَمَا لَهُ مِنْ نُوْرٍ ﴾ (٢) .

وكذلك الظلم ظلمات يوم القيامة ، وظلم العبد نفسه من الظلم ، فإن للسيئة ظلمة في القلب وسواداً في الـوجـه ، ووهنـاً في البـدن ، ونقصـاً في الرزق ، وبغضاً في قلوب الخلق كما روي ذلك عن ابن عباس .

يوضح ذلك أن الله ضرب مثل إيمان المؤمنين بالنور، ومثل أعمال الكفار

<sup>(</sup>۱) سورة الحديد آية رقم ۲۸ قال سعيد بن جبير لما افتخر أهل الكتاب بأنهم يؤتون أجرهم مرتين أنزل الله تعالى عليه هذه الآية في حق هذه الأمة: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وآمنوا برسوله يؤتكم كفلين (أي ضعفين) من رحمته وزادهم ويجعل لكم نوراً تمشون به ﴾ يعني هدى . وفي رواية النسائي عن ابن عباس أنه حمل هذه الآية على مؤمني أهل الكتاب وأنهم يؤتون أجرهم مرتين كما في الآية التي في القصص ، وكما في حديث الشعبي عن أبي بردة عن أبيه عن أبي موسى الأشعري قال : قال رسول الله \_ ﷺ \_ ثلاثة يؤتون أجرهم مرتين : رجل من أهل الكتاب آمن بنيه وآمن بي فله أجران ، وعبد مملوك أدى حق الله وحق مواليه فله أجران ورجل أدب أمته فأحسن تأديبها ثم أعتقها وتزوجها فله أجران » [ أخرجاه في الصحيحين ] .

و« الإيمان » اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه و« الكفر » اسم جامع لكل ما يبغضه الله وينهى عنه ، وإن كان لا يكفر العبد إذا كان معه أصل الإيمان ، وبعض فروع الكفر من المعاصي ، كما لا يكون مؤمناً إذا كان معه أصل الكفر وبعض فروع الإيمان ولغض البصر اختصاص بالنور - كما سنذكر إن شاء الله تعالى - وقد روى أبو هريرة عن النبي على أنه قال « إن العبد إذا أذنب نكتت في قلبه نكتة سوداء ، فإن تاب ونزع واستغفر صقل قلبه ، وإن زاد زيد فيها حتى يعلو قلبه فذلك « الرَّان » الذي ذكر الله ﴿ كَلاً بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوْا يَكْسِبُوْنَ ﴾ رواه الترمذي وصححه (۱). وفي الصحيح أنه قال « إنه ليغان (۲) على قلبي وإني لأستغفر الله في اليوم مائة مرة » (۳) والغين عن حجاب رقيق أرق من الغيم ، فأخبر أنه يستغفر الله استغفاراً يزيل الغين عن القلب فلا يصير نكتة سوداء كما أن النكتة السوداء إذا أزيلت لا تصير ريناً وقال حذيفة : إن الإيمان يبدو في القلب لمنظة بيضاء ، فكلما ازداد العبد إيماناً

<sup>(</sup>۱) الحديث عند الامام مسلم في كتاب الايمان ٢٣١ ، والامام الترمذي في التفسير سورة ٨٣ عن طريق محمد بن عجلان عن القعقاع بن حكيم عن أبي صالح عن أبي هريرة عن النبي على النبي على وقال الترمذي حسن صحيح ولفظ النسائي : إن العبد إذا أخطأ خطيئة نكت في قلبه نكتة سوداء فإن هو نزع واستغفر وتاب وصقل قلبه فإن عاد زيد فيها حتى تعلو قلبه فهو الران الذي قال الله تعالى ﴿ كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون ﴾ وعند أحبد : حدثنا صفوان بن علية أخبرنا ابن عجلان عن القعقاع بن حكيم عن أبي صالح عن أبي هريرة وذكره .

<sup>(</sup>٢) الرين يعتري قلوب الكافرين ، والغيم للأبرار والغين للمقربين .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الامام مسلم في كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار ١٢ باب استحباب الاستغفار والاستكثار منه ٤١ ـ ( ٢٠٠٢ ) حدثنا يحيى بن يحيى وقتيبة بن سعيد وأبو الربيع العتكي جميعاً عن حماد قبال : يحيى أخبرنا حماد بن زيد عن ثابت عن أبي بردة عن الأغر المزني وكانت له صحبة أن رسول الله \_ ﷺ ـ قال : وذكره . ورواه أبو داود في الوتر ٢٦ .

ازداد قلبه بياضاً فلو كشفتم عن قلب المؤمن لرأيتموه أبيض مشرقاً وإن النفاق يبدو منه لمظة سوداء فكلما ازداد العبد نفاقاً ازداد قلبه سواداً ، فلو كشفتم عن قلب المنافق لوجدتموه أسود مربداً .

وقال على «إن النور إذا دخل القلب انشرح وانفسح ، قيل : فهل لذلك من علامة يا رسول الله ؟ قال : نعم ، التجافي عن دار الغرور والإنابة إلى دار الخلود ، والاستعداد للموت قبل نزوله » . وفي خطبة الإمام أحمد التي كتبها في الرد على الجهمية والزنادقة قال :

الحمدية الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم يدعون من ضل إلى الهدى ويبصرون منهم على الأذى ، يحيون بكتاب الله الموتى ويبصرون بنور الله أهل العمى ، فكم من قتيل لإبليس قد أحيوه ، وكم من ضال تائه حيران قد هدوه فما أحسن أثرهم على الناس ، وأقبح أثر الناس عليهم ، ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل عليها الذين عقدوا ألوية البدعة ، وأطلقوا عنان الفتنة ، فهم مختلفون في الحتاب ، مخالفون للكتاب ، مجمعون على مفارقة الكتاب ، يقتولون على الله ، وفي الله وفي كتاب الله بغير علم ، يتكلمون بالمتشابه من الكلام ، ويخدعون جهال الناس بما يشبهون عليهم ، نعوذ بالله من شبه المضلين . قلت : وقد قرن الله سبحانه في كتابه في غير موضع بين أهل الهدى والضلال ، وبين أهل الطاعة والمعصية بما يشبه هذا ، كقوله تعالى ﴿ وَمَا والضلال ، وبين أهل الطاعة والمعصية بما يشبه هذا ، كقوله تعالى ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيْرُ وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا النَّوْرُ وَلَا الظَّلُ وَلَا الْحَرُورُ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيْرُ وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا النَّوْرُ وَلَا الظَّلُ وَلَا الْخَرُورُ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيْرُ وَلَا الظَّلُ وَلَا الفَرِيْقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْاصَمَى وَالْاصَمَاتُ وَلَا الفَرِيْقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْاصَمَاتُ وَلَا الفَرِيْقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْاصَمَاتِ وَلَا الفَرِيْقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْاصَمَاتِ وَلَا الفَرِيْقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْاصَمَاتِ وَلَا الْفَرِيْقَيْنِ كَالْمُعْمَى وَالْاصَمَاتِ وَلَا الْفَرِيْقَاتُ وَلَا الْفَرِيْقَيْنِ كَالْمُعْمَى وَالْاصَمَاتِ وَلَا الْفَرِيْقَاتُ وَلَا الْفَرِيْقَيْنِ كَالْمُعْمَى وَالْاصَمَاتِ اللهِ الْمَاتِ الْمَالِيْ الْمَاتِ وَلَا الْمَاتِ اللّهُ وَلَا الْمَلْمُ وَلَا الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتِ الْمَاتَ وَلَا الْمَاتِ الْمَاتِ

والبصير والسميع ﴾ (١) الآية . وقال في المنافقين ﴿ مَثَلُهُم كَمَثَلِ الَّذِي استوقَدَ نَاراً ﴾ (٢) الآيات .

وقال ﴿ الله وَلِيُّ الَّذِيْنَ آمَنُوْ ا ﴾ (٣) الآية وقال ﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ الْنَّاسَ مِنَ الطُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ ﴾ (٤) والآيات في ذلك كثيرة . وهذا النور الذي يكون للمؤمن في الدنيا على حسن عمله واعتقاده يظهر في الآخرة ، كما قال تعالى ﴿ نُوْرُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيْهِمْ وَبِأَيْمَانِهِم ﴾ (٥) الآية . فذكر النور هنا عقيب أمره بالتوبة ، كما ذكره في سورة النور عقيب أمره بغض البصر ، وأمره بالتوبة في قوله ﴿ وَتُوْبُوا إِلَى الله جَمِيْعاً أَيُها المُؤْمِنُونَ لَعَلَكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٦) .

وذكر ذلك بعد أمره بحقوق الأهلين والأزواج وما يتعلق بالنساء .

وقال في سورة الحديد ﴿ يَـوْمَ تَرَى المُؤْمِنِيْنَ والمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيْهِم وَبِأَيْمَانِهم ﴾ (٧) الآيات إلى قوله في المنافقين . ﴿ مَأْوَاكُم النَّارُ

<sup>=</sup> في الظلمات ليس بخارج منها ﴾ . وقال عِز وجل غير ذلك في كثير من الآيات .

<sup>(</sup>١) سورة هود آية رقم ٢٤.

 <sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ١٧ وتكملة الآيات ﴿ فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتسركهم في ظلمات لا يبصرون ، صم بكم عمى فهم لا يرجعون ﴾

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ٢٥٧ وتكملة الآية ﴿ يخرجهم من الظلمات إلى النور واللذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ .

<sup>(</sup>٤) سورة ابراهيم آية رقم ١ .

<sup>(</sup>٥) سورة التحريم آية رقم ٨ وتكملة الآية ﴿ يقولون ربنا أتمم لنا نورنا واغفر لنا إنك على كل شيء قدير ﴾ .

<sup>(</sup>٦) سورة النور آية رقم ٣١ .

<sup>(</sup>٧) سورة الحديد آية رقم ١٢ وتكملة الآية ﴿ بشراكم اليوم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك هو الفوز العظيم ﴾ .

### هِيَ مَوْلَاكُمْ وَبِئْسَ الْمَصِيْرُ ﴾ (١) .

فأخبر سبحانه أن المنافقين يفقدون النور الذي كان المؤمنون يمشون به ويطلبون الاقتباس من نورهم فيحجبون عن ذلك بحجاب يضرب بينهم وبين المؤمنين ، كما أن المنافقين لما فقدوا النور في الدنيا كان ﴿ مَثَلُهُم كَمَثُلِ اللَّذِي اسْتَوْقَدَ نَاراً فَلَمّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ الله بِنُوْرِهِمْ وَتَركَهُمْ فِي ظُلُماتٍ لا يُبْصِرُونَ ﴾ (٢) فقوله تعالى ﴿ الرَّانِيةُ والْرزَّانِي ﴾ (٣) الآية فأمر بعقوبتهما وعذابهما بحضور طائفة من المؤمنين وذلك بشهادته على نفسه ، أو بشهادة المؤمنين عليه لأنَ المَعْصِيةَ إذَا كَانَتْ ظَاهرة كانت عقوبتها ظاهرة ، كما جاء في الأثر « مَنْ أذنب سراً فليتب سراً ، ومن أذنب علانية فليتب علانية ».

وليس من الستر الذي يحبه الله تعالى ، كما في الحديث من ستر مسلماً ستره الله (٤) ـ بل ذلك إذا ستر كان ذلك إقراراً لمنكر ظاهر .

<sup>(</sup>۱) سورة الحديد آية رقم ۱۵ وأول الآية ﴿ يوم يقول المنافقون والمنافقات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه السرحمة وظاهره من قبله العذاب ينادونهم ألم نكن معكم قالوا بلى ولكنكم فتنتم أنفسكم وتربصتم وارتبتم وغرتكم الأماني حتى جاء أمر الله وغركم بالله الغرور فاليوم لا يؤخذ منكم فدية ولا من الذين كفروا مأواكم النار هي مولاكم وبئس المصير ﴾

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النور آية رقم ٢.

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه البخاري في كتاب المظالم ٣ لا يظلم المسلم ولا يسلمه ، ٢٤٤٢ حدثنا الليث عن عقيل عن ابن شهاب أن سالماً أخبره أن عبدالله بن عمر - رضي الله عنهما أخبره أن رسول الله - على قال : المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه - ومن كان في حاجة أخبه كان الله في حاجته ، ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه كربة من كربات القيامة ، ومن ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة » ورواه الإمام مسلم في البر ٥٨ ، ٧٧ والذكر ٨٣ ، وأبو داود في الأدب ٣٨ ، ٦٠ والترمذي في الحدود ٣ والبر ١٩ والقرآن ١٠ وابن ماجه في المقدمة ١٧ ، والحدود ٥ ، وأحمد بن حنب لل في المسند ٢ ، ٩١ ، ٢٥٢ ، ٢٩٢ ،

وفي الحديث « إن الخطيئة إذا خفيت لم تضر إلا صاحبها ، وإذا أعلنت فلم تنكر ضرت العامة ، فإذا أعلنت أعلنت عقوبتها بحسب العدل الممكن .

ولهذا لم يكن للمعلن بالبدع والفجور غيبة ، كما روي ذلك عن الحسن البصري وغيره ، لأنه لما أعلن ذلك استحق عقوبة المسلمين له ، وأعلن ذلك أن يذم عليه لينزجر ويكف الناس عنه وعن مخالطته ، ولو لم يذم ويذكر بما فيه من الفجور والمعصية أو البدعة لاغتر به الناس ، وربما حمل بعضهم على أن يرتكب ما هو عليه ، ويزداد أيضاً هو جرأة وفجوراً ومعاصي ، فإذا ذكر بما فيه انكف وانكف غيره عن ذلك وعن صحبته ومخالطته .

قال الحسن البصري: أترغبون عن ذكر الفاجر؟ أذكروه بما فيه كي يحذره الناس » وقد روي مرفوعاً .

و« الفجور » اسمع جامع لكل متجاهر بمعصية أو كلام قبيح يدل السامع له على فجور قلب قائله .

ولهذا كان مستحقاً للهجرة إذا أعلن بدعة أو معصية أو فجوراً أو تهتكاً أو مخالطة لمن هذا حاله بحيث لا يبالي بطعن الناس عليه فإن هجره نوع تعزير له فإذا أعلن السيئات أعلن هجره ، وإذا أسر أسر هجره إذ الهجرة هي الهجرة على السيئات ، وهجرة السيئات هجرة ما نهى الله عنه ، كما قال تعالى ﴿ وَاللَّهُ حُرْهُمْ هَجْراً جَمِيلاً ﴾ (٢) . وقال ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ الله يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهزأ بِهَا فَلَا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتّى يَخُوْضُوا فِي حَدِيْثٍ غَيْره إِنَّكُمْ إِذاً مِثْلُهُمْ ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة المدثر آية رقم ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل آية رقم ١٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية ١٤٠ أي إنكم إذا ارتكبتم النهي بعد وصوله إليكم ورضيتم معهم في المكان إ=

وقد روي عن عمر بن الخطاب أن ابنه عبد الرحمن لما شرب الخمر بمصر ، وذهب به أخوه إلى أمير مصر عمرو بن العاص ليجلده الحد ، جلده الحد سراً ، وكان الناس يجلدون علانية ، فبعث عمر بن الخطاب إلى عمرو ينكر عليه ذلك ، ولم يعتد عمر بذلك الجلد حتى أرسل إلى ابنه فأقدمه المدينة فجلده الحد علانية ولم ير الوجوب سقط بالحد الأول ، وعاش ابنه بعد ذلك مدة ثم مرض ومات ولم يمت من ذلك الجلد ولا ضربه بعد الموت ، كما يزعمه الكذابون .

الذي يكفر فيه بآيات الله ويستهزأ وينتقص بها وأقررتموهم على ذلك فقد شاركتموهم في الذي هم فيه فلهذا قال تعالى ﴿ إنكم إذاً مثلهم ﴾ في المأثم كما جاء في الحديث « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يجلس على مائدة يدار عليها الخمر » .

# فصل في عدم الرأفة في إقامة الحدود

قوله تعالى ﴿ وَلاَ تَأْخُذَكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِيْنِ الله ﴾ (١) الآية نهى تعالى عما يأمر به الشيطان في العقوبات عموماً ، وفي أمر الفواحش خصوصاً ، فإن هذا الباب مبناه على المحبة والشهوة والرأفة التي يزينها الشيطان بانعطاف القلوب على أهل الفواحش والرأفة بهم ، حتى يدخل كثير من الناس بسبب هذه الرأفة في الديانة وقلة الغيرة إذا رأى من يهوى بعض المتصلين به أو يعاشره عشرة منكرة ، أو رأى له محبة أو ميلاً وصبابة وعشقاً ، ولو كان ولده رأف به ، وظن أن هذا من رحمة الخلق ولين الجانب بهم ، ومكارم الأخلاق وإنما ذلك دياثة ومهانة وعدم دين وضعف إيمان وإعانة على الإثم والعدوان وترك للتناهى عن الفحشاء والمنكر .

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٢ قال الإمام ابن كثير: إقامة الحدود إذا رفعت الى السلطان فتقام ولا تعطل وكذا روي عن سعيد بن جبير، وعطاء بن أبي رباح، وقد جاء في الحديث «تعافوا الحدود فيما بينكم فما بلغني من حد فقد وجب، وفي الحديث الآخر: لحد يقام في الأرض خير لأهلها من أن يمطروا أربعين صباحاً.

وقال ابن أبي حاتم حدثنا عمرو بن عبدالله الأودي ، حدثنا وكيع عن نافع عن ابن عمر عن ابن أبي مليكة عن عبدالله بن عبدالله بن عمر أن جارية لابن عمر زنت فضرب رجليها . قال نافع أراه قال ظهرها . قال: قلت ﴿ ولا تَأْخَذَكُم بِهما رأفة في دين الله ﴾ قال : يا بني ورأيتني أخذتني بها رأفة إن الله لم يأمرني أن أقتلها ولا أن أجعل جلدها في رأسها وقد أوجعت حين ضربتها » .

وتدخل النفس به في القيادة التي هي أعظم الدياثة ، كما دخلت عجوز (١) السوء مع قومها من استحسان ما كانوا يتعاطونه من إتيان الذكران والمعاونة لهم على ذلك ، وكانت في الظاهر مسلمة على دين زوجها لوط ، ومن الباطن منافقة على دين قومها ، لا تقلى عملهم كما قلاه لوط ، فإنه أنكره ونهاهم عنه وأبغضه ، وكما فعل النسوة اللواتي بمصر مع يوسف ، فإنهن أعن امرأة العزيز على ما دعته إليه وذلك بعد قولهن ﴿ إِنَّا لَنَرَاهَا فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ (٢) ولا ريب أن محبة الفواحش مرض في القلب ، فإن الشهوة توجب السكر ، كما قال تعالى عن قوم لوط ﴿ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُوْنَ ﴾ (٣) .

وفي الصحيحين واللفظ لمسلم من حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ قال : « العينان تزنيان وزناهما النظر »(٤) الحديث إلى آخره .

فكثير من الناس يكون مقصوده بعض هذه الأنواع المذكورة في هذا المحديث كالنظر والاستمتاع والمخاطبة ، ومنهم من يرتقي إلى اللمس والمباشرة ، ومنهم من يقبل وينظر وكل ذلك حرام وقد نهانا الله عز وجل أن

<sup>(</sup>١) يقصد بها زوجة لوط عليه السلام قال تعالى : ﴿ فأسر بأهلك بقطع من الليل ولا يلتفت منكم أحد إلا امرأتك إنه مصيبها ما أصابهم إن موعدهم الصبح أليس الصبح بقريب ﴾ .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آية رقم ٣٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر آية رقم ٧٢ .

<sup>(3)</sup> الحديث رواه البخاري في كتاب الاستئذان ١٢ باب زنا الجوارح دون الفرج ١٣٤٣ ـ حدثنا سفيان عن ابن طاوس ، عن أبيه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال لم أر شيئاً أشبه باللمم من قول أبي هريرة . . ) وحدثني محمود أخبرنا عبد الرزاق أخبرنا معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس قال : ما رأيت شيئاً أشبه باللمم مما قال أبو هريرة عن النبي ـ ﷺ ـ إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا أدرك ذلك لا محالة ، فزنا العين النظر ، وزنا اللسان المنطق ، والنفس تتمنى وتشتهي والفرج يصدق ذلك كله ويكذبه » . ورواه أيضاً في القدر ٩ ورواه الأمام مسلم في القدر ٢٠ ، ٢١ والامام أحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٢٧٢ ، ورواه الامام مسلم في القدر ٣٠ ، ٣٤ ، ٣٤٩ ، ٣٧٧ ، ٣١٤ ، ٣١٥ ، ٣١٠ (حلي) .

تأخذنا بالزناة رافة بل نقيم عليهم الحد فكيف بما هـو دون ذلك من هجـر وأدب باطن ونهي وتوبيخ وغير ذلك ؟!

بل ينبغي شنآن الفاسقين وقليهم على ما يتمتع به الإنسان من أنواع الزنا المذكورة في هذا الحديث المتقدم وغيره وذلك أن المحب العاشق وإن كان إنما يحب النظر والاستمتاع بصورة ذلك المحبوب وكلامه فليس دواؤه في أن يعطي نفسه محبوبها وشهوتها من ذلك ، لأنه مريض ، والمريض إذا اشتهى ما يضره ، أو جزع من تناول الدواء الكريه فأخذتنا رأفة عليه حتى نمنعه شربه فقد أعناه على ما يضره أو يهلكه وعلى ترك ما ينفعه ، فيزداد سقمه فيهلك ، وهكذا المذنب العاشق ونحوه هو مريض ، فليس الرأفة به والرحمة أن يمكن مما يهواه من المحرمات ، ولا يعان على ذلك ، ولا أن يمكن من ترك ما ينفعه من الطاعات التي تزيل مرضه قال تعالى ﴿ إِنَّ الصلاةَ تَنْهَى عَنْ الفَحْشَاءِ والمُنْكُر ﴾ (١) أي فيها الشفاء وأكبر من ذلك .

بل الرأفة به أن يعان على شرب الدواء وإن كان كريهاً مثل: الصلاة وما فيها من الأذكار والدعوات ، وأن يحمى عما يقوي داءه ويزيد علته وإن اشتهاه ولا يظن الظان أنه إذا حصل له استمتاع بمحرم يسكن بلاؤه ، بل ذلك يوجب له انزعاجاً عظيماً ، وزيادة في البلاء والمرض في المآل ، فإنه وإن سكن بلاؤه وهذا ما به عقيب استمتاعه أعقبه ذلك مرضاً عظيماً عسيراً لا يتخلص منه ، بل الواجب دفع أعظم الضررين باحتمال أدناهما قبل استحكام الداء الذي ترامى به إلى الهلاك والعطب ، ومن المعلوم أن ألم العلاج النافع أيسر وأخف من ألم المرض الباقي وبهذا يتبين لك أن العقوبات الشرعية كلها أدوية نافعة يصلح الله بها مرض القلوب ، وهي من رحمة الله بعباده ، ورأفته بهم ، الداخلة في قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِيْنَ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت آية رقم ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء آية رقم ١٠٧.

فمن ترك هذه الرحمة النافعة لرأفة يجدها بالمريض فهو الذي أعان على عذابه وهلاكه وإن كان لا يريد إلا الخير ، إذ هـو في ذلك جاهل أحمق كما يفعله بعض النساء والرجال الجهال بمرضاهم وبمن يربونه من أولادهم وغلمانهم وغيرهم من ترك تأديبهم وعقوبتهم على ما يأتونه من الشر ويتركونه من الخير رأفة بهم ، فيكون ذلك سبب فسادهم ، وعداوتهم ، وهلاكهم .

ومن الناس من تأخذه الرأفة بهم لمشاركته لهم في ذلك المرض وذوقه ما ذاقوه من قوة الشهوة وبرودة القلب والدياثة ، فيترك ما أمر الله به من العقوبة ، وهو من ذلك من أظلم الناس وأذيتهم في حق نفسه ونظرائه ، وهو بمنزلة جماعة من المرضى قد وصف لهم الطبيب ما ينفعهم فوجد كبيرهم مرارته ، فترك شربه ، ونهى عن سقيه للباقين ومنهم من تأخذه الرأفة لكون أحد الزانيين محبوباً له ، إما أن يكون محباً لصورته وجماله بعشق أو غيره ، أو لقرابة بينهما ، أو لمودة أو لإحسانه إليه ، أو لما يرجو منه من الدنيا أو غير ذلك ، أو لما في العذاب من الألم الذي يوجب رقة القلب ويتأول : إنما يرحم الله من عباده الرحماء (١) . ويقول الأحمق : الراحمون يرحمهم

<sup>=</sup> قال الامام مسلم في صحيحه: حدثنا ابن أبي عمر ، حدثنا مروان الفزاري عن يزيد بن كيسان عن ابن أبي حازم عن أبي هريرة ، قال قيل يا رسول الله أدع على المشركين . قال : إني لم أبعث لعاناً وإنما بعثت رحمة » . انفرد بإخراجه مسلم ـ وفي الحديث الأخر « إنما أنا رحمة مهداة » رواه عبدالله بن أبي عوانة وغيره عن وكيع عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة مرفوعاً . قال ابراهيم الحربي وقد رواه غيره عن وكيع فلم يذكر أبا هريرة ، وكذا قال البخاري ، وقد سئل عن هذا الحديث . فقال كان عند حفص بن غياث مرسلاً . قال الحافظ ابن عساكر ، وقد رواه مالك بن سعيد بن الخمس عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة مرفوعاً .

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في كتاب التوحيد ٢٥ باب ما جاء في قول الله تعالى ﴿ إِن رحمة الله قريب من المحسنين ﴾ ٧٤٤٨ ـ حدثنا عبد الواحد ، حدثنا عاصم عن أبي عثمان عن أسامة قال : كان ابن لبعض بنات النبي ـ ﷺ يقض فأرسلت إليه أن يأتيها فأرسل : إِن لله ما أخذ وله ما أعطى وكل إلى أجل مسمى فلتصبر ولتحتسب فأرسلت إليه فأقسمت عليه فقام رسول الله الحقيد وقمت معه ومعاذ بن جبل وأبي بن كعب وعبادة بن الصامت فلما دخلنا ناولوا رسول =

الرحمن (١) ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء (٢) وغير ذلك ، وليس كما قال : بل ذلك وضع الشيء في غير موضعه ، بل قد ورد في الحديث « لا يدخل الجنة ديوث » .

فمن لم يكن مبغضاً للفواحش ، كارهاً لها ولأهلها ولا يغضب عند رؤيتها وسماعها لم يكن مريداً للعقوبة عليها ، فيبقى العذاب عليها يوجب ألم قلبه قال تعالى ﴿ وَلاَ تَأْخُذكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِيْنِ الله ﴾ الآية (٢) فإن دين الله هو طاعته وطاعة رسوله المبني على محبته ومحبة رسوله ، وأن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما . فإن الرأفة والرحمة يحبهما الله ، ما لم تكن مضيعة لدين الله .

وفي الصحيح عن النبي على أنه قال: إنما يسرحم الله من عباده الرحماء (٤) ، وقال: لا يرحم الله من لا يرحم الناس (٥) وقال: من لا يرحم لا يرحم (٦) » .

الله على الصبي ونفسه تقلقل في صدره حسبته قال : كأنها شنّة فبكى رسول الله على أله في المحد بن عبادة أتبكي . فقال : إنما يرحم الله من عباده الرحماء . ورواه الإمام مسلم في الجنائز ٩ ، ١١ وأبو داود في الجنائز ٢٤ ، والأدب ٥٠ ، والنسائي في الجنائز ٢٧ وابن ماجه في الجنائز ٥٠ ، وأحمد بن حنبل في المسند ٥ : ٢٠٤ ، ٢٠٧ ، ٢٠٧ ، (حلبي ) .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه أبو داود في الأدب ٥٨ والترمذي في البر ١٦ .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الترمذي في البر ١٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة النور آية رقم ٢ .

<sup>(</sup>٤) سبق تخريج هذا الحديث.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريج هذا الحديث .

<sup>(</sup>٦) الحديث عند الامام البخاري في كتاب الأدب ١٨ باب رحمة الولد وتقبيله ومعانقته . ٥٩٩٧ - حدثنا أبو اليمان أخبرنا شعيب عن الزهري ، حدثنا أبو سلمة بن عبد الرحمن أن أبا هريرة - رضي الله عنه قال : قبَّل رسول الله ـ ﷺ - الحسن بن علي وعنده الأقرع بن حابس التميمي جالساً . فقال الأقرع : إن لي عشرة من الولد ما قبلت منهم أحداً فنظر إليه رسول الله ـ ﷺ - المحسن ثم قال : من لا يرحم لا يرحم » . ورواه الإمام مسلم في الفضائل ٦٥ وأبو داود في الأدب

وفي السنن: الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء (١).

فهذه الرحمة حسنة مأمور بها أمر ايجاب أو استحباب بخلاف الرأفة في دين الله فإنها منهي عنها. والشيطان يريد من الإنسان الاسراف في أموره كلها، فإنه إن رآه مائلاً إلى الرحمة زين له الرحمة حتى لا يبغض ما أبغضه الله، ولا يغار لما يغار الله منه، وإن رآه مائلاً إلى الشدة زين له الشدة في غير ذات الله حتى يترك من الإحسان والبر واللين والصلة والرحمة ما يأمر به الله ورسوله، ويتعدى في الشدة فيزيد الذم والبغض والعقاب على ما يحبه الله ورسوله فهذا يترك ما أمر الله به من الرحمة والإحسان وهو مذموم مذنب في ذلك.

ويسرف فيما أمر الله به ورسوله من الشدة حتى يتعدى الحدود ، وهو من إسسراف في أمره فالأول مذنب ، والشاني مسرف « والله لا يُحِبُ المُسْرِفِيْنَ » (٢) فليقولا جميعاً ﴿ رَبَّنَا اغْفِر لنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا في أَمْرِنَا . وَثَبَّتُ المُسْرِفِيْنَ » (٣) وقوله تعالى ﴿ إِنْ كُنْتُم تُؤْمِنُونَ إِللهُ وَاليوم الآخر يفعل ما يحبه الله واليوم الآخر يفعل ما يحبه الله

الترمذي في البر ١٢ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٢٢٨ ، ٢٤١ ، ٢٦٩ ، ١٤٥
 (حلبي)

<sup>(</sup>١) سبق تخريج هذا الحديث .

<sup>(</sup>٢) الآية رقم ١٤١ في سورة الأنعام وهي ﴿ وهو الـذي أنشأ جنات معروشات وغير معروشات والنخل والزرع مختلفا اكله والزيتون والرمان متشابها وغير متشابه كلوا من ثمره إذا أثمر وآتوا حقه يوم حصاده ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين ﴾ وليس فيها لفظ الجلالة .

والثانية في سورة الأعراف آية رقم ٣١ ﴿ وكلوا واشربوا ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين ﴾ . بدون لفظ الجلالة أيضاً .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران آية رقم ١٤٧ .

 <sup>(</sup>٤) سورة النساء آية رقم ٩٩ والآية ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمنُوا أَطْيَعُوا اللَّهِ والرسول وأُولِي الأمر منكم
 فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير =

ورسوله ، وينهي عما يبغضه الله ورسوله ومن لم يؤمن بالله واليوم الآخر فإنه يتبع هواه فتارة تغلب عليه الرأفة هوى ، وتارة تغلب عليه الشدة هوى ، فيتبع ما يهواه في الجانبين بغير هدى من الله .

## ﴿ وَمَنْ أَضَلَّ مِمنْ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدَىً مِنَ الله ﴾ (١) .

فإن الزنا من الكبائر ، وأما النظر والمباشرة فاللمم منها مغفور باجتناب الكبائر ، فإن أصر على النظر أو على المباشرة صار كبيرة ، وقد يكون الإصرار على ذلك أعظم من قليل الفواحش فإن دوام النظر بالشهوة ، وما يتصل به من العشق والمعاشرة والمباشرة قد يكون أعظم بكثير من فساد زنا لا إصرار عليه .

ولهذا قال الفقهاء في الشاهد العدل: أن لا يأتي كبيرة ، ولا يصر على صغيرة ، وفي الحديث المرفوع « لا صغيرة مع إصرار ولا كبيرة مع استغفار بل قد ينتهي النظر والمباشرة بالرجل إلى الشرك كما قال تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخِذُ مِنْ دُوْنِ الله أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبُّ الله ﴾ (٢) ولهذا لا يكون عشق الصور إلا من ضعف محبة الله وضعف الإيمان ، والله تعالى ، إنما ذكره في القرآن عن امرأة العزيز المشركة ، وعن قوم لوط المشركين ، والعاشق المتيم القرآن عن امرأة العزيز المشركة ، أسير القلب له وقد جمع النبي على ذكر الحدود إن حالت شفاعته دون حد من حدود الله فقد ضاد الله فيما رواه أبو داود عن ابن عمر قال : قال رسول الله على الله على الله على الله في أمره ، ومن خاصم في باطل وهو يعلم لم يزل في سخط الله حتى ينزع، ومن قال : من مسلم ما ليس فيه . . ؟ حبس في ردغة الخبال

<sup>=</sup> وأحسن تأويلًا ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة القصص آية رقم ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ١٦٥.

حتى يخرج مما قال » (١) ..

فالشافع في تعطيل الحدود مضاد لله من أمره، لأن الله أمر بالعقوبة على تعدي الحدود ، فلا يجوز أن تأخذ المؤمن رأفة بأهل البدع والفجور والمعاصى والظلمة .

وجماع ذلك كله فيما وصف الله به المؤمنين حيث قال ﴿ أَذِلَةٍ عَلَى المُؤْمِنِيْنَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكَافِرِيْنَ ﴾ (٢).

وقال ﴿ أَشِدًّا ءُ على الكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُم ﴾ .

فإن هذه الكبائر كلها من شعب الكفر ، ولم يكن المسلم كافراً بمجرد ارتكاب كبيرة ، ولكنه يزول عنه اسم الإيمان الواجب ، كما في الصحاح عنه الله يزني الزاني حِيْنَ يَزْني وهو مؤمن » (٣) .

الحديث إلى آخره ، ففيهم من نقص الإيمان ما يوجب زوال الرأفة والرحمة بهم ، واستحقوا بتلك الشعبة من الشدة بقدر ما فيها ، ولا منافاة بين أن يكون الشخص الواحد يرحم ويحب من وجه ويعذب ، ويعذب ويبغض من وجه آخر ويثاب من وجه ، ويعاقب من وجه ، فإن مذهب أهل السنة والجماعة أن الشخص الواحد يجتمع فيه الأمران ، خلافاً لما يزعمه الخوارج ونحوهم من المعتزلة ، فإن عندهم أن من استحق العذاب من أهل القبلة لا يخرج من النار فأوجبوا خلود أهل التوحيد .

وقال : من استحق العذاب لا يستحق الثواب ولهذا جاء في السنة اأن

<sup>(</sup>١) الحديث رواه أبو داود في كتاب الأقضية ١٤ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٧ ( حلبي ) .

 <sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية رقم ٤٥ والآية ﴿ يا أيها الذين آمنوا من يرتبد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم ﴾ .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه ابن ماجه في كتاب الفتن باب ٣.

من أقيم عليه الحد والعقوبات ، ولم يأخذ المؤمنين به رأفة أن يـرحم من وجه آخر فيحسن إليه ويدعى له .

وهذا الجانب أغلب في الشريعة ، كما أنه الغالب في صفة الرب سبحانه كما في الصحيحين : « إن الله كتب كتاباً فهو موضوع عنده فوق العرش إن رحمتي تغلب غضبي » (١) .

وفي روايــة « سبقت غضبي » .

وقال ﴿ نَبِّى ء عِبَادِي أَنِّي أَنَا الغَفُورُ الرَّحِيْمُ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الْأَلِيْمُ (٢) ﴾ وقال ﴿ اعلموا أَن الله شَدِيْدُ الْعِقَابِ وَأَنَّ الله غَفُورٌ رَحِيْمٌ ﴾ (٣) .

فجعل الرحمة صفة له مذكورة في أسمائه الحسنى وأما العذاب والعقاب فجعلهما من مفعولاته غير مذكورين في أسمائه .

ومن هذا الباب ما أمر الله به من الغلظة على الكفار والمنافقين فقال تعالى ﴿ يَا أَيُهَا النَبِيُّ جَاهِد الكُفَّارَ والمُنافِقِينَ واغْلُظْ عَلَيْهِمْ (٤) ﴾ وقال ﴿ لاَ تَتَّخِذُوْا عَدُوي وَعَدوكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُوْنَ إلَيْهِمْ بِالمَودَّةِ ﴾ (٥) الآيات إلى قوله في

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في كتاب التوحيد ٥٥ باب قول الله تعالى ﴿ بل هو قرآن مجيد في لوح محفوظ ﴾ ٧٥٥٧ ـ قال خليفة بن خياط حدثنا معتمر سمعت أبي عن قتادة عن أبي رافع عن أبي هريرة عن النبي ـ ﷺ قال : لما قضى الله الخلق كتب كتاباً عنده ـ غلبت او قال : سبقت رحمتي غضبي فهو عنده فوق العرش » . وفي بدء الخلق اورواه الإمام مسلم في التوبة ١٤ ـ ١٦ وابن ماجه في النهد ٣٥٠ ، ٣١٠ ، ٣٥٨ ، ٣٥٨ ، ٣٨٠ ، ٣٨٠ ، ٣٨٠ ، ٣٨٠ ، ٣٨٠ ، ٣٩٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر آية رقم ٤٩ ـ ٥٠ . .

<sup>(</sup>٣)سورة المائدة آية رقم ٩٨ . .

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة آية رقم ٧٣ . .

<sup>(</sup>٥) سورة الممتحنة آية رقم ١ . .

قصة ابراهيم ﴿ حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحْدَهُ ﴾ (١) وكذلك آخر المجادلة .

وقد ثبت في صحيح مسلم عن الحسن عن حطان بن عبدالله عن عبادة ابن الصامت أن النبي ﷺ قال «خذوا عني » « قَدْ جَعَلَ الله لَهُنَّ سَبِيلًا »(٢) البكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام ، والثيب بالثيب جلد مائة والرجم (٣).

وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة وزيد بن خالد أنه على الحتصم إليه رجلان ، فقال أحدهما: يا رسول الله: اقض بيننا بكتاب الله ، وقال الأخر وهو أفقه منه يا رسول الله اقض بيننا بكتاب الله وائذن لي: أن ابني كان عسيفاً على هذا ، وأنه زنى بامرأته فافتديت منه بمائة شاة ووليدة وإني سألت أهل العلم فقالوا: على ابنك جلد مائة وتغريب عام ، فقال النبي كالم فقلوا : على ابنك جلد مائة والوليدة فرد عليك ، وعلى ابنك لخلا مائة وتغريب عام ، واغد يا أنيس على امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها ، فاعترفت فرجمها » (أ) . فهذه المرأة أحد من رجمه النبي ورجم أيضاً اليهوديين على باب مسجده . ورجم ماعز بن مالك ، ورجم الغامدية ورجم غير هؤلاء .

وهذا الحديث يوافق ما في الآية من بيان السبيل الذي جعله الله لهن ،

<sup>(</sup>١) سورة الممتحنة آية رقم ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ١٥ ﴿ حتى يتوفاهن الموت او يجعل الله لهن سبيلًا ﴾ .

<sup>(</sup>٣) الحديث عند ابن ماجه في الحدود ٧ باب وراجع تخريجه فيما يأتي عند تفسير قوله تعالى ﴿ واللذان يأتيانها منكم فأذوهما ﴾ .

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه الإمام البخاري في كتاب الصلح ٥ باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود ٢٩٥٠ - ٢٩٩٦ - حدثنا الزهري عن عبيدالله بن عبدالله عن أبي هريرة وزيد بن خالد الجهني - رضي الله عنهما قالا جاء أعرابي فقال يا رسول الله وذكره . ورواه في الأحكام ٣٩ ، وشسروط ٩ ، أيسمان ٣ ، حدود ٣٠ ، ٣٢ ، ٣٤ ، ٣٨ ورواه الإمام مسلم في الحدود ٢٠ ، وأبو داود في الحدود ٥٦ ، والترمذي في الحدود ٨ وصاحب الموطأ في الحدود ٢ وأحمد بن حنبل في المسند ٤ : ١١٥ ، ١١٥ .

وهو جلد مائة وتغريب عام في البكر ، ومن الثيب الرجم .

لكن الذي في هذا الحديث هو الجلد والنفي للبكر من الرجال وأما الآية ففيها ذكر الإمساك في البيوت للنساء خاصة ومن فقهاء العراق من لا يوجب مع الحد تغريباً ، ومنهم من يفرق بين الرجل والمرأة ، كما أن أكثرهم لا يوجبون مع رجم جلد مائة ، ومنهم من يوجبهما جميعاً ، كما فعل علي بسراحة الهمدانية حيث جلدها ثم رجمها وقال : جلدتها بكتاب الله ، ورجمتها بسنة نبيه » .

رواه البخاري ، وعن أحمد في ذلك روايتان .

وهو سبحانه ذكر في سورة النساء ما يختص بالنساء من العقوبة بالإمساك في البيوت إلى الممات ، أو إلى جعل السبيل ، ثم ذكر ما يعم الصنفين فقال : ﴿ وَاللَّذَانِ يَأْتِيَانِهَا مِنْكُمْ فَآذُوْهُمَا ﴾ (١) فإن الأذى يتناول الصنفين ، وأما الإمساك فيختص بالنساء ، فالنساء يؤذين ويحبسن بخلاف الرجال فإنه لم يأمر فيهم بالحبس ، لأن المرأة يجب أن تصان وتحفظ بما لا يجب مثله في الرجل ، ولهذا خصت بالاحتجاب ، وترك إبداء الزينة ، وترك التبرج فيجب في حقها الاستتار باللباس والبيوت ما لا يجب في حق الرجل ، لأن ظهور

<sup>(</sup>١) سورة النساء اية رقم ١٦ وتكملة الآية ﴿ فإن تابا وأصلحا فأعرضوا عنهما إن الله كان تواباً رحيماً ﴾ . وهذه الآية منسوخة بما جاء في سورة النور بالجلد أو الرجم . وكذا روي عن عكرمة ، وسعيد بن جبير ، والحسن وعطاء الخراساني ، وأبي صالح ، وقتادة ، وزيد بن أسلم والضحاك أنها منسوخة قال الامام أحمد ، حدثنا محمد بن جعفر ، حدثنا سعيد عن قتادة عن الحسن عن حطان بن عبدالله الرقاشي عن عبادة بن الصامت قال : كان رسول الله على الأراب عليه الوحي أثر عليه وكرب لذلك وتغير وجهه فأنزل الله عز وجل عليه ذات يوم فلما سري عنه قال «خذوا عني قد جعل الله لهن سبيلًا الثيب بالثيب ، والبكر بالبكر . الثيب جلد مائة ورجم بالحجارة ، والبكر جلد مائة ثم نفي سنة » . وقد رواه مسلم وأصحاب السنن من طرق عن قتادة عن الحسن عن حطان عن عبادة بن الصامت عن النبي - على - ولفظه : خذوا عني خذوا عني قد جعل الله لهن سبيلًا البكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام والثيب بالثيب جلد مائة والرجم . قال الترمذي هذا حديث حسن صحيح .

النساء سبب الفتنة والرجال قوامون عليهن. وقوله ﴿ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً ، مِنْكُمْ ﴾ (١) دل على شيئين على أن نصاب الشهادة على الفاحشة أربعة ، وعلى أن الشهداء بها على نسائنا يجب أن يكونوا منا ، فلا تقبل شهادة الكافر على المسلمين وهذا لا نزاع فيه ، وإنما النزاع في قبول شهادة الكفار بعضهم على بعض وفيه قولان عن أحمد :

أشهرهما عنده وعند أصحابه أنها لا تقبل كمذهب مالك والشافعي .

والثانية: أنها تقبل ، اختارها أبو الخطاب (٢) من أصحاب أحمد ، وهو قول أبي حنيفة ، وهو أشبه بالكتاب والسنة وقد قال النبي على : «لا تجوز شهادة أهل ملة على أهل ملة إلا أمتي فإن شهادتهم تجوز على من سواهم » (٣) فإنه لم ينف شهادة أهل الملة الواحدة بعضها على بعض ، با مفهوم ذلك جواز شهادة أهل الملة الواحدة بعضها على بعض ، ولكن فيه بيا أن المؤمنين تقبل شهادتهم على من سواهم لقوله تعالى :

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَىٰ الْنَّاسِ ﴾ (1).

وفي آخر الحج قبلها .

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ١٥.

<sup>(</sup>٢) سبق الترجمة له في كلمة وافية .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه البخاري في كتاب الشهادات ٣٩ باب لا يسأل أهل الشرك عن الشهادة وغيرها ، وقال الشعبي : لا تجوز شهادة أهل الملل بعضهم على بعض لقوله عز وجل فاغرينا بينهم العداوة والبغضاء إلي يوم القيامة ﴾ سورة المائدة آية رقم ١٤ - ومعنى الآية . « فألفينا بينهم العداوة والبغضاء لبعضهم بعضاً ولا ينزالسون كذلك إلى قيام الساعة » ولذلك

طوائف النصارى على احتلاف أجناسهم لا ينزالون متباغضين متعادين يكفر بعضهم بعضاً ، ويلعن بعضهم بعضاً ، ويلعن بعضهم بعضاً فكل فرقة تحرم الأخرى ولا تدعها تلج معبدها ، فالملكية تكفر اليعقوبية وكذلك الأخرون وكذلك النسطورية والأريونيسية كل طائفة تكفر الأخرى في هذه الدنيا ، ويوم القيامة يقدم الإشهاد .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية رقم ١٤٣.

ولهذا لما كان أهل السنة والجماعة الذين محضوا الإسلام ولم يشوبوه بغيره كانت شهادتهم مقبولة على سائر فرق الأمة بخلاف أهل البدع والأهواء ، كالخوارج والروافض فإن بينهم من العداوة والظلم ما يخرجهم عن كمال هذه الحقيقة التي جعلها الله لأهل السنة .

قال النبي على فيهم « يحمل هذا العلم من كل خلف عدو له ، ينفون عنه تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل الجاهلين » .

وقد استدل من جوز شهادة أهل الذمة بعضهم على بعض بهذه الآية التي في المائدة وهي قوله: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِيْنَ آمَنُوا شَهَادَةُ بينكُمْ إِذَا حَضَرَ

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ۱۹ باب وكذلك جعلناكم أمة وسطاً ، ۷۳۶۹ حدثنا أبو أسامة حدثنا الأعمش ، حدثنا أبو صالح ، عن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله على على عباء بنوح يوم القيامة وذكره . ورواه أيضاً في كتاب الأنبياء ٣ ، ورواه ابن ماجه في كتاب الزهد ٣٤ ، والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣ : ٣٧ ، ٥٨ (حلي) .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الإمام البخاري في كتاب الجنائز ٨٥ باب ثناء الناس على الميت ١٣٦٧ - حدثنا شعبة ، حدثنا عبد العزيز بن صهيب قال : سمعت أنس بن مالك - رضي الله عنه يقول : وذكره . ورواه الإمام مسلم في الجنائز ٢٠ والترمذي في الجنائز ٣٠ والنسائي في الجنائز ٥٠ ، وابن ماجه في الجنائز ٢٠ ، والزهد ٢٥ ، وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٢٦١ ،

أَحَدُكُمْ الْمَوْتُ حِيْنَ الْوَصِيَةِ اثْنَان ذَوا عَدْلٍ مِنْكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ (١) الآية ثم قال : من أخذ بظاهر هذه الآية من أهل الكوفة : دلت هذه الآية على قبول قبول شهادة أهل الذمة على المسلمين فيكون في ذلك تنبيه ودلالة على قبول شهادة بعضهم على بعض بطريق الأولى ، ثم نسخ الظاهر لا يوجب نسخ الفحوى والتنبيه .

وهذه الآية الدالة على نصوص الإمام أحمد وغيره من أئمة الحديث الموافقين للسلف في العمل بهذه الآية وما يوافقها من الحديث أوجه وأقوى ، فإن مذهبه قبول شهادة أهل الذمة على المسلمين في الوصية في السفر لأنه موضع ضرورة ، فإذا جازت شهادتهم لغيرهم فعلى بعضهم أجوز وأجوز .

ولهذا يجوز في الشهادة للضرورة ما لا يجوز في غيرها كما تقبل شهادة النساء فيما لا يطلع عليه الرجال ، حتى نص أحمد على قبول شهادتين في الحدود التي تكون في مجامعهن الخاصة ، مثل الحمامات ، والعرسات ، ونحو ذلك فالكفار الذين لا يختلط بهم المسلمون أولى أن تقبل شهادة بعضهم على بعض إذا حكمنا بينهم ، والله أمرنا أن نحكم بينهم ، والنبي على رجم الزانيين من اليهود (٢) من غير سماع إقرار منهما ، ولا شهادة لمسلم

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ١٠٦ .

<sup>(</sup>٢) روى البخاري في كتاب المناقب ٢٦ باب قول الله تعالى ﴿ يعرفونه كما يعرفون أبناءهم ﴾ .

٣٦٣٥ بسنده عن عبدالله بن عمر ـ رضي الله عنهما أن اليه ود جاؤوا إلى رسول الله ـ ﷺ ـ فذكروا له أن رجلًا منهم وامرأة زنيا فقال لهم رسول الله ـ ﷺ ـ ما تجدون في التوراة في شأن الرجم فقالوا : نفضحهم ويجلدون فقال عبدالله بن سلام: كذبتم إن فيها الرجم ، فأتوا بالتوراة فنشروها فوضع أحدهم يده على آية الرجم فقرأ ما قبلها وما بعدها . فقال له عبدالله ابن سلام ارفع يدك فرفع يده فإذا فيها آية الرجم . فقالوا : صدق يا محمد فيها آية الرجم فأمر بهما رسول الله ـ ﷺ ـ فرجما ، قال عبدالله : فرأيت الرجل يجنا على المرأة يقيها الحجارة ،

عليهما ، ولولا قبول شهادة بعضهم على بعض لم يجز ذلك . والله أعلم . ثم إن في تولي مال بعضهم بعضاً نزاع ، فهل يتولى الكافر العدل في دينه مال ولده الكافر ؟ .

على قولين في مذهب أحمد وغيره .

والصواب المقطوع به أن بعضهم أولى ببعض ، وقد مضت سنة النبي والصواب المقطوع به أن بعضهم أولى ببعض ، وقد مضت سنة النبي بذلك وسنة خلفائه . وقوله تعالى ﴿ فَآذُوْهُمَا ﴾ أمر بالأذى مطلقاً ، ولم يذكر كيفيته وصفته ولا قدره ، بل ذكر أنه يجب إيذاؤ هما ولفظ « الأذى » يستعمل في الأقوال كثيراً كقوله : ﴿ لَنْ يَضُرُّ وْكُمْ إِلّا أَذَى ﴾ (١) .

وقوله ﴿ إِنَّ الَّـذِيْنَ يُؤْذُوْنَ الله وَرَسُوْلَـهُ ﴾ (٢) ﴿ وَالَّذِيْنَ يُؤْذُوْنَ المُؤْمِنِيْنَ وَاللَّذِيْنَ يُؤُذُوْنَ المُؤْمِنِيْنَ وَاللَّهُ مِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا ﴾ (٣) .

﴿ وَمِنْهُمْ الَّذِيْنَ يُؤْذُوْنَ النبِيَّ ﴾ (1) .

وقول النبي ﷺ: « لا أحد أصبر على أذى سمعه من الله »(٥).

ونظائر ذلك كثيرة ذكرناها في « كتاب الصارم المسلول وهذا كما قال

<sup>.</sup> (١) سورة آل عمران آية رقم ١١١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب آية رقم ٥٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب آية رقم ٥٨.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة آية رقم ٦١ .

الحديث رواه البخاري في كتاب التوحيد ٣ ـ باب قول الله تعالى ﴿ إِن الله هو الرزاق ذو القوة
 المتين ﴾ .

٧٣٧٨ - حدثنا عبدان عن أبي حمزة عن الأعمش عن سعيد بن جبير عن أبي عبد الرحمن السلمي عن أبي موسى الأشعري قال: قال النبي - على وذكره وفيه زيادة (يدعون له الولد، ثم يعافيهم ويرزقهم) ورواه في كتباب الأدب ٧١ ورواه الإمام مسلم في المنافقين ٤٩ - ٥٠ وأحمد بن حنبل في المسند ٤ : ٣٩٥ ، ٤٠١ ، ٤٠٥ (حلبي).

ﷺ في شارب الخمر: «عاقبوه وآذوه ».

وقال ﴿ فَإِنْ تَابًا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَا ﴾ (١) والإعراض هو الإمساك عن الإيذاء فالمذنب لا يزال يؤذى وينهى ويوعظ ويوبخ ويغلظ له في الكلام إلى أن يتوب ويطيع الله ، وأدنى ذلك هجره فلا يكلم بالكلام الطيب ، كما هجر النبي على والمؤمنون الشلاثة النين خلفوا حتى ظهرت توبتهم وصلاحهم ، وهذه آية محكمة لا نسخ فيها ، فمن أتى الفاحشة من الرجال والنساء ، فإنه يجب إيذاؤه بالكلام الزاجر له عن المعصية إلى أن يتوب، وليس ذلك محدوداً بقدر ولا صفة إلا ما يكون زاجراً له ، داعياً إلى حصول المقصود ، وهو توبته وصلاحه .

وقد علقه تعالى على هذين الأمرين: التوبة والإصلاح فإذا لم يوجدا فلا يجوز أن يكون الأمر بالإعراض موجوداً فيؤذى ، والآية دلت على وجوب الإعراض عن الأذى في حق من تاب وأصلح ، فأما من تاب بترك فعل الفاحشة ولم يصلح فقد تنازع الفقهاء ، هل يشترط في قبول التوبة صلاح العمل ؟

على قولين في مذهب أحمد وغيره .

وهذه تشبه قوله تعالى ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا المُشْرِكِيْنَ "حَيْثُ وَجَدْتُمُوْهُمْ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ١٦.

 <sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ٥ وتكملة الآية ﴿ وخذوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصد فإن تابوا
 وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم إن الله غفور رحيم ﴾ .

# إلى قوله ﴿ فإن تَابُواْ وَأَقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فَخَلُّواْ سَبِيْلَهُمْ ﴾ (١) .

فأمر بقتالهم ، ثم علق تخلية سبيلهم على التوبة والعمل الصالح ، وهو إقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، مع أنهم إذا تكلموا بالشهادتين وجب الكف عنهم ، ثم إن صلوا وزكوا وإلا عوقبوا بعد ذلك على ترك الفعل لأن الشارع في التوبة شرع الكف عن أذاه ، ويكون الأمر فيه موقوفاً على التمام ، وكذلك التائب من الفاحشة يشرع الكف عن أذاه إلى أن يصلح فإن أصلح وجب الإعراض عن أذاه وإن لم يصلح لم يجب الكف عن أذاه ، بل يجوز أو يجب أذاه .

وهذه الآية مما يستدل بها على التعزير بالأذى ، والأذى وإن كان يستعمل كثيراً في الكلام في مرتكب الفاحشة فليس هو مختصاً به ، كما قال النبي على لمن بصق في القبلة : إنك قد آذيت الله ورسوله (٢) وكذلك قال في حق فاطمة ابنته « يريبني ما رابها ويؤذيني ما آذاها » (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ٥.

قد جاء في الصحيحين عن ابن عمر ـ رضي الله عنه عن رسول الله على الله على المرت أن أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله ، وأن محمداً رسول الله ، ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة » الحديث . وقال أبو اسحاق عن أبي عبيدة عن عبدالله بن مسعود ـ رضي الله عنه قال : أمرتم باقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، ومن لم يزل فلا صلاة له » . وقال الامام أحمد حدثنا علي بن اسحاق أنبأنا عبدالله بن المبارك أنبأنا حميد الطويل عن أنس أن رسول الله على قال : أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن لمحمد رسول الله فإذا شهدوا أن لا إله إلا الله وأن لمحمد رسول الله واستقبلوا قبلتنا وأكلوا ذبيحتنا وصلوا صلاتنا فقد حرمت علينا دماؤ هم وأموالهم إلا بحقها لهم ما للمسلمين وعليهم ما عليهم » . ودواه البخاري في صحيحه ، وأهل السنن إلا ابن ماجه من حديث عبدالله بن المبارك به .

 <sup>(</sup>٢) الحديث رواه أبو داود في الصلاة ٢٢ ، والنسائي في الجمعة ٢٠ وابن ماجه في الاقامة ٨٨ ،
 وأحمد بن حنبل في المسند ٤ : ٥٦ ، ١٨٨ (حلبي ) .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الامام مسلم في فضائل الصحابة ٩٣ باب من فضائل فاطمة حدثنا أحمد بن عبدالله بن يونس ، وقتيبة بن سعيد كلاهما عن الليث بن سعيد . قال ابن يونس : حدثنا ليث ، حدثنا عبدالله بن عبيدالله بن أبي مليكة القرشي أن المسور بن مخرمة حدثه أنه سمع رسول الله \_ ﷺ ـ على المنبر ـ وهو يقول : إن بني هشام بن المغيرة استأذنوني أن ينكحوا

وكذلك قال لمن أكل الثوم والبصل « إن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه بنو آدم » (1) .

وقال لصاحب السهام « خل بنصالها لئلا تؤذي أحداً من المسلمين » (٢) .

وقد قال تعالى ﴿ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُوْا وَلَا مُسْتَثْنِسِيْنَ لِحَدِيْثٍ إِنَّ ذلكم كَانَ يُؤْذِي النبي ﴾ (٣)

وقوله تعالى ﴿ فَإِنْ تَابًا واصلحا ﴾ (٤) هل يكون من توبته اعترافه بالذنب فإذا ثبت الذنب بإقراره فجحد إقراره وكذب الشهود على إقراره أو ثبت بشهادة شهود هل يعد بذلك تائباً ؟ فيه نزاع .

فذكر الإمام أحمد أنه لا توبة لمن جحد ، وإنما التوبة لمن أقر وتاب .

ابنتهم على بن أبي طالب فـلا آذن لهم ثم لا آذن لهم ثم لا آذن لهم إلا أن يحب ابن أبي طالب أن يطلق ابنتي وينكح ابنتهم وذكره . ورواه الترمذي في المناقب ٦٠ وابن ماجه في النكاح ٥٦ » .

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الامام مسلم في كتاب المساجد ٧٧ باب نهي من أكل ثوماً أو بصلاً أو كراثاً أو نحوها . حدثنا كثير بن هشام عن هشام الدستوائي عن أبي الزبير عن جابر قال : نهى رسول الله - عن أكل البصل ، والكراث فغلبتنا الحاجة فأكلنا منها فقال من أكل من هذه الشجرة فلا يقربن مسجدنا فإن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه الأنس » . والنسائي في المساجد ١٦ وابن ماجه في الأطعمة ٥٩.

 <sup>(</sup>٢) الحديث رواه البخاري في كتاب الفتن ٧ باب قول النبي \_ﷺ « من حمل علينا السلاح فليس منا » .

٧٠٧٤ - حدثنا حماد بن زيد عن عمرو بن دينار عن جابر أن رجلاً مر في المسجد بأسهم بدا نصولها فأمر أن يأخذ بنصولها لا يخدش مسلماً . ورواه مسلم في البر ١٢٠ - ١٢٣ ، ١٢٤، وأبو داود في الجهاد ٦٥ والنسائي في المساجد ٢٦ وابن ماجه في الأدب ٥١ وأحمد بن حنبل في المسند ٣ : ٣٠٨ ، ٤١٣ ( حلبي ) .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب آية رقم ٥٣ . .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء آية رقم ١٦.

واستدل بقصة على بن أبي طالب أنه أتى بجماعة ممن شهد عليهم بالزندقة ، فاعترف منهم ناس فتابوا فقبل توبتهم ، وجحد منهم جماعة فقتلهم وقد قال النبي على لله لعائشة : إن كنت ألممت بذنب فاستغفري الله وتوبي إليه فإن العبد إذا اعترف بذنبه ثم تاب تاب الله عليه رواه البخاري(١).

فمن أذنب سراً فليتب سراً ، وليس عليه أن يظهر ذنبه ، كما في الحديث \* من ابتلي بشيء من هذه القاذورات فليستتر بستر الله ، فإنه من يبد لنا صفحته نقم عليه كتاب الله \* \* .

وفي الصحيح: كل أمتي معافى إلا المجاهرين وإن من المجاهرة أن يبيت الرجل على الذنب قد ستره الله عليه فيكشف ستر الله عنه (٣).

فإذا ظهر من العبد الذنب فلا بد من ظهور التوبة ومع الجحود لا تظهر التوبة ، فإن الجاحد يزعم أنه غير مذنب .

<sup>(</sup>١) هذا جزء من حديث طويل رواه البخاري في كتاب التفسير ٦ باب لولا إذ سمعتموه قلتم ما يكون لنا أن نتكلم بهذا سبحانك هذا بهتان عظيم لولا جاؤوا عليه بأربعة شهداء فإذا لم يأتوا بالشهداء فأولئك عند الله هم الكاذبون ».

<sup>•</sup> ٤٧٥ حدثنا يحيى بن بكير حدثنا الليث عن يونس عن ابن شهاب قال أخبرني عروة بن الزبير ، وسعيد بن المسيب ، وعلقمة بن وقاص ، وعبيدالله بن عبدالله بن عتبة بن مسعود عن حديث عائشة \_ رضي الله عنهما : زوج النبي \_ على حين قال أهل الإفك ما قالوا فبرأها الله مما قالوا : وذكره . ورواه الإمام مسلم في التوبة ٥٦ ، وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ١٩٦ ، ٢٦٤ (حلي ) .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه صاحب الموطأ في الحدود ١٢.

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الإمام البخاري ٦٠ باب ستر المؤمن على نفسه ٢٠٦٩ حدثنا ابراهيم بن سعد عن ابن أخي ابن شهاب عن ابن شهاب عن سالم بن عبدالله قال: سمعت أبا هريرة يقول: سمعت رسول الله \_ ﷺ \_ يقول: وذكره. ورواه الإمام مسلم في الزهد ٢٥ باب النهي عن هنك الإنسان ستر نفسه بسنده عن أبي هريرة رضي الله عنه وذكره.

ولهذا كان السلف يستعملون ذلك فيمن أظهر بدعة أو فجوراً ، فإن هذا أظهر حال الضالين ، وهذا أظهر حال المغضوب عليهم ، ومن أذاه منعه \_ مع القدرة \_ من الإمامة والحكم والفتيا ، والرواية ، والشهادة ، وأما بدون القدرة فليفعل المقدور عليه .

# فصل في إيذاء الذين يأتون الفاحشة

وقوله ﴿ واللَّذَانِ يَأْتِيانِهَا مِنْكُمْ فَآذُوْهُمَا ﴾ (١) فأمر بإيذائهما ولم يعلق ذلك على استشهاد أربعة كما على ذلك في حق النساء وإمساكهن في البيوت ولم يأمر به هنا كما أمر به هناك ، وليس هذا من باب حمل المطلق على المقيد، لأن ذلك لا بد أن يكون الحكم واحداً مثل الإعتاق ، فإذا كان الحكم متفقاً في الجنس دون النوع كإطلاق الأيدي في التيمم وتقييدها في الوضوء إلى المرافق ، وإطلاق ستين مسكيناً في الإطعام وتقييد الاعتاق بالإيمان مع أن كلاهما عبادة مالية يراد بها نفع الخلق ، ومن ذلك نزاع بين العلماء .

ولم يحمل المسلمون من الصحابة والتابعين المطلق على المقيد في قوله ﴿ وَأَمَّهَاتُ نِسَائِكُمُ اللَّاتي في حُجُوْرِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتي وَي حُجُوْرِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتي وَخَدُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتي وَخَدُنُم بِهِنَّ ﴾ (٢) الآية .

وقوله تعالى ﴿ وَلاَ تُنْكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُمْ مِنَ النَّسَاءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ (٣) .

قال الصحابة والتابعون وسائر أئمة الدين : الشرط في الربائب خاصة ،

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ١٦ .

<sup>(</sup>۲) سورة النساء آية رقم ۲۳ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية رقم ٢٢ .

وقالوا: أبهموا ما أبهم الله والمبهم هو المطلق ، والمشروط فيه هو المؤقت المقيد فأمهات النساء وحلائل الآباء والأبناء يحرمن بالعقد والربائب لا يحرمن إلا إذا دخل بأمهاتهن ، لكن تنازعوا ، هل الموت كالدخول ؟ .

على قولين في مذهب أحمد ، وذلك لأن الحكم مختلف والقيد ليس متساوياً في الأعيان ، فإن تحريم جنس ليس مثل تحريم جنس آخر يخالفه ، كما أن تحريم الدم والميتة ولحم الخنزير لما كان أجناساً فليس تقييد الدم بكونه مسفوحاً يوجب تقييد الميتة والخنزير أن يكون مسفوحاً ، وهنا القيد كون الربيبة مدخولاً بأمها ، والدخول بالأم لا يوجد مثله في الحليلتين ، وأم المرأة ، إذ الدخول في الحليلة بها نفسها ، وفي أم المرأة ببنتها .

وكذلك المسلمون لم يحملوا المطلق على المقيد في نصب الشهادة ، بل لما ذكر الله في آية الدين : ﴿رَجُلَيْنْ فرجُل وامرأتان ﴾ (١) وفي الرجعة ﴿ رجلين ﴾

أقروا كُلاً منهما على حاله ، لأن سبب الحكم مختلف وهو المال والبضع ، واختلاف السبب يؤثر في نصاب الشهادة وكما في إقامة الحد في الفاحشة وفي القذف بها اعتبر فيه أربعة شهداء فلا يقاس بذلك عقود الإيمان والابضاع وذكر في حد القذف ثلاثة أحكام :

جلد ثمانين ، وترك قبول شهادتهم أبداً ، وأنهم فاسقون ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ الله غَفُور رَحِيم ﴾ (٢) وأن التوبة لا ترفع الجلد إذا طلبه المقذوف ، وترفع الفسق بلا تردد ، وهل ترفع المنع من قبول الشهادة ؟ .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٢٨٢ ﴿ ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ﴾ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران آية رقم ٨٩.

فأكثر العلماء قالوا ترفعه .

وإذا اشتهر عن شخص الفاحشة بين الناس لم يسرجم لما ثبت في الصحيح عن ابن عباس أنه لما ذكر حديث الملاعنة وقول النبي على : إن جاءت به يشبه الرجل الذي رماها به فقد صدق عليها ، فجاءت به على النعت المكروه . فقال النبي على « لولا به فقد صدق عليها ، فجاءت به على النعت المكروه . فقال النبي على « لولا الإيمان لكان لي ولها شأن » (١) فقيل لابن عباس : أهذه التي قال فيها رسول الله على لوكنت راجماً أحداً بغير بينة لرجمتها ؟

فقال: لا ، تلك امرأة كانت تعلن السوء في الإسلام فقد أخبر أنه لا يرجم أحداً إلا ببينة ولو ظهر عن الشخص السوء ودل هذا الحديث على أن الشبه له تأثير في ذلك ، وإن لم يكن بينة ، وكذلك ثبت عنه أنه لما مر عليه بتلك الجنازة فأثنوا عليها خيراً إلى آخره قال « أنتم شهداء الله في أرضه» (٢) وفي المسند عنه أنه قال « يوشك أن تعلموا أهل الجنة من أهل النار ، قيل : يا رسول الله ، وبم ذلك ؟ قال : بالثناء الحسن ، والثناء السيء ، فقد جعل

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الإمام مسلم في كتاب اللعان ـ قالا أخبرنا الليث عن يحيى بن سعيد عن عبد الرحمن بن القاسم ، عن القاسم بن محمد عن ابن عباس أنه قال : ذكر التلاعن عند رسول الله ـ ﷺ ـ فقال عاصم بن عدى في ذلك قولاً ثم انصرف فأتاه رجل من قومه يشكو إليه أنه وجد مع أهله رجلاً فقال عاصم ما ابتليت بهذا إلا لقولي فذهب به إلى رسول الله ﷺ فأخبره بالذي وجد عليه امرأته وكان ذلك الرجل مصفراً قليل اللحم . فقال رسول الله ـ ﷺ اللهم بين فوضعت شبيهاً بالرجل الذي ذكر زوجها أنه وجده عندها فلاعن رسول الله ـ ﷺ بينهما فقال رجل لابن عباس في المجلس أهي التي قال رسول الله ـ ﷺ ـ لو رجمت أحداً بغير بينة رجمت هذه . فقال ابن عباس لا تلك امرأة كانت تظهر في الإسلام السوء .

<sup>(</sup>۲) الحديث رواه البخاري في كتاب الجنائز ۸٥ باب ثناء الناس علَى الميت ١٣٦٧ ـ حدثنا آدم ، حدثنا شعبة ، حدثنا عبد العزيز بن صهيب قال سمعت أنس بن مالك ـ رضي الله عنه يقول : مروا بجنازة فأثنوا عليها خيراً ، فقال النبي \_ ﷺ \_ وجبت ثم مروا بأخرى فأثنوا عليها شراً فقال : وجبت . قال : هذا أثنيتم عليه خيراً فوجبت له الجنة ، وهذا أثنيتم عليه شراً فوجبت له النار وذكره .

الاستفاضة حجة وبينة في هذه الأحكام، ولم يجعلها حجة في الرجم وكذلك تقبل شهادة أهل الكتاب على المسلمين في الوصية في السفر عند أحمد، وكذلك شهادة الصبيان في الجراح إذا أدوها قبل التفرق في إحدى الروايتين، وإذا شهد شاهد أنه رأى الرجل والمرأة والصبي في لحاف أو في بيت مرحاض، أو رآهما مجردين، أو محلولي السراويل، ويوجد مع ذلك ما يدل على ذلك من وجود اللحاف قد خرج عن العادة إلى مكانهما، أو يكون مع أحدهما أو معهما ضوء قد أظهره فرآه فأطفأه، فإن اطفاءه دليل على استخفائه بما يفعل فإذا لم يكن ما يستخفي به إلا ما شهد به الشاهد كان ذلك من أعظم البيان على ما شهد به.

فهذا الباب باب عظيم النفع في الدين ، وهو مما جاءت به الشريعة التي أهملها كثير من القضاة والمتفقهة زاعمين أنه لا يعاقب أحد إلا بشهود عاينوا ، أو إقرار مسموع ، وهذا خلاف ما تواترت به السنة ، وسنة الخلفاء الراشدين ، وخلاف ما فطرت عليه القلوب التي تعرف المعروف وتنكر المنكر ويعلم العقلاء أن مثل هذا لا تأباه سياسة عادلة فضلاً عن الشريعة الكاملة .

ويدل عليه قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوْا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنُوْا أَنْ تُصِيبُوْا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِيْنَ ﴾ (١) ففي الآية دلالات .

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية رقم ٦.

ذكر كثير من المفسرين أن هذه الآية نزلت في الوليد بن عقبة بن أبي معيط حين بعثه رسول الله - على صدقات بني المصطلق وقد روى ذلك من طرق ومن أحسنها ما رواه الإمام أحمد في مستنده من رواية ملك بني المصطلق، وهو الحارث بن ضرار بن أبي ضرار، والد ميمونة بنت الحارث أم المؤمنين ـ رضي الله عنها. قال الإمام أحمد، حدثنا محمد بن سابق، حدثنا عيسى بن دينار، حدثني أنه سمع الحارث بن ضرار الخزاعي رضي الله عنه يقول: قدمت على رسول الله ـ على ألى الاسلام فدخلت فيه وأقررت به، ودعاني يلى الزكاة فأقررت بها، وقلت يا رسول الله ارجع إليهم فأدعوهم إلى الإسلام وأداء الزكاة فمن استجاب لى دفعت زكاته، وترسل إلى يا رسول الله رسول إلى العرول الله المراكز إبان كذا وكذا ليأتيك بما =

أحدها: قوله ﴿ إِنْ جاءكم فاسق بنباً فتبينوا ﴾ إفامر بالتبين عند مجيء كل فاسق بكل نبأ ، بل من الأنباء ما ينهى فيه عن التبين . ومن الأنباء ما يتضمن العقوبة لبعض الناس لأنه علل الأمر بأنه إذا جاءنا فاسق بنباً خشية أن نصيب قوماً بجهالة ، فلو كان كل من أصيب بنباً كذلك لم يحصل الفرق بين العدل والفاسق بل هذه دلالة واضحة على أن الإصابة بنبا العدل الواحد لا ينهي عنها مطلقاً ، وذلك يدل على قبول شهادة العدل الواحد في جنس العقوبات ، فإن سبب نزول الآية يدل على ذلك ، فإنها نزلت في اخبار واحد بأن قوماً قد حاربوا بالردة أو نقص العهد .

وفيه أيضاً أنه متى اقترن بخبر الفاسق دليل آخر يدل على صدقه ، فقد استبان الأمر وزال الأمر بالتثبت، فتجوز إصابة القوم وعقوبتهم بخبر الفاسق مع قرينة إذا تبين بهما الأمور ، فكيف خبر الواحد العدل مع دلالة أخرى ، ولهذا كان أصح القولين أن مثل هذا لوث في باب القسامة ، فإذا انضاف إيمان المقسمين صار ذلك بينة تبيح دم المقسم عليه . وقوله ﴿ أَنْ تُصِيبُوا بعلم قُوماً بِجَهَالَةٍ ﴾ فجعل المحذور هو الإصابة لقوم بلا علم ، فمتى أصيبوا بعلم زال المحذور ، وهذا هو المناط الذي دل عليه القرآن كما قال ﴿ إلا مَنْ شَهِدَ زال المحذور ، وهذا هو المناط الذي دل عليه القرآن كما قال ﴿ إلا مَنْ شَهِدَ

<sup>=</sup> جمعت من الزكاة ، فلما جمع الحارث الزكاة ممن استجاب له وبلغ الابان الذي أراد رسول الله على أن يبعث إليه احتبس عليه الرسول ولم يأته وظن الحارث أنه قد حدث فيه سخطه من الله تعالى ورسوله فدعا برواة قومه فقال لهم إن رسول الله على - كان وقت لي وقتاً يرسل إلي رسوله ليقبض ما عندي من الزكاة وليس من رسول الله الخلف ، ولا أرى حبس رسوله إلا من مخطه فانطلقوا بنا نأتي رسول الله \_ ﷺ وبعث رسول الله الوليد بن عقبة الى الحارث ليقبض ما كان عنده مما جمع من الزكاة فلما أن سار الوليد حتى بلغ بعض الطريق فرق - أي خاف فرجع حتى أتى رسول الله \_ ﷺ - فقال : يا رسول الله : إن الحارث قد منعني الزكاة وأراد قتلي فغضب رسول الله \_ ﷺ - وبعث البعث إلى الحارث فلما غشيهم قال لهم إلى من بعثم . . ؟ قالوا : إليك . قال : ولم ؟ قالوا إن رسول الله \_ ﷺ بعث إليك الوليد بن عقبة فزعم أنك منعته الزكاة وأردت قتله قال : رضي الله عنه \_ لا والذي بعث محمداً ﷺ بالحق ما رأيته بتة ولا أتاني \_ فنزل قول الله تعالى ﴿ يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم ﴾ .

بِالْحَقِ وَهُمْ يَعْلَمُوْنَ ﴾ (١) وقال ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ (٢) وأيضاً فإنه علل ذلك بخوف الندم ، والندم إنما يحصل على عقوبة البريء من الذنب كما في سنن أبي داود « ادرأوا الحدود بالشبهات ، فإن الإمام إن يخطىء في العقوبة (٣) فإذا دار الأمر بين أن يخطىء في العقوبة كان هذا الخطأ خير يخطىء فيعاقب بريئاً أو يخطىء فيعفو عن مذنب كان هذا الخطأ خير الخطائين أما إذا حصل عنده علم أنه لم يعاقب إلا مذنباً فإنه لا يندم ، ولا يكون فيه خطأ والله أعلم .

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف آية رقم ٨٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء آية رقم ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه أبو داود في الصلاة ١١٤ ، ورواه الامام الترمذي

### فصل في التغريب

وقد ذكر الشافعي وأحمد أن التغريب جاء في السنة في موضعين أحدهما:

أن النبي ﷺ قال في الزاني إذا لم يحصن جلد مائة وتغريب عام (١).

والثاني: نفي المختبين فيما روته أم سلمة: أن النبي على دخل عليها وعندها مخنث، وهو يقول لعبدالله أخيها: إن فتح الله لك الطائف غداً أدلك على ابنة غيلان، فإنها تقبل بأربع وتدبر بثمان.

فقال النبي ﷺ « أخرجوهم من بيوتكم » (٢) رواه الجماعة إلا الترمذي .

وفي رواية في الصحيح « لا يدخلن هؤلاء عليكم » وفي رواية « أرى

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الشهادات والصلح ورواه الامام مسلم في كتاب الحدود الحدود ، والترمذي في الحدود والنسائي في كتاب الحدود والدارمي في الحدود ، ورواه الامام أحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٤٧٦ (حلبي ) . في الحدود » .

هذا يعرف « مثل هذا لا يدخلن عليكم بعد اليوم » (١) .

قال ابن جريج: المخنث هو هيت. وهكذا ذكره غيره.

وقد قيل : إنه هنب ، وزعم بعضهم أنه مانع وقيل : هوان .

وروى الجماعة إلا مسلماً أن النبي ﷺ لعن المختشين من السرجال والمترجلات من النساء(٢) .

وقال: «أخرجوهم من بيوتكم ، واخرجوا فلاناً وفلاناً: يعني المخنثين » (٣) .

#### هل يقتل المخنث أم يغرب . . ؟

وفي سنن أبي داود عن أبي يسار القرشي عن أبي هاشم عن أبي هريرة « أن النبي ﷺ أتى بمخنث وقد خضب رجليه ويديه بالحناء فقال : ما بال هذا ؟

فقيل: يا رسول الله يتشبه بالنساء، فأمر به فنفي إلى النقيع (<sup>٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في كتاب اللباس ٦٢ باب إخراج المتشبهين بالنساء من البيوت » . ٥٨٨٦ ـ حدثنا معاذ بن فضالة ، حدثنا هشام عن يحيى عن عكرمة عن ابن عبـاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : وذكره .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب النكاح ، وبمعناه رواه الامام مسلم في كتاب السلام ، ورواه صاحب الموطأ في كتاب النداء والوصية .

<sup>(</sup>٣) ورد الحديث في البخاري (كتاب اللباس. والحدود) ورواه الترمذي في كتاب الأدب، ورواه الدارمي في كتاب الاستئذان، ابن حنبل ١ / ٢٩٥.

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه أبو داود في كتاب الأدب ٥٣ .

فقيل: يا رسول الله ألا نقتله ؟

فقال: إني نهيت عن قتل المصلين (١).

قال أبو أسامة حماد بن أسامة : والنقيع ناحية عن المدينة ، وليس بالبقيع . وقيل : إنه الذي حماه النبي وقيل لا بل الصدقة ، ثم حماه عمر . وهو على عشرين فرسخاً من المدينة . وقيل عشرين ميلاً ونقيع الخضمات موضع آخر قرب المدينة ، وقيل : هو الذي حماه عمر ، والنقيع موضع يستنقع فيه الماء ، كما في الحديث «أول جمعة جمعت بالمدينة في نقيع الخضمات » (٢) .

فإذا كان النبي على قد أمر بإخراج مثل هؤلاء من البيوت فمعلوم أن الذي يمكن الرجال من نفسه والاستمتاع به وبما يشاهدونه من محاسنه، وفعل الفاحشة الكبرى به شر من هؤلاء (٣) وهو أحق بالنفي من بين أظهر المسلمين وإخراجه عنهم ، فإن المخنث فيه إفساد للرجال والنساء، لأنه إذا تشبه بالنساء فقد تعاشره النساء ، ويتعلمن منه وهو رجل فيفسدهن ، ولأن الرجال إذا مالوا

<sup>(</sup>١) ورد الحديث في مسند أبي داود (كتاب الأدب).

<sup>(</sup>٧) لم نعثر على هذا الحديث على كثرة البحث والتقصي ولعل الله يجمعنا ويوفقنا إليه .

<sup>(</sup>٣) أعني الذين يفعل بهم أفعال قوم لوط - ولقد انتشرت هذه الأفعال في أواخر هذا القرن الذي نعيش فيه بل إن بعض الدول التي تدعي التمدن والرقي - تريد أن تسن قانوناً يحمي هؤلاء الفسقة بحجة أن هذا عمل شخصي ومنعه يعتبر قيد على الحرية الشخصية . وقامت أبواق السوء بالدعاية له وهللت الصحافة المأجورة لهذا الاكتشاف العظيم . . ؟؟ ألا وهو اتيان الأفعال التي سبقهم إليها قوم لوط فماذا كانت النتيجة قديماً ؟ جاء الأمر إلى لوط عليه السلام و فأسر بأهلك بقطع من الليل ولا يلتفت منكم أحد إلا امرأتك إنه مصيبها ما أصابهم إن موعدهم الصبح أليس الصبح بقريب . فلما جاء أمرنا جعلنا عاليها سافلها وأمطرنا عليها حجارة من سجيل منضود مسومة عند ربك وما هي من الظالمين ببعيد » .

هذا ما حدث قديماً أما حديثاً فتصل الأنباء تباعاً أن هؤلاء قد أصابهم الله بأمراض خطيرة يقف الطب أمامها عاجزاً لا يفعل شيئاً فلا يجد الفاجر منهم إلا أن يقتل نفسه لأنه لا يستطيع أن يتحمل أهوال المرض. فجهنم مأواهم وبئس المصير.

إليه فقد يعرضون عن النساء ، ولأن المرأة إذا رأت الرجل يتخنث فقد تترجل هي ، وتتشبه بالرجال فتعاشر الصنفين وقد تختار هي مجامعة النساء كما يختار هو مجامعة الرجال .

وأما إفساده للرجال فهو أن يمكنهم من الفعل به كما يفعل بالنساء ـ بمشاهدته ومباشرته وعشقه فإذا أخرج من بين الناس وسافر إلى بلد آخر ساكن فيه الناس ، ووجد هناك من يفعل به الفاحشة فهنا يكون نفيه بحبسه في مكان واحد ليس معه فيه غيره ، وإن خيف خروجه فإنه يقيد إذ هذا هو معنى نفيه وإخراجه من بين الناس .

ولهذا تنازع العلماء في نفي المحارب من الأرض هل هو طرده بحيث لا يأوي في بلد ، أو حبسه أو بحسب ما يراه الإمام من هذا وهذا ففي مذهب أحمد ثلاث روايات الثالثة أعدل وأحسن ، فإن نفيه بحيث لا يأوي في بلد لا يمكن ، لتفرق الرعية واختلاف همهم ، بل قد يكون بطرده يقطع الطريق ، وحبسه قد لا يمكن ؛ لأنه يحتاج إلى مؤنة إلى طعام وشراب وحارس ، ولا ريب أن النفى أسهل إن أمكن .

وقد روي . . أن هيتاً لما اشتكى ألجوع أمره النبي على أن يدخل المدينة من الجمعة إلى الجمعة يسأل ما يقيته إلى الجمعة الأخرى .

ومعلوم أن قوله ﴿ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الأَرْضِ ﴾ (١) لا يتضمن نفيه من جميع الأرض ، وإنما هو نفيه من بين الناس ، وهذا حاصل بطرده وحبسه وهذا الذي جاءت به الشريعة من النفي هو نوع من الهجرة أي هجرة ، وليس هذا كنفي الثلاثة الذين خلفوا (٢) ، ولا هجرة كهجرهم ، فإنه منع الناس من

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الثلاثة الذين تخلفوا عن غزوة تبوك والذين قال الله فيهم ﴿ وَعَلَى الثلاثة الذين خلفوا حتى إذا ضاقت عليهم الأرض بما رحبت وضاقت عليهم أنفسهم وظنوا أن لا ملجاً من الله إلا إليه ثم تاب عليهم ليتوبوا إن الله هو التواب الرحيم ﴾ . سورة التوبة آية رقم ١١٨ .

مخالطتهم ومخاطبتهم حتى أزواجهم ، ولم يمنعهم من مشاهدة الناس وحضور مجامعهم في الصلاة وغيرها ، وهذا دون النفي المشروع مجموع من الأمرين ، وذلك أن الله خلق الأدميين محتاجين إلى معاونة بعضهم بعضاً على مصلحة دينهم ودنياهم فمن كان بمخالطته للناس لا يحصل منه عون على الدين ، بل يفسدهم ويضرهم في دينهم ودنياهم استحق الإخراج من بينهم ، وذلك أن مضرة بلا مصلحة ، فإن مخالطته لهم فيها فسادهم وفساد أولادهم ، فإن الصبي إذا رأى صبياً مثله يفعل شيئاً تشبه به ، وسار بسيرته مع الفساق فإن الاجتماع بالزناة واللوطيين فيه أعظم الفساد والضرر على النساء والصبيان والرجال ، فيجب أن يعاقب اللوطي والزاني بما فيه تفريقه وإبعاده وجماع الهجرة هي هجرة السيئات وأهلها ، وكذلك هجران الدعاة إلى البدع وهجران المهجرة هي هجرة السيئات وأهلها ، وكذلك هجران الدعاة إلى البدع وهجران الجهاد الذي لا مصلحة لهم بدونه ، فإنه يعاقب بهجرهم له لما لم يعاونهم على البر والتقوى ، فالزناة واللوطية ، وتارك الجهاد ، وأهل البدع وشربة الخمر هؤلاء كلهم ومخالطتهم مضرة على دين الاسلام وليس فيهم معاونة لا على بر ولا تقوى ، فمن لم يهجرهم كان تاركاً للمأمور فاعلاً للمحظور .

فهذا ترك المأمور من الاجتماع ، وذلك فعل المحظور منه ، فعوقب كل منهما بما يناسب جرمه فإن العقوبة إنما تكون على ترك مأمور أو فعل محظور كما قال الفقهاء : إنما يشرع التعزير في معصية ليس فيها حد ، فإن كان فيها كفارة فعلى قولين في مذهب أحمد وغيره .

قال : وما جاءت به الشريعة من المأمورات والعقوبات والكفارات وغير

<sup>=</sup> وقد ذكر الامام أحمد قصتهم كاملة في المسند: حدثنا يعقوب بن ابراهيم ، حدثنا ابن أخي الزهري - محمد بن عبدالله ، عن عمه محمد بن مسلم الزهري ، أخبرني عبد الرحمن بن عبدالله بن كعب بن مالك أن عبيدالله بن كعب بن مالك ، وكان قائد كعب من بنيه حين عمي قال : سمعت كعب بن مالك يحدث حديثه حين تخلف عن رسول الله - عليه - في غزوة تبوك فقال كعب بن مالك وذكره .

ذلك فإنه يفعل منه بحسب الاستطاعة فإذا لم يقدر المسلم على جهاد جميع المشركين فإنه يجاهد من يقدر على جهاده ، وكذلك إذا لم يقدر على عقوبة جميع المعتدين . فإنه يعاقب من يقدر على عقوبته فإذا لم يكن النفي والحبس عن جميع الناس كان النفي والحبس على حسب القدرة مثل أن يحبس بدار لا يباشـر إلا أهلها لا يخـرج منها ، أو أن لا يبـاشر إلا شخصـاً أو شخصين ، فهذا هو الممكن ، فيكون هو المأمور به ، وإن أمكن أن يجعل في مكان قد قبل فيه القبيح ولا يعدم بالكلية كان ذلك هو المأمور به فإن الشريعة جاءت بتحصيل المصالح وتكميلها ، وتعطيل المفاسد وتقليلها ، فالقليل من الخير خير من تركه ودفع بعض الشر خيـر من تركـه كله ، وكذلـك المرأة المتشبهة بالرجال تحبس شبيهاً بحالها إذا زنت سواء كانت بكراً أو ثيباً ، فإن جنس الحبس مما شرع في جنس الفاحشة ، ومما يدخل في هـذا أن عمر ابن الخطاب نفى نصر بن حجاج (١) من المدينة ومن وطنه إلى البصرة لما سمع تشبيب النساء بـ وتشبهه بهن ، وكان أولًا قد أمر بأخذه شعره ليـزيل جماله الذي كان يفتن به النساء ، فلما رآه بعد ذلك من أحسن الناس وجنتين غمه ذلك فنفاه إلى البصرة ، فهذا لم يصدر منه ذنب ولا فاحشة يعاقب عليها ، لكن كان في النساء من يفتتن به فأمر بإزالة جماله الفاتن ، فإن انتقاله

يا ليت شعري عن نفس أزاهقة مني ولم أقض ما فيها من الحاج هل من سبيل إلى نصر بن حجاج هل من سبيل إلى نصر بن حجاج

وسمع البيتين أمير المؤمنين عمر . فقال : لا أرى رجلاً في المدينة تهتف به العواتق في خدورهن وطلبه . فجاء فأمر به فحلق شعر رأسه ثم نفاه إلى البصرة ولنصر أبيات في حلق جمته ، وأطال ابن أبي الحديد في خبره فذكر له قصة مع امرأة أخرى في البصرة نفاه بسببها أبو موسى الأشعري إلى فارس وأن دهقانة أعجبت به في فارس فكتب أميرها عثمان بن أبي العاص الثقفي بخبره الى عمر . فجاءه : جزوا شعره وشمروا قميصه وألزموه المساجد ، ولما قتل عمر . عاد نصر إلى المدينة . [ راجع رغبة الأمل ٥ : ١٣٩ ـ ١٤٠ وشرح النهج لابن أبي الحديد ٣ : ١٤٠ وشرح النهج لابن أبي

<sup>(</sup>١) هو نصر بن حجاج بن علاط ( بكسر العين وتخفيف اللام ) السلمي ثم البهزي شاعر من أهل المدينة كان جميلاً قالت إحدى نساء المدينة

عن وطنه مما يضعف همته وبدنه ، ويعلم أنه معاقب ، وهذا من بـاب التفريق بين الـذين يخـاف عليهم الفـاحشـة والعشق قبــل وقـوعــه ، وليس من بـاب المعاقبة ، وقد كان عمر ينفي في الخمر إلى خيبر زيادة في عقوبة شاربها .

#### فصل

### في تهيج الشهوات

ومن أقوى ما يهيج الفاحشة إنشاد أشعار الذين في قلوبهم مرض من العشق ومحبة الفواحش ومقدماتها بالأصوات المطربة ، فإن المغني إذا غنى بذلك حرك القلوب المريضة إلى محبة الفواحش ، فعندها يهيج مرضه ويقوي بلاءه وأن كان القلب في عافية من ذلك جعل فيه مرضاً كما قال بعض السلف : الغناء رقية الزنا (١) .

ورقية الحية هي ما تستخرج بها الحية من جحرها . ورقية العين والحمة هي ما تستخرج به العافية . ورقية الزنا .

<sup>(</sup>۱) الغناء يطلق على رفع الصوت ، وعلى الترنم الذي تسميه العرب : النصب بفتح النون وسكون المهملة ، وعلى الحداء ، ولا يسمى فاعله مغنياً وإنما يسمى بذلك من ينشد بتمطيط وتكسير وتهييج وتشويق بما فيه تعريض بالفواحش أو تصريح . قال القرطبي : وهو الذي يحرك الساكن ويبعث الكامن ، وهذا النوع إذا كان في شعر فيه وصف محاسن النساء والخمر وغيرهما من الأمور المحرمة لا يختلف في تحريمه . قال : وأما ما ابتدعه الصوفية في ذلك فمن قبيل ما لا يختلف في تحريم ، لكن النفوس الشهوانية غلبت على كثير بمن ينسب الى الخير ، حتى لقد ظهرت من كثير منهم فعلات المجانين والصبيان ، حتى رقصوا بحركات متطابقة وتقطيعات متلاحقة ، وانتهى التواقع بقوم منهم أن جعلوها من باب القرب وصالح الأعمال : وهذا من آثار الزندقة ، وقول أهل المخرقة ، والله المستعان .

ويخرج من الرجل هذا الأمر القبيح والفعل الخبيث كما أن الخمر أم الخبائث .

قال ابن مسعود: الغناء ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء البقل.

وقال تعالى لإبليس ﴿ وَاسْتَفْرِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِمْ بِحَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ في الأَمْوَالِ وَالأَوْلاَدِ ﴾ (١). واستفزازه إياهم بصوته يكون بالغناء ـ كما قال من قال من السلف ـ وبغيره من الأصوات كالنياحة وغير ذلك ، فإن هذه الأصوات كلها توجب انزعاج القلب والنفس الخبيثة إلى ذلك وتوجب حركتها السريعة ، واضطرابها حتى يبقى الشيطان يلعب بهؤلاء أعظم من لعب الصبيان بالكرة والنفس متحركة فإن سكنت فبإذن الله ، وإلا فهي لا تزال متحركة .

وشبهها بعضهم بكرة على مستوى أملس ، لا تزال تتحرك عليه ، وفي الحديث المرفوع . . القلب أشد تقلباً من القدر إذا استجمعت غلياناً (٢) .

وفي الحديث الآخر : مثل القلب ، مثل ريشة بفلاة من الأرض تحركها الريح (7) .

وفي صحيح البخاري عن سالم عن ابن عمر قال : كانت يمين رسول الله على : لا ومقلب القلوب (١) وفي صحيح مسلم عن عبدالله بن عمرو أنه

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية رقم ٦٤ .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام أحمد في المسند ٢ : ٤ ( حلبي ) .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الإمام أحمد في المسند ٤ : ١٩١ ( حلبي ) .

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه البخاري في كتاب الايمان والنذور ، ٣ باب كيف كانت يمين النبي - ﷺ - ٦٦٢٨ حدثنا محمد بن يوسف عن سفيان عن موسى بن عقبة عن سالم - عن ابن عمر قال : وذكره ورواه في التوحيد ١١ والترمذي في النذور ١٣ وابن ماجه في الكفارات أو صاحب الموطأ في النذور ١٥ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٢٦ ، ٢٧ ، ٢٨ ، ١٢٧ (حلبي ) .

سمع النبي ﷺ يقول :

اللهم مصرف القلوب اصرف قلوبنا إلى طاعتك (١). وفي الترمذي : عن أبي سفيان قال : كان رسول الله على يكثر أن يقول : يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك ، قال : فقلت : يا رسول الله آمنا بك وبما جئت به ، فهل تخاف علينا ؟ قال : نعم القلوب بين أصبعين من أصابع الله يقلبها كيف يشاء (٢) .

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الامام مسلم - في كتاب القدر ۱۷ - قال زهير ، حدثنا عبدالله بن يزيد المقرى، ، قال : حدثنا حيوة ، أخبرني أبو هانىء أنه سمع أبا عبد الرحمن أنه سمع عبدالله ابن عمرو بن العاص يقول إنه سمع رسول الله - ﷺ - يقول : إن قلوب بني آدم بين اصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفه حيث يشاء ثم قال رسول الله - ﷺ - وذكره .

 <sup>(</sup>۲) الحديث عند الامام الترمذي في كتاب القدر ٧ والدعوات ٨٩ ، ١٧٤ ، وابن ماجه في الدعاء
 ٢ وأحمد بن حنبل في المسند ٤ : ١٨٢ ، ١٨٢ ، ٩١ : ٩١ ، ٩٥١ ، ٩٩٢ ، ٣١٥ .

# فصل في تحريم الزواج من الزاني والزانية

وقوله تعالى ﴿ الزَّانِي لَا يَنْكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً والـزَّانِيَةُ لَا يَنْكِحُها إِلَّا زَانِ أَوْ مُشْرِكِ وَحُرَّمْ ذَلِكَ عَلَى المُؤْمِنِيْنَ ﴾ (١) .

لما أمر الله تعالى بعقوبة الزانين حرم مناكحتهما على المؤمنين هجراً لهما ، ولما معهما من الذنوب والسيئات . كما قال تعالى ﴿ وَالرَّجْزَ فَاهْجُرْ ﴾ (٢) وجعل مجالس ذلك فاعل المنكر مثله بقوله تعالى : ﴿ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ ﴾ (٣) وهو زوج له وقد قال تعالى ﴿ احْشُرُوا اللّذِيْنَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ (١) . أي عشراءهم وقرناءهم وأشباههم ونظراءهم ولهذا يقال : المستمع شريك المغتاب . ورفع إلى عمر بن عبد العزيز قوم يشربون الخمر وكان فيهم جليس لهم صائم فقال « ابدءوا به في الجلد . ألم تسمع الله يقول ﴿ فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ ﴾ (٥) فإذا كان هذا في المجالسة والعشرة العارضة حين فعلهم للمنكر يكون مجالسهم مثلاً لهم فكيف بالعشرة الدائمة .

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر آية رقم ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية رقم ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات آية رقم ٢٢

<sup>(</sup>٥) سورة النساء آية رقم ١٤٠ .

والزوج يقال له العشير ، كما في الحديث من حديث ابن عباس عن النبي على قال : رأيت النار فإذا أكثر أهلها النساء يكفرن ، قيل : يكفرن بالله ؟ قال : يكفرن العشير ويكفرن الإحسان » (١) .

فأخبر أنه لا يفعل ذلك إلا زان أو مشرك .

أما المشرك فلا إيمان له يزجره عن الفواحش ومجامعة أهلها وأما الزاني ففجوره يدعوه إلى ذلك وإن لم يكن مشركاً وفي الآية دليل على أن الزاني ليس بمؤمن مطلق الإيمان وإن لم يكن كافراً مشركاً كما في الصحيح: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن » (٢) وذلك أنه أخبر أنه لا ينكح إلا زانية أو مشركة. ثم قال تعالى ﴿ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى المُؤْمِنِين ﴾ (٣) فعلم أن الإيمان يمنع من ذلك ويزجر، وأن فاعله إما مشرك وإما زان، ليس من المؤمنين الذين يمنعهم إيمانهم من ذلك، وذلك أن الزانية فيها إفساد فراش الرجل، وفي مناكحتها معاشرة الفاجرة دائماً ومصاحبتها، والله قد أمر بهجر السوء وأهله ما داموا عليه وهذا المعنى موجود في الزاني، فإن الزاني إن لم يفسد

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في كتاب الحيض ٦ باب ترك الحائض الصوم - ٣٠٤ قال أخبرنا محمد ابن جعفر قال أخبرني زيد هـو ابن أسلم عن عياض بن عبدالله عن أبي سعيد الخدري قال خرج رسول الله - ﷺ - في أضحى أو في فطر إلى المصلى - فمر على النساء فقال : يا معشر النساء تصدقن . وذكره . ورواه الإمام مسلم في إيمان ١٣٢ - والعيدين ٤ ، والنسائي في العيدين ١٩ وابن ماجه في الفتن ١٩ والدارمي في الوضوء ١٠٤ والصلاة ٢٢٤ ، وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٣٠٧ ، ٣٢٠ ، ٣٢٠ ، ٣٣٤ ، ٣١٠ (حلبي ) .

<sup>(</sup>۲) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب المظالم ۳۰ باب النهي بغير إذن صاحبه ۲٤٧٥ حدثني الليث، حدثنا عقيل عن ابن شهاب عن أبي بكر بن عبد الرحمن، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي - على وذكره. وفيه زيادة ( ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن، ولا يسرق حين يسرق وهو مؤمن، ولا ينهب نهبة يرفع الناس إليه فيها أبصارهم حين ينهبها وهو مؤمن) ورواه الإمام مسلم في الإيمان ١٠٠، ١٠١! والترمذي في إيمان ١١، ينهبها والنسائي في الأشربة ٤٢، وابن ماجه في الفتن ٣، والدارمي في الأشربة ٢١ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ١٢٩ (حلبي).

<sup>(</sup>٣) سورة النور آية رقم ٣ .

فراش امرأته كان قرين سوء لها ، كما قال الشعبي (١) من زوج كريمته من فاسق فقد قطع رحمها .

وهذا مما يدخل به على المرأة ضرر في دينها ودنياها ، فنكاح الزانية أشد من جهة الفراش ، ونكاح الزاني أشد من جهة أنه السيد المالك الحاكم على المرأة ، فتبقى المرأة الحرة العفيفة في أسر الفاجر الزاني يقصر من حقوقها ويتعدى عليها .

ولهذا اتفق الفقهاء على اعتبار الكفاءة في الدين وعلى تبوت الفسخ بفوات هذه الكفاءة .

واختلفوا في صحة النكاح بدون ذلك ، وهما قولان مشهوران في مذهب أحمد وغيره ، فإن من نكح زانية مع أنها تزني فقد رضي بأن يشترك هو وغيره فيها ، ورضي لنفسه بالقيادة والدياثة ، ومن نكحت زان وهو يزني بغيرها فهو لا يصون ماءه حتى يضعه فيها ، بل يرميه فيها وفي غيرها من البغايا فهي بمنزلة الزانية المتخذة خدنا فإن مقصود النكاح حفظ الماء في المرأة وهذا الرجل لا يحفظ ماءه ، والله سبحانه شرط في الرجال أن يكونوا محصنين غير مسافحين فقال ﴿ وأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غير مسافحين فقال ﴿ وأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غير مسافحين فقال ﴿ وأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غير مسافحين فقال ﴿ وأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غير مسافحين فقال ﴿ وأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ

وهذا المعنى مما لا ينبغي إغفاله فإن القرآن قد نصه وبينه بياناً مفروضاً

<sup>(</sup>۱) هـ و عامر بن شراحيل بن عبد ذي كبار الشعبي الحميري أبو عمرو: راوية من التابعين . يضرب المثل بحفظه . ولد عام ۱۹ هـ بالكوفة ومات فجأة بها عام ۱۰۳ هـ وهـ و من رجال الحديث الثقات استقضاه عمر بن عبد العزيز ، وكان فقيها شاعراً ، واختلفوا في اسم أبيه فقيل شراحيل ، وقيل عبدالله نسبته إلى شعب ، وهـ و بـ طن من همدان . [ راجع تهذيب التهذيب ٥ : ٥٠ والوفيات ١ : ٢٤٤ وحلية الأولياء ٤ : ٣١٠ وتهذيب ابن عساكر ٧ : ١٣٨ وتاريخ بغداد ١٢ : ٢٢٧]

<sup>(</sup>۲) سورة النساء آية رقم ۲۶.

كما قال تعالى ﴿ سُوْرَةٌ أَنْزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا ﴾ (١) فأما تحريم نكاح الزانية فقد تكلم فيه الفقهاء من أصحاب أحمد وغيرهم ، وفيه آثار عن السلف ، وإن كان الفقهاء قد تنازعوا فيه وليس مع من أباحه ما يعتمد عليه .

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ١ .

# فصل فى التوبة شرط للزواج

وقد ادعى بعضهم أن هذه الآية منسوخة بقوله ﴿ وَالمُحْصَنَاتُ ﴾ (١) وزعموا أن البغي من المحصنات ، وتلك الآيات حجة عليهم فإن أقل ما في الإحصان العفة ، وإذا اشترط فيه الحرية فذاك تكميل للعفة والإحصان ، ومن حرم نكاح الأمة لئلا يرق ولده كيف يبيح البغي التي تلحق به من ليس بولده ، وأين فساد فراشه من رق ولده ؟!

« إلا زانية أو مشركة » والزانية لا يطأها إلا زان أو مشرك وهذا أبلغ في الحجة عليهم فمن وطيء زانية أو مشركة بنكاح فهو زان وكذلك من وطئها زان ، فإن ذم الزاني بفعله الذي هو الزنا حتى لو استكرهها أو استدخلت ذكره وهو نائم كانت العقوبة للزاني دون قرينه .

وهذه المسألة مبسوطة في كتب الفقه . والمقصود قوله ﴿ الزَّانِي لاَ يَنْكُحُ إِلاَّ زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً ﴾ (٢) فإن هذا يدل على أن الزاني لا يتزوج إلا زانية

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ٢٤ وهي ﴿ والمحصنات من النساء إلا ما ملكت أيمانكم كتاب الله عليكم وأحل لكم ما وراء ذلكم أن تبتغوا بأموالكم محصنين غير مسافحين ، فما استمتعتم به منهن فآتوهن أجورهن فريضة ولا جناح عليكم فيماتراضيتم به من بعد الفريضة إن الله كان عليماً حكيماً ﴾ .

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ٣ .

أو مشركة ، وأن ذلك حرام على المؤمنين .

وليس هذا لمجرد كونه فاجراً بل لخصوص زناها بدليل أنه جعل المرأة زانية إذا تزوجت زانياً ، كما جعل الزوج زانياً إذا تزوج زانية ، هذا إذا كانا مسلمين يعتقدان تحريم الزنا ، وإذا كانا مشركين فينبغي أن يعلم ذلك .

ومضمونه أن الرجل الزاني لا يجوز نكاحه حتى يتوب وذلك بأن يوافق اشتراطه الإحصان ، والمرأة إذا كانت زانية لا تحصن فرجها من غير زوجها ، بل يأتيها هو وغيره كان الزوج زانياً هو وغيره يشتركون في وطئها . كما تشترك الزناة في وطء المرأة الواحدة ، ولهذا يجب عليه نفى الولد الذي ليس منه .

فمن نكح زانية فهو زان أي تزوجها ، ومن نكحت زانياً فهي زانية أي تزوجته ، فإن كثيراً من الزناة قصروا أنفسهم على الزواني فتكون المرأة حدناً وخليلاً له لا يأتي غيرها ، فإن الرجل إذا كان زانياً لا يعف امرأته وإذا لم يعفها تشوقت هي إلى غيره فزنت به ، كما هو الغالب على نساء الزواني ، أو من يلوط بالصبيان فإن نساءه يزنين ليقضين إربهن ووطرهن ويراغمن أزواجهن بذلك حيث لم يعفوا أنفسهم عن غير أزواجهن ، ولهذا يقال : عفوا تعف نساؤكم وأبناؤكم ، وبروا آباءكم تبركم أبناؤكم فإن الجزاء من جنس العمل ، وكما تدين تدان (١) ومن عقوبة السيئة السيئة بعدها ، فإن الرجل إذا رضي أن ينكح زانية رضي بأن تزني امرأته ، والله تعالى قد جعل بين الزوجين مودة ورحمة ، فالمرء يحب لنفسه ما يحب للآخر .

فإذا رضيت المرأة أن تنكح زانياً فقد رضيت عمله . وكذلك إن رضي الرجل أن ينكح زانية فقد رضى عملها ومن رضي الزنا كان بمنزلة الزاني ،

<sup>(</sup>١) يقال في المثل: كما تدين تدان. وقد ورد هذا في حديث مرفوع [ أخرجه عبد الرزاق عن معمر عن أيوب عن أبي قلابة عن النبي - على المدداء وهو مرسل رجاله ثقات. ورواه عبد الرزاق بهذا الإسناد أيضاً عن أبي قلابة عن أبي الدرداء موقوفاً، وأبو قلابة لم يدرك أبا الدرداء، وله شواهد موصول من حديث ابن عمر أخرجه ابن عدي وضعفه ].

فإن أصل الفعل هو الإرادة ، ولهذا جاء في الأثر: من غاب عن معصية فرضيها كان كمن شهدها أو فعلها: وفي الحديث . . المرء على دين خليله » (١) .

وأعظم الخلة خلة الزوجين .

وأيضاً: فإن الله قد جعل في نفوس بني آدم من الغيرة ما هو معروف ، فيستعظم الرجل أن يطأ الرجل امرأته أعظم من غيرته على نفسه أن يـزني ، فإذا لم يكره أن تكون هو زانٍ ؟!

ولهذا لم يوجد من هو ديوث أو قواد يعف عن الزنا ؛ فإن الزاني له شهوة في نفسه ، والديوث ليس له شهوة في زنا غيره ، فإذا لم يكن معه إيمان يكره به زنا غيره بزوجته كيف يكون معه إيمان يمنعه من الزنا ؟!

فمن استحل أن يترك امرأته تزني استحل أعظم الزنا ومن أعان على ذلك فهو كالزاني ، ومن أقر على ذلك مع إمكان تغييره فقد رضيه ، ومن تزوج غير تائبة فقد رضي أن تزني إذ لا يمكنه منعها من ذلك فإن كيد النساء عظيم .

ولهذا جاز للرجل إذا أتت امرأته بفاحشة مبينة أن يعضلها(٢) لتفتدي

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الأمام الترمذي في كتاب الزهد ٤٥ وأبو داود في كتاب الأدب ١٦ والإمام أحمد ابن حنبل في المسند ٢ - ٣٣٤ ( حلبي ) .

<sup>(</sup>٢) العضل: هو أن يطلق الرجل امرأته طلقة أو طلقتين فتنقضي عدتها ثم يبدو له أن يتزوجها وأن يراجعها وتريد المرأة ذلك فيمنعها أولياؤها من ذلك. وفي ذلك نزل قول الله تعالى ﴿ وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن إذا تراضوا بينهم بالمعروف ذلك يوعظ به من كان منكم يؤمن بالله واليوم الآخر ذلكم أزكى لكم وأطهر والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ .

وقد روي أن هذه الآية نزلت في معقل بن يسار المنزني وأخته فقىال البخاري عنىد تفسير هـذه الآية : حدثنا عبيدالله بن سعيك ، حدثنا أبو عـامر العقـدي ، حدثنـا عباد بن راشــد ، حدثنـا الحسن ، قـال : حدثني معقـل بن يسار قـال : كانت لى أخت تخـطب لى فزوجتهـا فطلقهـا =

نفسها منه ، وهو نص أحمد وغيره ؛ لأنها بزناها طلبت الاختلاع منه وتعرضت لإفساد نكاحه ، فإنه لا يمكنه المقام معها حتى تتوب ، ولا يسقط المهر بمجرد زناها ، كما دل عليه قول النبي على للملاعن لما قال : مالي ، قال : لا مال لك عندها إن كنت صادقاً عليها فهو بما استحللت من فرجها ، وإن كنت كاذباً عليها فهو أبعد لك ، لأنها إذا زنت قد تتوب ، ولكن زناها يبيح له إعضالها حتى تفتدي منه نفسها إن اختارت فراقه أو تتوب .

وفي الغالب أن الرجل لا يزني بغير امرأته إلا إذا أعجبه ذلك الغير ، فلا يزال يزني بما يعجبه فتبقى امرأته بمنزلة المعلقة التي لا هي أيم ولا ذات زوج فيدعوها ذلك إلى الزنا ، ويكون الباعث لها على ذلك مقابلة زوجها على وجه القصاص مكايدة له ومغايظة فإنه ما لم يحفظ غيبها لم تحفظ غيبه ، ولها في بضعه حق كما له في بضعها حق . فإذا كان من العادين لخروجه عما أباح الله له لم يكن قد أحصن نفسه وأيضاً : فإن داعية الزاني تشتغل بما يختاره من البغايا فلا تبقى داعيته إلى الحلال تامة ولا غيرته كافية في إحصائه المرأة ، فتكون عنده كالزانية المتخذة خدناً ، وهذه معان شريفة لا ينبغي إهمالها .

وعلى هذا فالمرأة المساحقة زانية كما جاء في الحديث « زنا النساء سحاقهن » (١)

والرجل الذي يعمل عمل قوم لوط بمملوك أو غيره هو زان والمرأة

<sup>=</sup> زوجها فتركها حتى انقضت عدتها فخطبها فأبى معقل فنزلت. وهكذا رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وابن أبي حاتم وابن جرير ، وابن مردويه من طرق متعددة عن الحسن عن معقل بن يسار به ، وصححه الترمذي أيضاً .

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه البخاري في كتاب الطلاق ـ باب المتعة التي لم يفرض لها ، عن ابن عمر رضي الله عنهما حديث ٢١٦٣ ، ورواه الإمام مسلم في كتباب اللعبان ، وأبو داود كتباب النكاح . ورواه الإمام الترمذي (النكاح) ، والنسائي (اللعبان) ورواه الدارمي في كتباب النكاح ، ورواه الامام مالك في الموطأ في كتباب اللعان ، ورواه الامام أحمد بن حنبل في المسند ٢ : ١١٥ (حلبي) .

الناكحة له زانية ، فلا تنكحه إلا زانية أو مشركة ولهذا يكثر في نساء اللوطية من تزني بغير زوجها وربما زنت بمن يتلوط هو به مراغمة له وقضاء لوطرها ، وكذلك المرأة المزوجة بمخنث ينكح كما تنكح هي متزوجة بزان ، بل هو أسوأ الشخصين حالاً ، فإنه مع الزنا صار مخنثاً ملعوناً على نفسه للتخنيث غير اللعنة التي تصيبه بعمل قوم لوط فإن النبي على لعن من يعمل عمل قوم لوط ، وثبت عنه في الصحيح أنه لعن المخنثين من الرجال والمترجلات من النساء وقال «أخرجوهم من بيوتكم » (١) وكيف يجوز للمرأة أن تتزوج بمخنث قد انتقلت شهوته إلى دبره ؟ فهو يؤتى كما تؤتى المرأة ، وتضعف داعيته من أمامه كما تضعف داعية الزاني بغير امرأته عنها ، فإذا لم تكن له غيرة على نفسه ضعفت غيرته على امرأته وغيرها ، ولهذا يوجد من كان مخنثاً ليس له كبير غيره على ولده ومملوكه ومن يكفله .

والمرأة إذا رضيت بالمخنث واللوطي كانت على دينه فتكون زانية وأبلغ، فإن تمكين المرأة من نفسه، فإذا رضيت ذلك من زوجها رضيته من نفسها.

ولفظ هذه الآية وهو قوله تعالى ﴿ الزَّانِي لاَ يَنْكِعُ إِلاَّ زَانِيَةً ﴾ (٢) الآية . يتناول هذا كله إما بطريق عموم اللفظ ، أو بطريق التنبيه ، وفحوى الخطاب الذي هو أقوى من مدلول اللفظ ، وأدنى ذلك أن يكون بطريق القياس كما قد بيناه في حد اللوطي ونحوه ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) سبق تخريج هذا الحديث.

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ٣.

## فصل نفي الخبائث عن نساء الأنبياء

وقوله تعالى ﴿ الْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيْثِينَ وَالْخَبِيْثُونَ لِلْخَبِيْثَاتِ وَالْطَيِّبَاتُ لِلطَيِّبِيْنَ وَالْطَيِّبُونَ لِلْطَيِّبُونَ لِلطَيِّبُاتِ ﴾ (١) فأخبر تعالى أن النساء الخبيثات للرجال الخبيثين ، فلا تكون خببثة لطيب فإن ذلك خلاف الحصر ، فلا تنكح الزانية الخبيثة إلا زانياً خبيثاً

وأخبر أن الطيبين للطيبات فلا يكون الطيب لامرأة خبيثة، فإن ذلك خلاف الحصر، إذ قد ذكر أن جميع الخبيثات للخبيثين فلا تبقى خبيثة لطيب ولا طيب لخبيثة.

وأخبر أن جميع الطيبات للطيبين فىلا تبقى طيبة لخبيث ، فجاء الحصر من الجانبين موافقاً لقوله . ﴿ الزَّانِيَ لاَ يَنْكِحُ إلاَّ زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالـزَّانِيَةُ لاَ يَنْكِحُهَا إلاَّ زَانٍ أَوْ مُشْرِكَ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى المُؤْمِنِيْنَ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٢٦ .

قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما نزلت في عائشة وأهل الإفك ، وهكذا روي عن مجاهد ، وعطاء وسعيد بن جبير ، والشعبي ، والحسن بن أبي الحسن البصري ، وحبيب بن أبي ثابت والضحاك ، واختاره ابن جرير ووجهه أن الكلام القبيح أولى بأهل القبح من الناس والكلام الطيب أولى بائه المطيبين من الناس ، فما نسبه أهل النفاق إلى عائشة من كلام هم أولى به ، وهي أولى بالبراءة والنزاهة منهم ولهذا قال تعالى ﴿ أُولئك مبرءون مما يقولون ﴾ .

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ٣ .

ولهذا قال من قال من السلف: ما بغت امرأة بني قط، فإن هذه السورة نزل صدرها بسبب أهل الإفك وما قالوه في عائشة ، ولهذا لما قيل فيها ما قيل ، وصارت شبهة استشار النبي على من استشاره في طلاقها قبل أن تنزل براءتها ، إذ لا يصح له أن تكون امرأته غير طيبة .

وقد روي «أنه لا يدخل الجنة ديوث » (١) والديوث الذي يقر السوء في أهله . ولهذا كانت الغيرة على الزنا مما يحبها الله وأمر بها حتى قال النبي المعلامة والمعجبون من غيرة سعد ؟ لأنا أغير منه ، والله أغير مني» (٢) ، من أجل ذلك حرم الفواحش ما ظهر منها وما بطن ولهذا أذن الله للقاذف إذا كان زوجها أن يلاعن فيشهد أربع شهادات بالله إنه لمن الصادقين وجعل ذلك يدفع عنه حد القذف ، كما لو أقام على ذلك أربعة شهود ، لأنه محتاج إلى قذفها لأجل ما أمر الله به من الغيرة ، ولأنها ظلمته بإفساد فراشه وإن كانت قد حبلت من الزنا فعليه اللعان لينفى عنه النسب الباطل لئلا يلحق به ما ليس منه .

<sup>(</sup>١) ورد الحديث في النسائي في كتاب الزكاة ( باب المنان إذا أعطى )

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الإمام أحمد في المسند ٢: ٣٢٦ (حلبي) ورواه الإمام البخاري في (كتاب النكاح \_ باب الغيرة \_ وفي كتاب الحدود) ورواه الإمام مسلم في كتاب اللعان ورواه الامام الدارمي (كتاب النكاح).

## فصل التفريق بين المتلاعنين

وقد مضت سنة النبي على بالتفريق بين المتلاعنين سواء حصلت الفرقة بتلاعنهما أو احتاجت إلى تفريق الحاكم ، أو حصلت عند انقضاء لعان الزوج لأن أحدهما ملعون أو خبيث فاقترانهما بعد ذلك يقتضي مقارنة الخبيث الملعون للطيب .

وفي صحيح مسلم عن عمران بن حصين «حديث المرأة التي لعنت ناقة لها فأمر النبي ﷺ فأخذ ما عليها وأرسلت ، وقال : لا تصحبنا ناقة ملعونة » .

وفي الصحيحين عنه أنه لما اجتاز بديار ثمود قال « لا تدخلوا على هؤ لاء المعذبين إلا أن تكونوا باكين فإن لم تكونوا باكين فلا تدخلوا عليهم لئلا يصيبكم ما أصابهم » (١).

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري في كتاب الصلاة ٥٣ باب الصلاة في مواضع الخسف والعذاب .

<sup>277 -</sup> حدثنا إسماعيل بن عبدالله قال : حدثني مالك عن عبدالله بن دينار عن عبدالله بن عمر - رضي الله عنهما أن رسول الله ـ ﷺ قال : وذكره .

ورواه الإمام مسلم في كتاب الزهد ٣٨ باب ﴿ لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم إلا أن تكونوا باكين ﴾ . أخبرنا ابن وهب ، أخبرني يونس عن ابن شهاب وهو يذكر الحجر مساكن ثمود قال سالم بن عبدالله إن عبدالله بن عمر قال مرزنا مع رسول الله \_ ﷺ \_ على الحجر فقال لنا رسول الله \_ ﷺ \_ وذكره .

فنهى عن عبور ديارهم إلا على وجه الخوف المانع من العذاب .

وهكذا السنة في مقارنة الظالمين والزناة وأهل البدع والفجور وسائر المعاصي: لا ينبغي لأحد أن يقارنهم ولا يخالطهم إلا على وجه يسلم به من عذاب الله عز وجل ، وأقل ذلك أن يكون منكراً لظلمهم ، ماقتاً لهم ، شانئاً ما هم فيه بحسب الإمكان ، كما في الحديث « من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان»(١) . وقال تعالى ﴿ وَضَرَبَ الله مَثلاً لِلَّذِيْنَ آمَنُوا امْرَأَةَ فِرْعَوْنَ ﴾ (٢) . الآية .

وكذلك ما ذكره عن يوسف الصديق وعمله على خزائن الأرض لصاحب مصر لقوم كفار . وذلك أن مقارنة الفجار إنما يفعلها المؤمن في موضعين : أحدهما أن يكون مكرهاً عليه .

والثاني: أن يكون ذلك في مصلحة دينية راجحة على مفسدة المقارنة ، او ان يكون في تركها مفسدة راجحة في دينه فيدفع أعظم المفسدتين باحتمال أدناهما ، وتحصل المصلحة الراجحة باحتمال المفسدة المرجوحة ، وفي الحقيقة فالمكره هو من يدفع الفساد الحاصل باحتمال أدناهما وهو الأمر الذي أكره عليه قال تعالى ﴿ إلا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمانِ ﴾ (٣) وقال تعالى ﴿ وَلاَ تُكْرِهُواْ فَتَيَاتِكُمْ على البغاءِ ﴾ (٤) ثم قال ﴿ وَمَنْ يُكْرِهِهُنَّ فإنَّ الله مِنْ بَعْدِ إكْرَاهِهِن غَفُورٌ رَحِيْمٌ ﴾ (٥) .

ورواه الامام أحمد في المسند ٢: ٩، ٣٦، ٧٤، ٩٦، ٩١، ٩٦، ١١٧، ١١٣، ١١٣، ١١٧، ١١٧
 (حلبي).

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الامام مسلم في كتاب الايمان ۲۰ باب كون النهي عن المنكر من الايمان ، وأن الايمان يزيد وينقص ، وأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان ۷۸ - ( 29 ) بسنده عن طارق بن زياد عن أبي سعيد وذكره ، ورواه أبو داود في الصلاة ۲۳۲ وابن ماجه في الإقامة ٥٥٠ والفتن ۲۰ وأحمد بن حنبل في المسند ١ : ٢ ، ٥ ، ٣ : ۲۰ ، ٤٩ ، ٥٥ ( حلبي ) .

<sup>(</sup>۲) سورة التحريم آية رقم ۱۱ .

 <sup>(</sup>٣) سورة النحل آية رقم ١٠٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة النور آية رقم ٣٣.

 <sup>(</sup>٥) سورة النور آية رقم ٣٣.

وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّذِيْنَ تَوَفَّاهُمْ الملاَئِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوْا فِيمَ كُنْتُمْ قَالُوْا كُنْتُمْ قَالُوْا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ الله وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوْا فِيمَ فَلُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ الله وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوْا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيْراً إِلاَّ المُسْتَضْعِفِيْنَ مِنَ الرِّجَال والنِسَاءِ وَالنِسَاءِ وَالوَلْدَانِ لاَ يَسْتَطِيْعُوْنَ حِيْلَةً وَلاَ يَهْتَدُوْنَ سَبِيْلاً فَأُولَئِكَ عَسَى الله أَنْ يَعْفُو عَنْهُم وَكَانَ الله عَفُواً غَفُوراً ﴾ (١) .

وقال ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُوْنَ فِي سَبِيْلِ الله والمُسْتَضْعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ والنِّسَاءِ وَالْولْدَانِ ﴾ (٢) الآية فقد دلت هذه الآية على النهي عن مناكحة الزاني والمناكحة نوع خاص من المعاشرة والمزاوجة والمقارنة والمصاحبة ، ولهذا سمي كل منهما زوجاً وصاحباً وقريناً وعشيراً للآخر .

والمناكحة في أصل اللغة المجامعة والمضامة فقلوبهما تجتمع إذا عقد العقد بينهما ، ويصير بينهما من التعاطف والتراحم ما لم يكن قبل ذلك حتى تثبت بذلك حرمة المصاهرة في غير الربيبة لمجرد ذلك والتوارث وعدة الوفاة وغير ذلك . وأوسط ذلك اجتماعهما خاليين في مكان واحد وهو المعاشرة المقررة للصداق ، كما قضى به الخلفاء وآخر ذلك اجتماع المباضعة ، وهذا وإن اجتمع بدون عقد نكاح فهو اجتماع ضعيف ، بل اجتماع القلوب أعظم من مجرد اجتماع البدنين بالسفاح ودل قوله ﴿ الطّيباتُ لِلطّيبِينَ ﴾ (٣) على ذلك من جهة المعنى ،

<sup>(</sup>١) سورة النساء اية رقم ٩٧ ـ ٩٩ .

قال أبو داود حدثنا محمد بن داود بن سفيان ، حدثني يحيى بن حسان ، أخبرنا سليمان بن موسى أبو داود ، حدثنا جعفر بن سعد بن سمرة بن جندب حدثني حبيب بن سليمان عن أبيه سليمان بن سمرة عن سمرة بن جندب أما بعد . قال رسول الله على - من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله ، وقال السدي ، لما أسر العباس وعقيل ، ونوفل قال رسول الله على للعباس : إفد نفسك وابن أخيك . فقال : يا رسول الله ألم نصل إلى قبلتك ، ونشهد للعباس : إنكم خاصمتم فخصمتم ثم تبلا عليه هذه الآية ﴿ أَلَم تَكُنُ أَرْضَ اللهُ واسعة ﴾ رواه ابن أبي حاتم .

<sup>(</sup>۲) سورة النساء آية رقم ۷۵.

<sup>(</sup>٣) سورة النور آية رقم ٢٦ .

ومن جهة اللفظ ، ودل أيضاً على النهي عن مقارنة الفجار ومزاوجتهم ، كما دل على هذا غير ذلك من النصوص :

مثل قوله ﴿ احْشُرُوْا الَّذِيْنَ ظَلَمُوْا وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ (١) أي: وأشباههم ونظراءهم ، والزوج أعم من النكاح المعروف . قال تعالى ﴿ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاثًا وَيَنَاثًا ﴾ (٢) .

وقال ﴿ وَإِذَا النُّفُوسُ زُوِّجَتْ ﴾ (٣) وقال ﴿ مِنْ كُل زَوْجٍ بَهِيْجٍ ﴾ (<sup>1)</sup> وهِ كريم ﴾ (<sup>٥)</sup> .

وقال ﴿ وَمِنْ كُلِّ شِيءَ خَلَقْنَا زَوْجَيْنَ ﴾ (٦) وقال ﴿ جَعَلَ فِيْهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنَ ﴾ (٧) وقال ﴿ وَخَلَقْنَاكُمْ أَزْوَاجًا ﴾ (٨) وقال ﴿ قُلْنَا احْمِل فِيْهَا مِنْ كُلِ زَوْجَيْنَ اثْنَيْنَ ﴾ (٩) .

وقـال ﴿ إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ ﴾(١٠)وإن كـان في الآيـة نص على الزوجة التي هي الصاحبة ، وفي الولد منها .

فمعنى ذلك في كل مشابه ومقارن ومشارك وفي كل فرع وتابع.

فالحمداله الذي لم يتخذ ولداً ، ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن

<sup>(</sup>١) سورة الصافات آية رقم ٢٢ .

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى آية رقم ٤٩ ـ ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة التكوير آية رقم ٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج آية رقم ٥ وسورة ق آية رقم ٧ .

 <sup>(</sup>٥) سورة الشعراء آية رقم ٧ وسورة لقمان آية رقم ١٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الذاريات آية رقم ٤٩.

<sup>(</sup>٧) سورة الرعد آية رقم ٣.

<sup>(</sup>A) سورة النبأ آية رقم ٨.

<sup>(</sup>٩) سورة هود آية رقم ٠٤ .

<sup>(</sup>١٠)سورة التغابن آية رقم ١٤.

له ولى من الذل .

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الفُرقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُوْنَ لِلْعَالَمِيْنَ نَذِيْراً \* الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذْ وَلَداً وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي المُلْكِ وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيْراً ﴾ (١) .

فالمصاحبة والمصاهرة والمؤاخاة لا تجوز إلا مع أهل طاعـة الله تعالى على مراد الله ، ويدل على ذلـك الحديث الـذي في السنن « لا تصـاحب إلا مؤمناً ولا يأكل طعامك إلا تقي » (٢) .

وفيها « المرء على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل (٣) » ومن الصحيحين من حديث أبي هريرة عن النبي على أنه قال « إذا زنت أمة أحدكم فليجلدها الحد ، ثم إن زنت فليبعها ولو فليجلدها الحد ، ثم إن زنت فليبعها ولو بضفير » (٤) والضفير الحبل ، وشك الراوي هل أمر ببيعها في الثالثة أو الرابعة ، وهذا أمر من النبي على ببيع الأمة بعد إقامة الحد عليها مرتين أو ثلاثا، ولو بأدنى مال .

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان آية رقم ١ ، ٢ .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الدارمي في الأطعمة ٢٣ والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣ : ٣٨ ، ٦٥ (حلبي ) .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه أبو داود في كتاب الأدب ١٦ ، والامام الترمذي في الزهد ٤٥ ، وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٣٣٤ . ٣٣٣ .

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه البخاري في كتاب العتق ١٧ باب كراهية التطاول على الرقيق وقوله عبدي وأمتي ، ٢٥٥٥ ، ٢٥٥٥ - حدثنا مالك بن اسماعيل ، حدثنا سفيان عن الزهري ، حدثني عبيدالله سمعت أبا هريرة - رضي الله عنه وزيد بن خالد ، عن النبي - على - قال : وذكره . وفي الحدود ٣٥ ، والبيوع ١٦ ورواه الإمام مسلم في الحدود ٣٦ ، وأبو داود في الحدود ٢٣ ، والترمذي في الحدود ٨ وابن ماجه في الحدود ١٨ ، والدارمي في الحدود ١٨ ، وصاحب الموطأ في الحدود ١٤ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٢٤٩ ، ٣٧٦ ، ٢٢٩ ، ٢٢٩ ، ٢٢٩ ، ٢٢١ ، ٢١١ ، ٢١١ ، ٢١١ ، ٢٠١ ) .

وإذا وجب إخراج الأمة الزانية عن ملكه ، فكيف بالزوجة الزانية ، والعبد والمملوك نظير الأمة . ويدل على ذلك كله ما رواه مسلم في صحيحه عن علي بن أبي طالب عن النبي ولا أنه لعن من أحدث حدثاً ، أو آوى محدثاً » (١) .

فهذا يوجب لعنة كل من آوى محدثاً سواء كان إحداثه بالزنا أو السرقة ، أو غير ذلك ، وسواء كان الإيواء بملك يمين أو نكاح أو غير ذلك ، لأن أقل ما في ذلك تركه إنكار المنكر .

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ٦ باب إثم من آوى محدثاً رواه علي عن النبي - ﷺ ٢٠٣٠ حدثنا عبد الواحد ، حدثنا عاصم ، قال : قلت لأنس : أحرم رسول الله - ﷺ - المدينة . قال : نعم ما بين كذا إلى كذا وذكره . ورواه الإمام مسلم في كتاب الحجج / ٤٦٣ ، ٤٦٧ ، ٤٦٩ ، وأحمد بن حنبل في المسند ١ : ١٠٨ ، ١٠٨ ، ١٠٨ ( حلبي ) .

#### فصل

#### الإختبار والامتحان للمصاحبة

والمؤمن محتاج إلى امتحان من يريد أن يصاحبه ويقارنه بنكاح وغيره .

قال تعالى ﴿ إِذَا جَاءَكُمُ المُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ ﴾ (١) الآية وكذلك المرأة التي زنا بها الرجل ، فإنه لا يتزوج بها إلا بعد التوبة في أصح القولين . كما دل عليه الكتاب والسنة والآثار ، لكن إذا أراد أن يمتحنها هل هي صحيحة التوبة أم لا ؟ .

فقـال عبدالله بن عمـر وهـو المنصـوص عن أحمـد : أنـه يـراودهـا عن نفسها، فإن أجابته لم تصح توبتها وإن لم تجبه فقد تابت .

وقالت طائفة: هذا الإمتحان فيه طلب الفاحشة منها، وقد تنقض التوبة، وقد تأمره نفسه بتحقيق فعل الفاحشة ويزين لهما الشيطان ذلك ولا

<sup>(</sup>۱) سورة الممتحنة آية رقم ۱۰ وتكملة الآية ﴿ فإن علمتموهن مؤمنات فلا ترجعوهن إلى الكفار لا هن حل لهم ولا هم يحلون لهن ، وآتوهم ما أنفقوا ولا جناح عليكم أن تنكحوهن إذا آتيتموهن أجورهن ولا تمسكوا بعصم الكوافر وآسألوا ما أنفقتم وليسألوا ما أنفقوا ذلكم حكم الله يحكم بينكم والله عليم حكيم ﴾ .

ويقال في سبب نزول هذه الآية: أن أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط هاجرت إلى المدينة فخرج أخواها عمارة والوليد حتى قدما على رسول الله على فكلماه فيها أن يردها إليهما فنقض الله الله العهد بينه وبين المشركين في النساء خاصة فمنعهم أن يردوهن إلى المشركين وأنزل الله آية الامتحان ».

سيما إن كان يحبها وتحبه ، وقد تقدم له معها فعل الفاحشة مرات وذاقته وذاقها ، فقد تنقض التوبة ولا تخالفه فيما أراده منها .

ومن قال بالأول قال: الأمر الذي يقصد به امتحانها لا يقصد به نفس الفعل ، فلا يكون أمراً بما نهى الله عنه ، ويمكنه أن لا يطلب الفاحشة بل يعرض بها وينوي شيئاً آخر ، والتعريض للحاجة جائز ، بل واجب في مواضع كثيرة . وأما نقضها توبتها فإذا جاز أن تنقض التوبة معه جاز أن تنقضها مع غيره .

والمقصود أن تكون ممتنعة ممن يراودها ، فإذا لم تكن ممتنعة منه لم تكن ممتنعة من غيره . وأما تزيين الشيطان له الفعل فهذا داخل في كل أمر يفعله الإنسان من الخير يجد فيه محبته ، فإذا أراد الإنسان أن يصاحب المؤمن ، أو أراد المؤمن أن يصاحب أحداً ، وقد ذكر عنه الفجور وقيل : إنه تاب منه ، أو كان ذلك مقولاً عنه سواء كان ذلك القول صدقاً أو كذباً : فإنه يمتحنه بما يظهر به بره أو فجوره وصدقه أو كذبه وكذلك إذا أراد أن يولي أحداً ولاية امتحنه كما أمر عمر بن عبد العزيز (١) غلامه أن يمتحن ابن أبي موسى لما أعجبه سمته ، فقال له : قد علمت مكاني عند أمير المؤمنين فكم تعطيني إذا أشرت عليه بولايتك ؟ فبذل له مالاً عظيماً ، فعلم عمر أنه ليس ممن يصلح للولاية ، وكذلك في المعاملات ، وكذلك الصبيان والمماليك ممن يصلح للولاية ، وكذلك في المعاملات ، وكذلك الصبيان والمماليك الذين عرفوا أو قيل عنهم الفجور ، وأراد الرجل أن يشتريه بأنه يمتحنه فإن المخنث كالبغي وتوبته كتوبتها ، ومعرفة أحوال الناس تارة تكون بشهادات الناس وتارة تكون بالاحتبار والامتحان .

<sup>(</sup>١) سبق الترجمة له في كلمة وافية .

# فصل في التثبت قبل القذف ورمي المحصنات

وكما عظم الله الفاحشة عظم ذكرها بالباطل وهو القذف ، فقال بعد ذلك : ﴿ وَالَّذِيْنَ يَرْمُوْنَ المُحْصَنَات ثُمَّ لَمْ يَأْتُوْا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوْهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةٍ ﴾ (١) .

ثم ذكر رمي الرجل امرأته ، وما أمر فيه من التلاعن ثم ذكر قصة أهل الإفك ، وبين ما في ذلك من الخير للمقذوف المكذوب عليه ، وما فيه من الإثم للقاذف ، وما يجب على المؤمنين إذا سمعوا ذلك أن يظنوا بإخوانهم من المؤمنين الخير ويقولون هذا إفك مبين، لأن دليله كذب ظاهر ثم أخبر أنه قول بلا حجة فقال ﴿ لَوْلاَ جَاءُواْ عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِالشَّهَدَاءِ فَأُوْلَئِكَ عِنْدَ الله هُمْ الْكَاذِبُوْنَ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>۱) سورة النور آية رقم ٤ وتكملة الآية ﴿ ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً وأولئك هم الفاسقون ﴾ . هذه الآية أوجبت على القاذف إذا لم يقم البينة على صحة ما قال ثلاثة أحكام (أحدها) أن يجلد ثمانين جلدة ، (الثاني) أن ترد شهادته أبداً (الثالث) أن يكون فاسقاً ليس يعدل لا عند الله ولا عند الناس .

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ١٣ والآية التي قبلها ﴿ لُولَا إِذْ سَمَعْتُمُوهُ ظُنُ الْمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمِنَاتُ بأنفسهم خيراً وقالوا : هذا إفك بين ﴾ سورة النور آية رقم ١٢ .

وقيل إن هذه الآية نزلت في أبي أيوب خالد بن زيد الأنصاري وامرأته رضي الله عنهما كما قال الإمام محمد بن إسحاق بن يسار عن أبيه عن بعض رجال بني النجار أن أبا أيـوب خالـد بن =

ثم أخبر أنه لولا فضله عليهم ورحمته لَعَذَّبَهُمْ بِما تكلموا به .

وقوله ﴿ إِذْ تَلَقَّوْنَهُ بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُوْلُوْنَ بِأَفْوَاهِكُمْ مَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ ﴾ (١) فهذا بيان لسبب العذاب ، وهو تلقي الباطل بالألسنة والقول بالأفواه ، وهما نوعان محرمان القول بالباطل والقول بلا علم ، ثم قال سبحانه : ﴿ وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوْهُ قُلْتُمْ مَا يَكُوْنُ لَنَا أَنْ نَتَكَلَّمَ بهذا سُهْحَانَكَ هَذَا بُهَانٌ عَظِيْمٌ ﴾ (٢).

فَ الأول تحضيض على النظن الحسن ، وهذا نهي لهم عن التكلم بالقذف ، ففي الأول قوله : ﴿ اجْتَنِبُوْا كَثِيراً مِنَ الظّن إِنَّ بَعْضَ الظّنّ إِثْمٌ ﴾ (٣) ويقول النبي ﷺ : إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث (٤) .

وكَذَا قُولُهُ ﴿ ظَنَّ المُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً ﴾ (٥) .

<sup>=</sup> زيد الأنصاري قالت له امرأته أم أيوب يا أبا أيوب أما تسمع ما يقول الناس في عائشة - رضي الله عنها ؟ قال : نعم وذلك الكذب أكنت فاعلة ذلك يا أم أيوب . . ؟ قالت لا والله ما كنت لأفعله . قال : فعائشة والله أفضل منك . قال : فلما نزل القرآن ذكر الله من قال في الفاحشة ما قال من أهل الإفك ﴿ إِنْ الذين جاءوا بالافك عصبة منكم ﴾

سورة النور آية رقم ١٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ١٦.

البهتان : بهته بهتاً أخذه بغتة قال الله تعالى ﴿ بِل تأتيهم بغتة فتبهتهم ﴾ وتقبول أيضاً بهته بهتاً وبهتان : بهته بهتاً وبهتاناً فهو بهات ، أى قال عليه ما لم يفعله فهو مبهوت.

والبهيتة : البهتان يقال : يا للبهيتة ، بكسر اللام ، وهو استغاثة ، وبهت الرجل بالكسر إذا دهش وتحير ، وبهت بالضم مثله ، وأفصح منهما بهت كما قال تعالى : ﴿ فبهت الذي كفر ﴾ قاله الكسائى

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات آية رقم ١٢.

 <sup>(</sup>٤) الحديث رواه البخاري في كتاب الوصايا ٨ باب قول الله عز وجل ﴿ من بعد وصية يوصي بها
 أو دين ﴾ النساء ٢٢ .

وذكره . ورواه أيضاً في النكاح 60 ، والفرائض ٢ وأدب ٥٧ ، ٥٨ ورواه الإمام مسلم في البر ٨٦ والترمذي في البر ٥٦ ، وصاحب الموطأ في حسن الخلق ١٥، وأحمد بن حنبال في المسند ٢ : ٧٤٠ ، ٣٤٢ ، ٣٤٢ ، ٤٦٥ (حلبي ) .

<sup>(</sup>٥) سورة النور آية رقم ١٢ .

دليل على حسن مثل هذا الظن الذي أمر الله بـ وقد ثبت في الصحيح 'أن النبي على قال لعائشة : « ما أظن فلاناً وفلاناً يدريان من أمرنا هذا شيئاً » .

فهذا يقتضي جواز بعض الظن كما احتج البخاري بذلك ، لكن مع العلم بما عليه المرء المسلم من الايمان الوازع له عن فعل الفاحشة يجب أن يظن به الخير دون الشر.

وفي الآية نهي عن تلقي مثل هذا باللسان ونهي عن أن يقول الإنسان ما ليس له به علم لقوله تعالى ﴿ وَلاَ تَقِفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ (١) والله تعالى جعل في فعل الفاحشة والقذف من العقوبة ما لم يجعله في شيء من المعاصي لأنه جعل فيها الرجم ، وقد رجم هو تعالى قوم لوط إذ كانوا هم أول من فعل فاحشة اللواط ، وجعل العقوبة على القذف بها ثمانين جلدة ، والرمي بغيرها فيه الآجتهاد ، ويجوز عند بعض العلماء أن يبلغ الثمانين عند كثير منهم ، كما قال على « لا أوتي بأحد يفضلني على أبي بكر وعمر إلا جلدته حد المفتري ، وكما قال عبد الرحمن بن عوف: إذا شرب هذى ، وإذا هذى افترى ، وحد الشرب ثمانون وحد المفتري ثمانون . وقوله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يُعِبُّونَ أَنْ تَشِيْعَ الفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمنوا لَهُمْ عَذَابٌ أَيْمٌ فِي الدُّنيَا وَالاّخِرَة ﴾ (٢) الآية .

وهذا ذم لمن يحب ذلك ، وذلك يكون بالقلب فقط ، ويكون مع ذلك باللسان والجوارح وهو ذم لمن يتكلم بالفاحشة (٣) ، أو يخبر بها محبة لوقوعها

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية رقم ٣٦ .

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ۱۹ .

<sup>(</sup>٣) الفحشاء: الفاحشة ، وكل شيء جاوز حده فهو فاحش ، وقد فحش الأمر بالضم فحشاً ، وتفاحش . ويسمى الزنا فاحشة وقول طرفة :

أرى الموت يعتام الكرام ويصطفي عقيلة مال الفاحش المتشدد يعني الذي جاوز الحد في البخل ، وأفحش عليه في المنطق ، أي قال : الفحش فهو فحاش .

في المؤمنين: إما حسداً أو بغضاً ، وإما محبة للفاحشة وإرادة لها ، وكلاهما محبة للفاحشة وبغضاً للذين آمنوا ، فكل من أحب فعلها ذكرها وكره العلماء الغزل من الشعر الذي يرغب فيها . وكذلك ذكرها غيبة محرمة ، سواء كان بنظم أو نثر ، وكذلك التشبه بمن يفعلها منهي عنه مثل الأمر بها ، فإن الفعل يطلب بالأمر تارة ، وبالإخبار تارة ، فهذان الأمران للفجرة الزناة اللوطية مثل ذكر قصص الأنبياء والصالحين للمؤمنين ، أولئك يعتبرون من الغيرة بهم وهؤ لاء يعتبرون من الاغترار ، فإن أهل الكفر والفسوق والعصيان يذكرون من قصص أشباههم ما يكون به لهم فيهم قدوة وأسوة .

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهْوَ الْحَدِيثِ لِيُضلَّ عَنْ سَبِيْلِ الله بِغَيْرِ عِلْم وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً ﴾ (١) قيل : أراد الغناء : وقيل : أراد قصص الملوك من الكفار من الفرس .

<sup>(</sup>١) سورة لقمان آية رقم ٦.

روى ابن جرير حدثني يونس بن عبد الأعلى ، قال أخبرنا ابن وهب ، أخبرني يزيد بن يونس عن أبي صخر عن ابن معاوية البجلي عن سعيد بن جبير عن أبي الصهباء البكري أنه سمع عبدالله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ وهو يسأل عن هذه الآية . ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله » . فقال عبدالله بن مسعود الغناء والله الذي لا إله إلا هو يرددها ثلاث مرات . حدثنا عمرو بن علي ، حدثنا صفوان بن عيسى ، أخبرنا حميد الخراط عن عمار ، عن سعيد بن جبير عن أبي الصهباء أنه سأل ابن مسعود عن قول الله تعالى ﴿ ومن الناس من يشتري لهو الحديث ﴾ قال : الغناء وكذا قال ابن عباس، وجابر ، وعكرمة ، وسعيد بن جبير ، ومجاهد ومكحول ، وعمرو بن شعيب . وقال الحسن البصري . الغناء والمزامير .

#### فصل

## في معرفة المنكر وإنكاره ومعرفة المعروف وإتيانه

وبالجملة كل ما رغب النفوس في طاعة الله ونهاها عن معصيته من خبر أو أمر فهو من طاعته وكل ما رغبها في معصيته ونهى عن طاعته فهو من معصيته ، فأما ذكر الفاحشة وأهلها بما يجب أو يستحب في الشريعة مشل النهي عنها وعنهم ، والذم لها ولهم ، وذكر ما يبغضها وينفر عنها ، وذكر أهلها مطلقاً حيث يسوغ ذلك ، وما يشرع لهم من الذم في وجوهم ومغيبهم ، فهذا كله حسن يجب تارة ، ويستحب أخرى ، وكذلك ما يدخل فيها من وصفها ووصف أهلها من العشق على الوجه المشروع الذي يوجب الانتهاء عما نهى الله عنه ، والبغض لما يبغضه وهذا كما أن الله قص علينا في القرآن قصص الأنبياء والمؤمنين والمتقين ، وقصص الفجار والكفار لنعتبر بالأمرين ، فنحب الأولين وسبيلهم ونقتدي بهم ، ونبغض الآخرين وسبيلهم ونجتنب فعالهم .

وقد ذكر الله عن أنبيائه وعباده الصالحين من ذكر الفاحشة وعلائقها على الوجه الذم ما فيه عبرة .

قال تعالى ﴿ وَلُوْطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ العَالَمِيْنَ ﴾ (١) إلى آخر القصة في مواضع من كتابه ، فهذا لوط

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت آية رقم ٢٨ .

خاطب أهل الفاحشة وهو رسول الله بتقريعهم بها بقوله . ﴿ أَتَأْتُونَ الفَاحِشَةَ ﴾ وهذا استفهام إنكار ونهي ، إنكار ذم ونهي كالرجل يقول للرجل : أتفعل كذا وكذا ؟ أما تتقي الله ؟ ثم قال : ﴿ إِنّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِنْ دُوْنِ النِّسَاءَ ﴾ (١) .

وهذا استفهام ثانٍ فيه من الذم والتوبيخ ما فيه وليس هذا من باب القذف واللمز. وكذلك قوله ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوْطِ المُرْسَلِيْنَ ﴾ (٢) إلى آخر القصة ، فقد واجههم بذمهم وتوبيخهم على فعل الفاحشة ثم إن أهل الفاحشة توعدوهم وتهددوهم بإخراجهم من القرية ، وهذا حال أهل الفجور إذا كان بينهم من ينهاهم طلبوا نفيه وإخراجه ، وقد عاقب الله أهل الفاحشة اللوطية بما أرادوا أن يقصدوا به أهل التقوى ، حيث أمر بنفي الزاني ونفي المخنث فمضت سنة رسول الله على بنفي هذا وهذا ، وهو سبحانه أخرج المتقين من بينهم عند نزول العذاب .

وكذلك ما ذكره تعالى في قصة يـوسف: ﴿ وَرَاوَدَتْهُ الَّتِي هُـوَ فِي بَيْتِهَا عَنْ نَفْسِهِ ﴾ إلى قوله ﴿ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ﴾ (٣) .

وما ذكره بعد ذلك فمن كلام يوسف من قوله: ﴿ مَا بَالُ النَّسْوَةِ اللَّاتِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ ﴾ (٤). وهذا من باب الاعتبار الذي يوجب انتهار النفوس عن معصية الله والتمسك بالتقوى وكذلك ما بينه في آخر السورة بقوله: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الألْبَابِ ﴾ (٥) ومع هذا فمن الناس والنساء من يحب سماع هذه السورة لما فيها من ذكر العشق وما يتعلق به لمحبته لذلك

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء آية رقم ١٦٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف الآيات رقم ٢٣ - ٣٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف آية رقم ٥٠ .

<sup>(</sup>۵) سورة يوسف آية رقم ۱۱۱ .

ورغبته في الفاحشة حتى إن من الناس من يقصد اسماعها للنساء وغيرهن لمحبتهم للسوء ، ويعطفون على ذلك ولا يختارون أن يسمعوا ما في سورة النور من العقوبة والنهي عن ذلك ، حتى قال بعض السلف ، كما حصلته في سورة يوسف أنفقته في سورة النور ، قد قال تعالى ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ القُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) .

ثم قال ﴿ وَلاَ يَزِيْدُ الْظَّالِمِيْنَ إِلاَّ خَسَاراً ﴾ (٢) وقال ﴿ وَإِذَا مَا أُنْزِلَتْ سُوْرَةٌ فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيْمَاناً فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوْا فَزَادَتْهُمْ إِيْمَاناً وَهُمْ يَسْتَبْشِرُوْنَ وَأَمَّا الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَتْهُمْ رَجْساً إلى رِجْسِهِمْ وَهُمْ يَسْتَبْشِرُوْنَ وَأَمَّا الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَتْهُمْ رَجْساً إلى رِجْسِهِمْ وَمَاتُوْا وَهُمْ كَافِرُوْنَ ﴾ (٣). فكل أحد يحب سماع ذلك لتحريك المحبة وأرالتها فهو المذمومة ويبغض سماع ذلك إعراضاً عن دفع هذه المحبة وإزالتها فهو مذموم.

ومن هذا الباب ذكر أحوال الكفار والفجار وغير ذلك مما فيه ترغيب في معصية الله وصدعن سبيل الله . ومن هذا الباب سماع كلام أهل البدع والنظر في كبتهم لمن يضره ذلك ويدعوه إلى سبيلهم وإلى معصية الله ، فهذا الباب تجتمع فيه الشبهات والشهوات والله تعالى ذم هؤلاء في مثل قوله :

﴿ يُـوْحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ الْقَـوْل غُـرُوْراً ﴾ (٤) وفي مثـل قـولـه ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الغَاوُونَ ﴾ (٥) ومثـل قـولـه ﴿ هَـلْ أُنَبِّئُكُمْ عَلَى مَن تَنَـزَّلُ الشَّيَاطِيْنُ ﴾ (٦) الآية وما بعدها .

ومثل قوله ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُوُ الْحَدِيثِ لِيُضِلُّ عَنْ سَبِيْلَ الله

<sup>(</sup>١) (٢) سورة الاسراء آية رقم ٨٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة آية رقم ١٧٤ ـ ١٧٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام آية رقم ١١٢ .

<sup>(°)</sup> سورة الشعراء آية رقم ۲۲۶ .

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء آية رقم ٢٢١ .

بِغَيْرِ عِلْمْ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً ﴾ (١) وقوله ﴿ مُسْتَكْبِرِيْنَ بِهِ سَامِراً تَهْجُرُوْنَ ﴾ (٢) ومثل قوله ﴿ مُسْتَكْبِرِيْنَ بِهِ سَامِراً تَهْجُرُوْنَ ﴾ (٢) ومثل قوله ﴿ وَمثل قوله ﴿ وَإِنْ يَرَوْا سَبِيْلَ الرُّشْدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيْلًا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيْلَ الغَيِّ بَتَّخِذُوهُ سَبِيْلًا ﴾ (٣) .

ومشل قوله ﴿ وَإِنْ تُسطِعْ أَكْثَـرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُوْكَ عن سَبِيْـلِ ِ الله ﴾ (٤) .

ومثل هذا كثير في القرآن ، فأهل المعاصي كثيرون في العالم بل هم أكثر كما قال تعالى ﴿ وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيْلِ الله ﴾ (٥) الآية . وفي النفوس من الشبهات المذمومة والشهوات قولاً وعملاً ما لا يعلمه إلا الله ، وأهلها يدعون الناس إليها ، ويقهرون من يعصيهم ، ويزينونها لمن يطيعهم ، فهم أعداء الرسل وأندادهم فرسل الله يدعون الناس إلى طاعة الله ويأمرونهم بها بالرغبة والرهبة ، ويجاهدون عليها ، وينهونهم عن معاصي الله ، ويحذرونهم منها بالرغبة والرهبة ، ويجاهدون من يفعلها ، وهؤلاء يدعون الناس إلى معصية الله ويأمرونهم بها بالرغبة والرهبة قولاً وفعلاً ويجاهدون على ذلك .

قال تعالى ﴿ الْمُنَافِقُوْنَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضِ يَـأُمُرُوْنَ بِـالمُنْكَرِ وَيَنْهَـوْنَ عَنِ الْمُعْرُوْفِ وَيَقْبِضُوْنَ أَيْدِيَهُمْ نَسُـوْا الله فَنَسِيَهُمْ إِنَّ المنافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُوْنَ ﴾ (٦) .

ثم قال ﴿ وَالْمُؤْمِنُوْنَ والمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُم أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَاأُمُووْنَ

<sup>(</sup>١) سورة لقمان آية رقم ٦ .

<sup>(</sup>۲) سورة المؤمنون آية رقم ۹۷.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام آية رقم ١١٦ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام آية رقم ١١٦.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة آية رقم ٦٧ .

بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَونَ عن المُنْكَرِ وَيُقِيْمُوْنَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوْنَ الزَّكَاةَ وَيُطِيْعُوْنَ الله وَرَسُولُهُ . . أُوْلَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ الله ﴾ (١) .

وقال تعالى ﴿ الَّذِيْنَ آمَنُوْا يُقَاتِلُوْنَ فِي سَبِيْلِ الله والـذين كفروا يُقَـاتِلُوْنَ فِي سَبِيْلِ الله والـذين كفروا يُقَـاتِلُوْنَ فِي سَبِيْلِ الطَّاغُوْت ﴾ (٢).

ومثل هذا في القرآن كثير ، والله سبحانه قد أمرنا بالمعروف والنهي عن المنكر ، والأمر بالشيء مسبوق بمعرفته ، فمن لا يعلم المعروف لا يمكنه الأمر به ، والنهي عن المنكر مسبوق بمعرفته . فمن لا يعلمه لا يمكنه النهي عنه . وقد أوجب الله علينا فعل المعروف وترك المنكر فإن حب الشيء وفعله ، وبغض ذلك وتركه لا يكون إلا بعد العلم بهما ، حتى يصح القصد إلى فعل المعروف وترك المنكر .

فإن ذلك مسبوق بعلمه ، فمن لم يعلم الشيء لم يتصور منه حب له ولا بغض ، ولا فعل ولا ترك . لكن فعل الشيء والأمر به يقتضي أن يعلم علماً مفصلاً يمكن معه فعله والأمر به إذا أمر به مفصلاً .

ولهذا أوجب الله على الإنسان معرفة ما أمر به من الواجبات مثل صفة الصلاة والصيام والحج والجهاد ، والأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر ، إذا أمر بأوصاف فلا بد من العلم بثبوتها ، فكما أنا لا نكون مطيعين إذا علمنا عدم الطاعة فلا نكون مطيعين إلا إذا لم نعلم وجودها ، بل الجهل بوجودها

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ٧١ .

لما ذكر الله تعالى صفات المنافقين الذميمة عطف بذكر صفات المؤمنين المحمودة والمؤمنون والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض ﴾ أي يتناصرون ويتعاضدون كما جاء في الصحيح : المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً » وشبك بين أصابعه . وفي الصحيح أيضاً (مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر) . وقوله ﴿ يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ﴾ كقوله تعالى : ﴿ ولتكن منكم أمة يدعون الى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ﴾ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ٧٦.

كالعلم بعدمها ، وكون كل منهما معصية ، فإن الجهل بالتساوي كالعلم بالتفاضل في بيع الأموال الربوية بعضها بجنسه فإن لم نعلم المماثلة كان كما لو علمنا المفاضلة .

وأما معرفة ما يتركه وينهى عنه فقد يكتفي بمعرفته في بعض المواضع مجملًا

فالإنسان يحتاج إلى معرفة المنكر وإنكاره، وقد يحتاج إلى الحجج المبينة لذلك، وإلى الجواب عما يعارض به أصحابها من الحجج، وإلى دفع أهوائهم وإرادتهم وذلك يحتاج إلى إرادة جازمة وقدرة على ذلك، وذلك لا يحكون إلا بالصبر كما قال تعالى ﴿ وَالْعَصْرِ إِنَّ اللَّانِيْنَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَواْ بِالحقِّ وَتَوَاصَواْ بِالحقِّ وَتَوَاصَواْ بِالحقِّ وَتَوَاصَواْ بِالحقِّ وَتَوَاصَوا بِالحقِّ وَتَوَاصَوا بِالحقِّ وَتَوَاصَوا بِالحقِّ وَتَوَاصَوا بِالحقِّ وَتَوَاصَوا بِالحقِّ وَتَوَاصَوا المَّسْرِ ﴾ (١) وأول ذلك أن نذكر الأقوال والأفعال على وجه الذم لها، والنهي عنها وبيان ما فيها من الفساد، فإن الإنكار بالقلب واللسان قبل الإنكار باليد وهذه طريقة القرآن فيما يذكره تعالى عن الكفار والفساق والعصاة من أقوالهم وأفعالهم يذكر ذلك على وجه الذم والبغض لها ولأهلها وبيان فسادها وضرها والتحذير منها، كما أن فيما يذكره عن أهل العلم والإيمان، ومن فيهم من أنبيائه وأوليائه على وجه المدح والحب وبيان صلاحه ومنفعته، والترغيب فيه، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَقَالُواْ اتّخذَ الرَّحمنُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادُ فيه ، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَقَالُواْ اتّخذَ الرَّحمنُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادُ فيه وَقَالُوا اتّخذَ الرَّحمنُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادُ مَنْ وَلَداً وَمَا يَثْبَغِيْ يَتَغَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَشَفَى الْأَرْضُ وَتَخِرُ الجِبَالُ هَدًا أَنْ دَعَوا للرَّحمٰن وَلَداً وَمَا يَثْبَغِيْ يَتَغَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَشَفَى الْأَرْضُ وَتَخِرُ الجِبَالُ هَدًا أَنْ دَعَوا للرَّحمٰن وَلَداً وَمَا يَثْبَغِيْ

العصر الأيات رقم ١ ـ ٣ .

ذكر الطبراني من طريق حماد بن سلمة عن ثابت عن عبيدالله بن حصن . قال : كان الرجلان من أصحاب رسول الله \_ ﷺ \_ إذا التقيالم يفترقا إلا على أن يقرأ أحدهما على الآخر سورة العصر إلى آخرها ثم يسلم أحدهما على الآخر . وقال الشافعي رحمه الله : لو تدبر الناس هذه السورة لوسعتهم .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء آية رقم ٢٦ .

لِلرَّحْمٰنِ أَنْ يَتْخِـٰذَ وَلَداً ، إِن كُـلُّ مَنْ فِي السَّمْواتِ والأَرْضِ إِلَّا آتِي الـرَّحَمٰنِ عَبْدًاً لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًاً وَكُلُّهُمْ آتِيْهِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَرْداً ﴾ (١)

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُوْدِ عُزَيرُ ابْنُ اللهِ ﴾ (٢) الآيات .

وهذا كثير جداً فالذي يحب أقوالهم وأفعالهم هو منهم ، إما كافر وإما فاجر بحسب قوله وفعله ، وليس منهم من هو بعكسه وليس عليه عذاب في تركه ، لكنه لا يثاب على مجرد عدم ذلك ، وإنما يثاب على قصده لترك ذلك وإدادته ، وذلك مسبوق بالعلم بقبح ذلك وبغضه لله .

وهذا العلم والقصد والبغي هو من الإيمان الذي يثاب عليه ، وهو أدنى الإيمان كما قال النبي ه « من رأى منكم منكراً فليغيره بيده » (٣) إلى آخره وتغيير القلب يكون بالبغض لذلك وكراهته وذلك لا يكون إلا بعد العلم به وبقبحه ، ثم بعد ذلك يكون الإنكار باللسان ، ثم يكون باليد ، والنبي علم أنه قال : وذلك أضعف الإيمان » فيمن رأى المنكر فأما إذا رآه فلم يعلم أنه

<sup>(</sup>١) سورة مريم الأيات من ٨٨ ـ ٩٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ٣٠ .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الإمام مسلم في كتباب الايمان ٧٨ ، وأبو داود في الصلاة ٢٣٧ ، والمسلاحم ١٧ والمسلاحم ١٧ والنسائي في كتاب الإيمان ١٧ وابن ماجه في الإقامة ١٥٥ وكتاب الفتن ٢٠ وأحمد بن حنبل في المسند ١ : ٢ ، ٣٠٥ : ٢٠ ، ١٩ ، ٥٣ (حلبي ) .

منكر، ولم يكرهه لم يكن هذا الإيمان موجوداً في القلب في حال وجوده ورؤيته، بحيث يجب بغضه وكراهته، والعلم بقبحه يوجب جهاد الكفار والمنافقين إذا وجدوا، وإذا لم يكن المنكر موجوداً لم يجب ذلك، ويثاب من أنكره عند وجوده. ولا يثاب من لم يوجد عنده حتى ينكره، وكذلك ما يدخل في ذلك من الأقوال والأفعال، المنكرات قد يعرض عنها كثير من الناس إعراضهم عن جهاد الكفار والمنافقين وعن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فهؤلاء وإن كانوا من المهاجرين الذين هجروا السيئات فليسوا من المجاهدين الذين يجاهدون في إزالتها، حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله المجاهدين الذين يجاهدون في إزالتها، حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله الكفر وأهله، وبغض الفجور وأهله، وبغض نهيهم وجهادهم، كما يحب المعروف وأهله ولا يحب أن يأمر به، ولا يجاهد عليه بالنفس والمال، وقد قال تعالى:

﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِالله وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَـدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ الله ، أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُوْنَ ﴾ (١) .

وقال تعالى ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضُوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ الله وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ الله بِأَمْرِهِ وَالله لاَ يَهْدِي الفَوْمَ الفَاسِقِينَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية رقم ١٥.

قال الإمام أحمد ، حدثنا يحيى بن غيلان ، حدثنا رشدين ، حدثنا عمرو بن الحارث عن أبي السمح عن أبي الهيثم عن أبي سعيد ـ رضي الله عنه ـ قال : إن النبي ـ ﷺ ـ قال : المؤمنون في الدنيا على ثلاثة أجزاء : الذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرتابوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله ، والذي يأمنه الناس على أموالهم وأنفسهم ، والذي إذا أشرف على طمع تركه له عز وجل » .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية رقم ٢٤.

وقـوله ﴿ لَا تَجِـدُ قَوْمَاً يُؤْمِنُوْنَ بِـالله وَالْيَوْمِ الآخِـرِ يُوادُّونَ مَنْ حَـادٌ الله وَرَسُوْلَهُ وَلَوْ كَانُـوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ ، أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيْـرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمِ الإِيْمَانَ وَأَيَدَهُمْ بِرُوْحٍ مِنْه ﴾ (١) الآية .

وكثير من الناس بل أكثرهم كراهتهم للجهاد على المنكرات أعظم من كراهتهم للمنكرات ، لا سيما إذا كثرت المنكرات وقويت فيها الشبهات والشهوات فربما مالوا إليها تارة وعنها أخرى ، فتكون نفس أحدهم لوامة بعد أن كانت أمارة ، ثم إذا ارتقى إلى الحال الأعلى في هجر السيئات وصارت نفسه مطمئنة تاركة للمنكرات والمكروهات لا تحب الجهاد ومصابرة العدو على ذلك ، واحتمال ما يؤذيه من الأقوال والأفعال ، فإن هذا شيء أخر دال في قوله ﴿ أَلَمْ تَر إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّوا أَيديكُمْ وَأَقِيْمُوا الصَّلاة وَآتُوا الرَّكاة فَي قوله ﴿ وَكَانَ الله عَلَى كُلِ شَيْءٍ مُقِيّتاً ﴾ (٢) الآيات إلى قوله ﴿ وَكَانَ الله عَلَى كُلِ شَيْءٍ مُقِيّتاً ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة آية رقم ٢٢ .

<sup>(</sup>۲) (۳) سورة النساء آية رقم ۷۷ ـ ۸۵ .

قال ابن أبي حاتم حدثنا علي بن الحسين ، حدثنا محمد بن عبد العزيز عن أبي زرعة ، وعلي ابن رمحة قالا : حدثنا علي بن الحسن عن الحسين بن واقد عن عمرو بن دينار عن عكرمة عن ابن عباس أن عبد الرحمن بن عوف وأصحابه أتوا النبي \_ ﷺ - بمكة فقالوا : يا نبي الله كنا في عزة ، ونحن مشركون فلما آمنا صرنا أذلة قال : إني أمرت بالعفو فلا تقاتلوا القوم ، فلما حوله الله الى المدينة أمره بالقتال فكفوا فأنزل الله ﴿ أَلُم تَر إلى الدّين قيل لهم كفوا أيديكم ﴾ الآية ، ورواه النسائي ، والحاكم وابن مردويه من حديث علي بن الحسن بن شقيق

#### فصل

## المعين على الاثم داخل فيه والمعين على الخير داخل فيه

والشفاعة الإعانة ، إذ الهمعين قد صار شفعاً للمعان ، فكل من أعان على بر أو تقوى كان له نصيب منه ، ومن أعان على الإثم والعدوان كان له كفل منه ، وهذا حال الناس فيما يفعلونه بقلوبهم وألسنتهم وأيديهم من الإعانة على البر والتقوى والإعانة على الإثم والعدوان ، ومن ذلك الجهاد بالنفس والمال على ذلك من الجانبين كما قال تعالى قبل ذلك ﴿ يَا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا خُدُوا حِذْرَكُمْ فَانْفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ انْفِرُوا جَمِيْعاً ﴾ إلى قوله ﴿ إنَّ كيد المَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفاً ﴾ (١) ومن هنا يظهر الفرق في السمع والبصر من الإيمان وآثاره ، والكور وآثاره ، والفرق بين المؤمن البر وبين الكافر والفاجر ، فإن المؤمنين والكفر وآثاره ، والفرق بين المؤمن البر وبين الكافر والفاجر ، فإن المؤمنين والمعرفة والمحبة والتعظيم لهم ولأخبارهم وآثارهم ، كرؤية الصحابة النبي على وجه البغض وسمعهم لما بلغه عن الله ، والكافر والمنافق يسمع ويرى على وجه البغض والجهل ، كما قال تعالى ﴿ وإنْ يَكادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِم لَمَا والجهل ، كما قال تعالى ﴿ وإنْ يَكادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِم لَمَا اللَّكُمُ ﴾ (٢)

وقال ﴿ فَإِذَا أَنْزِلَتْ سورة مُحْكَمَةً وَذُكِرَ فِيهَا القِتَالُ رَأَيتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ٧١ ـ ٧٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة القلم آية رقم ١٥.

مَرَضٌ يَنْظُرُوْنَ إِلَيْكَ نَظَرَ المَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ﴾ (١) .

وقال ﴿ مَا كَانُوا يَسْتَطِيْعُوْنَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُبْصِرُونَ ﴾ (٢) .

وقال ﴿ فَعَمُوا وَصَمُّوا ثُمَّ تَابَ الله عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَمُوا وَصَمَّوا كَثِيـرٌ مِنْهُمْ ﴾ (٣)

وقال تعالى في حق المؤمنين ﴿ وَالَّـذِيْنَ إِذَا ذُكِّـرُوا بِـآيَـاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّوا عَلَيْهَا صُمَّاً وَعُمْيَاناً ﴾ (٤) وقال في حق الكفار ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّـذُكِرَةِ مُعْرِضِيْنَ ﴾ (٥) والآيات في هذا كثير جداً .

وكذلك النظر إلى زينة الحياة الدنيا فتنة فقال تعالى ﴿ وَلَا تَمُـدُّنَ عَيْنَيْكَ اللهُ عَلَى ﴿ وَلَا تَمُـدُّنَ عَيْنَيْكَ اللهُ ال

وفي التُوية ﴿ وَلَا تُعْجِبْكَ أَمْوالُهُم وَأَوْلَادُهُمْ ﴾ (٧) الآية وقال : ﴿ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ ﴾ (٨) الآية وقال ﴿ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيْدُ زِيْنَةَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ (٩) .

وقال ﴿ أَفَلا يَنْظُرُونَ إِلَى الإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴾ (١٠) الأيات . وقال

<sup>(</sup>١) سورة محمد آية رقم ٢٠ .

۲۰ سورة هود آیة رقم ۲۰ .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة آية رقم ٧١ .

 <sup>(</sup>٤) سورة الفرقان آية رقم ٧٣.

<sup>(</sup>٥) سورة المدثر آية رقم ٤٩ .

<sup>(</sup>٦) سورة طه آية رقم ١٣١ .

<sup>(</sup>٧) سورة التوبة آية رقم ٨٥.

<sup>(</sup>٨) سورة النور آية رقم ٣٠ .

<sup>(</sup>٩) سورة الكهف آية رقم ٢٨.

م (١٠) أسورة الغاشية آية رقم ١٧ .

﴿ قُلِ انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (١).

وقال ﴿ أَفَلَمْ يَسرَوْا إِلَى مَا بَيْنَ أَيْدِيْهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ مِنْ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ (٢) الآية . وكذلك قال الشيطان ﴿ إِنِّي أَرَى مَا لاَ تَسرَوْنَ ﴾ (٢) وقال ﴿ إِذْ يُسرِيْكَهُمُ الله في مَنَامِكَ وقال ﴿ إِذْ يُسرِيْكَهُمُ الله في مَنَامِكَ وقال ﴿ إِذْ يُسرِيْكَهُمُ الله في مَنَامِكَ قَلِيلًا ﴾ (٥) الآية فالنظر إلى متاع الدنيا على وجه المحبة والتعظيم لها ولأهلها منهي عنه ، والنظر إلى المخلوقات العلوية والسفلية على وجه التفكر والاعتبار مأمور به مندوب إليه ، وأما رؤية ذلك عند الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لدفع شر أولئك وإزالته فمأمور به ، وكذلك رؤية الاعتبار شرعاً في الجملة فالعين الواحدة ينظر إليها نظراً مأموراً به إما للاعتبار ، وإما لبغض ذلك ، والنظر إليه لبغض الجهاد منهي عنه ، وكذلك الموالاة والمعاداة وقد تحصل للعبد فتنة بنظر منهي عنه ، وهو يظن أنه نظر عبرة ، وقد يؤمر بالجهاد تعلى أن ذلك نظر فتنة ، كالذين قال الله تعالى فيهم ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ اللهَ فَي الجد بن قيس لما أمره النبي على أن

<sup>(</sup>١) سورة يونس آية رقم ١٠١ .

<sup>(</sup>۲) سورة سبأ آية رقم ٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال آية رقم ٤٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء آية رقم ٦١ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال آية رقم ٤٣ .

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة آية رقم ٤٩ .

قال محمد بن اسحاق عن الزهري ، ويزيد بن رومان ، وعبدالله بن أبي بكر وعاصم بن قتادة وغيرهم . قالوا : قال رسول الله \_ ﷺ - ذات يوم وهو في جهاده للجد بن قيس أخي بني سلمة ، هل لك يا جد العام في جلاد بني الأصفر . . ؟ فقال يا رسول الله أو تأذن لي ولا تفتني ، فوالله لقد عرف قومي ما رجل أشد عجباً بالنساء مني وإني أخشى إن رأيت نساء بني الأصفر أن لا أصبر عنهن فاعرض عنه رسول الله \_ ﷺ - وقال : قد أذنت لك . ففي الجد بن قيس نزلت هذه الآية .

وفي الصحيح أن رسول الله ـ ﷺ قال لهم : من سيدكم يا بني سلمة . .؟

قالوا: الجد بن قيس على أنا نبخله . فقال رسول الله \_ ﷺ - وأى داء أدوأ من البخل ؟؟ =

يتجهز لغزو الروم فقال: إني مغرم بالنساء وأخاف الفتنة بنساء الروم فائذن لي في القعسود. قال تعسالى: ﴿ أَلَا فِي الفِتْنَسَةِ سَقَسطُوا وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيسطَةً بِالكَافِرِينَ ﴾ (١).

فهذا ونحوه مما يكون باللسان من القول ، وأما ما يكون من الفعل بالجوارح فكل عمل يتضمن محبة أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا داخل في هذا ، بل يكون عذابه أشد ، فإن الله قد توعد بالعذاب على مجرد محبة أن تشيع الفاحشة بالعذاب الأليم في الدنيا والأخرة . وهذه المحبة قد لا يقترن بها قول أو فعل ؟

بل على الإنسان أن يبغض ما أبغضه الله من فعل الفاحشة والقذف بها وإشاعتها في الذين آمنوا ومن رضي عمل قوم حشر معهم كما حشرت امرأة لوط معهم ولم تكن تعمل فاحشة اللواط ، فإن ذلك لا يقع من المرأة ، لكنها لما رضيت فعلهم عمها العذاب معهم .

فمن هذا الباب قيل: من أعان على الفاحشة وإشاعتها مثل القواد الذي يقود النساء والصبيان إلى الفاحشة لأجل ما يحصل له من رياسة أو سحت يأكله، وكذلك أهل الصناعات التي تنفق بذلك مثل المغنين، وشربة الخمر وضمان الجهات السلطانية وغيرها، فإنهم يحبون أن تشيع الفاحشة ليتمكنوا من دفع من ينكرها من المؤمنين بخلاف ما إذا كانت قليلة خفيفة خفية، ولا خلاف بين المسلمين أن ما يدعو إلى معصية الله وينهى عن طاعته منهي عنه محرم بخلاف عكسه فإنه واجب، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ الصَلاَةَ تَنْهَى عَنِ الفَحْشَاءِ وَالمُنْكَرِ وَلَـذِكْرُ الله أَكْبَرُ ﴾ (٢) أي أن ما فيها من طاعة الله وذكره

<sup>=</sup> ولكن سيدكم الفتي الجعد الأبيض بشر بن البراء بن معرور » .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ٤٩ .

<sup>(</sup>۲) سورة العنكبوت آية رقم ٥٤.

قال ابن جرير ، وحدثنا القاسم ، حدثنا الحسين ، حدثنا علي بن هاشم بـن البريد عن جويبر =

وامتثال أمره أكبر من ذلك .

وقال في الخمر والميسر ﴿ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهُ وَعَنِ الصَّلَاةِ ﴾ (١).

أي يوقعهم ذلك في معصيته التي هي العداوة والبغضاء ، وهذا من أعظم المنكرات التي تنهي عنه الصلاة ، والخمر تدعو إلى الفحشاء والمنكر كما هو الواقع ، فإن شارب الخمر تدعوه نفسه إلى الجماع حلالاً كان أو حراماً فالله تعالى لم يذكر الجماع ، لأن الخمر لا تدعو إلى الحرام بعينه من الجماع فيأتي شارب الخمر ما يمكنه من الجماع سواء كان حلالاً أو حراماً والسكر يزيل العقل الذي كان يميز السكران به بين الحلال والحرام ، والعقل الصحيح ينهى عن مواقعة الحرام ، ولهذا يكثر شارب الخمر من مواقعة الفواحش ما لا يكثر من غيرها حتى ربما يقع على ابنته وابنه ومحارمه ، وقد يستغني بالحلال إذا أمكنه ، ويدعو شرب الخمر إلى أكل أموال الناس بالباطل

عن الضحاك عن ابن مسعود عن النبي - ﷺ - أنه قال : لا صلاة لمن لم يطع الصلاة ،
 وطاعة الصلاة أن تنهاه عن الفحشاء والمنكر .

وقال ابن جرير أيضاً: حدثنا القاسم ، حدثنا الحسين ، حدثنا خالد بن عبدالله عن العلاء بن المسيب عمن ذكره ، عن ابن عباس في قوله: (إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر) قال فمن لم تأمره صلاته بالمعروف وتنهاه عن المنكر لم يزدد بصلاته من الله إلا بعداً » . فهذا موقوف .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ٩١ .

قال الإمام أحمد: حدثنا خلف بن الوليد، حدثنا إسرائيل عن أبي اسحاق عن أبي ميسرة عن عمر بن الخطاب - أنه قال لما نزل تحريم الخمر . قال اللهم بين لنا في الخمر بياناً شافياً فنزلت الآية التي في البقرة ﴿ يسألونك عن الخمر والميسر قبل فيهما إثم كبير ﴾ فدعي عمر فقرئت عليه فقال: اللهم بين لنا في الخمر بياناً شافياً فنزلت الآية التي في سورة النساء ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى ﴾ فكان منادي رسول الله - ﷺ - إذا قال حي على الصلاة نادى . لا يقرب الصلاة سكران . فدعي عمر فقرئت عليه . فقال: اللهم بين لنا في الخمر بياناً شافياً : فنزلت الآية التي في المائدة فدعي عمر فقرئت عليه فلما بلغ قول الله تعالى ﴿ فهل أنتم منتهون ﴾ قال عمر: انتهينا . وهكذا رواه أبو داود والترمذي والنسائي من طرق عن اسرائيل عن أبي اسحاق . عمرو بن عبدالله السبيعي .

من سرقة ومحاربة ، وغير ذلك لأنه يحتاج إلى الخمـر وما يستتبعـه من مأكـول وغيره من فواحش وغناء .

وشرب الخمر يظهر أسرار الرجال حتى يتكلم شاربه بما في باطنه ، وكثير من الناس إذا أرادوا استفهام ما في قلوب الرجال من الأسرار يسقونهم الخمر ، وربما يشربون معهم ما لا يسكرون به وأيضاً فالخمر تصد الإنسان عن علمه وتدبيره ومصلحته في معاشه ومعاده وجميع أموره التي يدبرها برأيه وعقله ، فجميع الأمور التي تصد عنها الخمر من المصالح وتوقعها من المفاسد داخلة في قوله تعالى ﴿ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ الله وَعَن الصَّلاةِ ﴾ (١).

وكذلك إيقاع العداوة والبغضاء هي منتهى قصد الشيطان ، ولهذا قال النبي على ألا أنبئكم بأفضل من درجة الصلاة والصيام والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ؟ قالوا : بلى يا رسول الله .

قال: إصلاح ذات البين فإن فساد ذات البين هي الحالقة ، لا أقـول تحلق الشعر ولكن تحلق الدين (٢) .

وقد ذكرناه في غير هذا الموضع أن الفواحش والظلم وغير ذلك من الذنوب توقع العداوة والبغضاء ، وأن كل عداوة أو بغضاء فأصلها من معصية الله ، والشيطان يأمر بالمعصية ليوقع فيما هو أعظم منها ، ولا يرضى بغاية ما قدر على ذلك .

وأيضاً فالعداوة والبغضاء شر محض لا يحبها عاقل بخلاف المعاصي ، فإن فيها لذة كالخمر والفواحش ، فإن النفوس تريد ذلك والشيطان يدعو إليها النفوس حتى يوقعها من شر لا تهواه ولا تريده ، والله تعالى قد بين ما يريده

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ٩١.

 <sup>(</sup>٢) الحديث رواه أبو داود في الأدب ٥٠ والترمذي في القيامة ٥٦ وصاحب الموطأ في كتاب
 حسن الخلق ٧ ، والامام أحمد بن حنبل في المسند ١ : ١٦٥ ، ١٦٧ ، ٦ : ٤٤٥ .

الشيطان بالخمر والميسر ولم يذكر ما يريده الإنسان ، ثم قال في سورة النور : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ وَمَنْ يِتَبِعْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ وَمَنْ يِتَبِعْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ يَأْمُرُ بِالفَحْشَاءِ وَالمُنْكَرِ ﴾ (١) .

وقال في سورة البقرة : ﴿ وَلاَ تَتَبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوًّ مُبِينٌ ، إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالسُّوءِ وَالفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى الله مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (٢) مُبِينٌ ، إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالسُّوءِ وَالفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى الله مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (١) فنهى عن اتباع خطواته وهو اتباع أمره بالإقتداء والاتباع ، وأخبر أنه يأمر بالفحشاء والقول على الله بلا علم ، وقال فيها : ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُم مَغْفِرَة مِنْهُ وَفَضْلاً ﴾ (٣) .

فالشيطان يعد الفقر ويأمر بالفحشاء والمنكر والسوء والله يعد المغفرة والفضل ، ويأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي وقال عن نبيه ﴿ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَغْلَالَ الّتي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ (٤) وقال عن أمته ﴿ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ ﴾ (٥)

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٢١ .

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة آية رقم ۱٦٨ - ١٦٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ٢٦٨ .

قال ابن أبي حاتم ، حدثنا أبو زرعة ، حدثنا هناد بن السري ، حدثنا أبو الأحوص عن عطاء ابن السائب عن مرة الهمداني عن عبدالله بن رسته ، عن هارون الفروي عن أبي ضمرة عن ابن شهاب عن عبيدالله بن عبيدالله عن ابن مسعود قال: قال رسول الله \_ ﷺ - : إن للشيطان لمة بابن آدم ، وللملك لمة ، فأما لمة الشيطان فإيعاد بالشر وتكذيب بالحق ، وأما لمة الملك فإيعاد بالخير وتصديق بالحق ، فمن وجد ذلك فليعلم أنه من الله فليحمد الله ، ومن وجد الأخرى فليتعوذ من الشيطان ثم قرأ ﴿ الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء والله يعدكم مغفرة منه وفضلا ﴾ وهكذا رواية الترمذي والنسائي في كتابي التفسير من سننهما جميعاً عن هناد بن السري ، وأخرجه ابن حبان في صحيحه عن أبي يعلى الموصلي عن هناد به وقال الترمذي : حسن غريب

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف آية رقم ١٥٧ هذه الآية تتناول صفة الرسول ﷺ - كما روى الإمام أحمد ، =

وذكر مثل ذلك في مواضع كثيرة ، فتارة يخص اسم المنكر بالنهي ، وتارة يقرنه بالفحشاء ، وتارة يخصه بالأمر وتارة يقرن معهما البغي ، وكذلك المعروف تارة يخصه بالأمر وتارة يقرن به غيره كما في قوله تعالى :

﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجْوَاهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَـدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَـدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ ﴾(١)

وذلك لأن الأسماء قد يكون عمومها وخصوصها بحسب الأفراد والتركيب، لفظ الفقير والمسكين فإن أحدهما إذا أمرر كان عاماً لما يدلان

<sup>=</sup> حدثنا إسماعيل عن الحريري عن أبي صخر العقيلي ، حدثني رجل من الأعراب . قال : جلبت حلوبة الى المدينة في حياة الرسول - على فلما فرغت من بيعي قلت لألقين هذا الرجل فلأسمعن منه . قال : فتلقاني بين أبي بكر وعمر يمشون فتبعتهم حتى أتوا على رجل من اليهود ناشر التوراة يقرأها يعزي بها نفسه عن ابن له في الموت كأجمل الفتيان وأحسنها . فقال رسول الله - على أنشدك بالذي أنزل التوراة هل تجد في كتابك هذا صفتي ومخرجي . . ؟ فقال برأسه هكذا أي لا . فقال ابنه : أي والذي أنزل التوراة إنا لنجد في كتابنا صفتك ومخرجك ، وإني أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أنك رسول الله - فقال « أقيموا اليهودي عن أخيكم » ثم تولى كفنه والصلاة عليه - » هذا حديث جيد قوي له شاهد في الصحيح عن أنس .

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران آية رقم ١٠٤.

<sup>(</sup>۱) سورة النساء آية رقم ۱۱۶ روى ابن مردويه ـ حدثنا محمد بن زيد بن حنيش قال : دخلنا على سفيان الثوري نعوده ، فدخل علينا سعيد بن حسان فقال له الثوري الحديث المذي كنت حدثتنيه عن أم صالح ردده على فقال : حدثتني أم صالح عن صفية بنت شيبة عن أم حبيبة قالت : قال رسول الله ـ ﷺ ـ كلام ابن آدم كله عليه لا له إلا ذكر الله عز وجل ، أو أمر بمعروف ، أو نهي عن منكر » . فقال سفيان أو ما سمعت الله في كتابه يقول : لا خير في كثير من نجواهم إلا من أمر بصدقة أو معروف أو إصلاح بين الناس ) فهذا هو بعينه أو ما سمعت الله تعالى يقول : يوم يقوم الروح والملائكة صفاً لا يتكلمون إلا من أذن له الرحمن وقال صواباً » فهو هذا بعينه .

أو ما سمعت الله يقول ﴿ والعصر إن الإنسان لفي خسر ﴾ . فهو هـذا بعينه وقـد روى هذا الحديث الترمذي وابن ماجه من حديث محمـد بن يزيـد بن حنيش عن سعيد بن حسـان به ، ولم يذكر أقوال الثوري الى آخرها .

عليه عند الاقتران بخلاف اقترانهما فإنه يكون معنى كل منهما ليس هو معنى الآخر بل أخص من معناه عند الأفراد ، وأيضاً فقد يعطف على الاسم العام بعض أنواعه على سبيل التخصيص ثم قد قيل : إن ذلك المخصص يكون مذكوراً بالمعنى العام والخاص .

فإذا عرف هذا فاسم ﴿ المنكر ﴾ يعم كل ما يحبه الله ويهى عنه ، وهو المبغض ، واسم ﴿ المعروف ﴾ يعم كل ما يحبه الله ويرضاه ويأمر به ، فحيث أفردا بالذكر فإنهما يعمان كل محبوب في الدين ومكروه وإذا قرن المنكر بالفحشاء فإن الفحشاء مبناها على المحبة والشهوة والمنكر . هو الذي تنكره القلوب ، فقد يظن أن ما في الفاحشة من المحبة يخرجها عن الدخول في المنكر ، وإن كانت مما تنكرها القلوب فإنها تشتهيها النفوس ، و المنكر ﴾ قد يقال إنه يعم معنى الفحشاء ، وقد يقال : خصت لقوة المقتضى لما فيها من الشهوة ، وقد يقال : قصد بالمنكر ما ينكر مطلقاً ، والفحشاء لكونها تشتهي وتحب ، وكذلك البغي قرن بها لأنه أبعد عن محبة النفوس ولهذا كان جنس عذاب صاحب الفحشاء ، ومنشؤه من قسوة الغضب، كما أن الفحشاء منشؤها عن قوة الشهوة ولكل من النفوس لذة بحصول مطلوبها .

فالفواحش والبغي مقرونان بالمنكر ، وأما الإشراك والقول على الله بلا علم فإنه منكر محض ، ليس في النفوس ميل إليهما ، بل إنما يكونان عن عناد وظلم ، فهما منكر وظلم محض بالفطرة .

فهذه الخصال فساد في القوة العلمية والعملية فالصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، ومن يتبع خطوات الشيطان فإنه يأمر بالفحشاء والمنكر سواء كان الضمير عائداً إلى الشيطان، أو إلى من يتبع خطوات الشيطان، فإن من أتى الفحشاء والمنكر سواء فإن كان الشيطان أمره فهو متبعه مطيعه عابد له وإن كان الآتي هو الأمر فالأمر بالفعل أبلغ من فعله، فمن أمر بها

غيره رضيها لنفسه . ومن الفحشاء والمنكر استماع العبد مزامير الشيطان والمغني هو مؤذنه الذي يدعو إلى طاعته ، فإن الغناء رقية الزنا ، وكذلك من اتباع خطوات الشيطان القول على الله بلا علم .

﴿ قُلُ إِنَّ اللهَ لَا يَأْمُرُ بِالفَحْشَاءُ أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .

وهذه حال أهل البدع والفجور ، وكثير ممن يستحل مؤاخاة النساء والمردان وإحضارهم في سماع الغناء ، ودعوى محبة صورهم لله وغير ذلك مما فتن به كثير من الناس فصاروا ضالين مضلين .

ثم إنه سبحانه نهى المظلوم بالقذف أن يمنع ما ينبغي له فعله من الإحسان إلى ذوي قرابته والمساكين وأهل التوبة ، وأمره بالعفو والصفح ، فإنهم كما يحبون أن يغفر الله لهم فليعفوا وليصفحوا وليغفروا ولا ريب أن صلة الأرحام واجبة ، وايتاء المساكين واجب وإعانة المهاجرين واجب ، فلا يجوز ترك ما يجب من الإحسان للإنسان بمجرد ظلمه وإساءته في عرضه ، كما لا يمنع الرجل ميراثه وحقه من الصدقات والفيء بمجرد ذنب من الذنوب ، وقد يمنع من ذلك لبغض الذنوب .

وفي الآية دلالة على وجوب الصلة والنفقة وغيرها لذوي الأرحام - الذين لا يرثون بفرض ولا تعصيب - فإنه قد ثبت في الصحيح عن عائشة في قصة الإفك أن أبا بكر الصديق حلف أن لا ينفق على مسطح بن أثاثة (١) ، وكان أحد الخائضين في الإفك من شأن عائشة وكانت أم مسطح بنت خالة أبي بكر ، وقد جعله الله من ذوي القربي الذين نهي عن ترك إيتائهم والنهي يقتضي التحريم ، فإذا لم يجز الحلف على ترك الفعل كان الفعل واجباً ، لأن الحلف على ترك الجائز جائز .

<sup>(</sup>١) ترجم له فيما بعد في كلمة وافية . [ وراجع الأصابة ت ٧٩٣٧ وأسد الغبابة ٤ : ٣٥٤ ونسب قريش ٩٥] .

## فصل خصائص الشهود لاقامة الحد

قال الله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَـأْتُوا بِـأَرْبَعَةِ شُهَـدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ (١)

وقال فيها ﴿ وَالَّـذِيْنَ يَرْمُوْنَ أَزْوَاجَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءُ إِلَّا أَنْفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِالله إِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ (٢) وقال فيها ﴿ لَوْلاَ جَاءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ ﴾ (٣) .

فذكر عدد الشهداء وأطلق صفتهم ، ولم يقيدهم بكونهم منا ولا ممن نرضى ولا من ذوي العدل ، كما قيد صفة الشهداء في غير هذا الموضع ولهذا تنازع العلماء ، هل شهادة الأربعة التي يجب بها الحد على الزاني مثل شهادة أهل الفسوق والعصيان وغيرهم ، هل تدرأ الحد عن القاذف ؟ على قولين في مذهب أحمد .

أحدهما: أنها تدرأ الحد عن القاذف وإن لم توجب حد الزنا على المقذوف كشهادة الزوج على امرأته أربع شهادات بالله ، فإن ذلك يدرأ حد القذف ولا يجب الحد على امرأته لمجرد ذلك ، لأنها تدفع العذاب عنها

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٤.

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة النور آية رقم ١٣.

بشهادتها أربع شهادات ، ولولم تشهد فهل تحد أو تحبس حتى تقر أو تلاعن ، أو يخلى سبيلها ؟ فيه نزاع مشهور بين العلماء ، فلا يلزم من درء الحد عن القاذف وجوب حد الزنا على المقذوف فإن كلاهما حد ، والحدود تدرأ بالشبهات .

والأربع شهادات للقاذف شبهة قوية ، ولو اعترف المقذوف مرة أو مرتين أو ثلاثاً درىء الحد عن القاذف ولم يجب الحد عنها عند أكثر العلماء ، ولو كان المقذوف غير محصن ـ مثل أن يكون مشهوراً بالفاحشة ـ لم يحد قاذفه حد القذف ، ولم يحد هو حد الزنا لمجرد الاستفاضة ، وإن كان يعاقب كل منهما دون الحد وقد اعتبر نصاب حد الزنا بأربعة شهداء .

وكذلك تعتبر صفاتهم ، فلا يقام حد الزنا على مسلم إلا بشهادة مسلمين ، لكن يقال : لم يقيدهم بأن يكونوا عدولاً مرضيين كما قيدهم في آية الدين بقوله ﴿ مِمَّنْ تَرْضُوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ ﴾ (١) .

وقال في آية الوصية ﴿ اثْنَانِ ذَوا عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾ (٢) .

وقال في آية الرجعة ﴿ وَأَشْهِدُوا ذَوَىْ عَدْل مِنْكُمْ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةِ لله ﴾ (٣) فقد أمرنا الله سبحانه بأن نحمل الشهادة المحتاج إليها لأهل العدل والرضا وهؤلاء هم الممتثلون ما أمرهم الله به بقوله : ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ للهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنْفُسِكُمْ ، أَوِ الوَالِدَيْنِ وَالأَقْر بِينَ إِن يَكُنْ غَنِيّاً أَوْ فَقِيراً فَاللهُ أَوْلَىٰ بِهِمَا فَلاَ تَتَبعُوا الهَوَىٰ أَنْ تَعْدِلُوا ﴾ (٤) الآية .

وفي قوله ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيْ ﴾ (٥) وقوله ﴿ وَلاَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٢٨٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية رقم ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق آية رقم ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء آية رقم ١٣٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام آية رقم ١٥٢.

تَكْتُمُوا الشُّهَادَةَ ﴾ (١)

وقوله ﴿ وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا ﴾ (٢) وقوله ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ بِشَهَادَاتِهِمْ قَائِمُونَ ﴾ (٣)

فهم يقومون بالشهادة بالقسط لله فيحصل مقصود الذي استشهده.

« الوجه الثاني » إن كون شهادتهم مقبولة مسموعة لأنهم أهل العدل والرضى ، فدل على وجوب ذلك في القبول والأداء ، وقد نهى سبحانه عن قبول شهادة الفاسق بقوله .

﴿ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسَقَ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنُوا ﴾ (٤) الآية . لكن هذا نص في أن الفاسق الواحد يجب التبين في خبره .

وأما الفاسقان فصاعداً فالدلالة عليه تحتاج إلى مقدمة أخرى ، وما ذكروه من عدد الشهود لا يعتبر في الحكم باتفاق العلماء في مواضع وعند جمهورهم قد يحكم بلا شهود في مواضع عند النكول والرد ونحو ذلك ، ويحكم بشاهد ويمين كما مضت سنة رسول الله على فإنه قضى بشاهد ويمين .

رواه أبو داود وغيره من حديث أبي هريـرة ، ورواه مسلم من حديث ابن عباس « أن رسول الله ﷺ قضى بشاهد ويمين » (٥)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٢٨٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المعارج آية رقم ٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات آية رقم ٦ وتكملة الآية ﴿ أَن تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين ﴾ .

<sup>(</sup>٥) الحديث رواه أبو داود في الأقضية ٢١ ، والإمام الترمذي في أحكام ١٣ وابن ماجه في الأحكام ٣١ ، وصاحب الموطأ في الأقضية ٥ ، ٦ ، ٧ وأحمد بن حنبل في المسند ٣ : ٥٠٥ ، ٥ : ٥٠٥ (حلبي).

ورواه غيرهما ، ويدل على هذا أن الله لم يعتبر عند الأداء هـذا القيد ، لا من آية الزنا ولا من آية القذف ، بل قال :

﴿ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ ﴾ (١) .

وقال ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ ﴾ (٢) وإنما أمر بالتثبت عند خبر الفاسق الواحد ، ولم يأمر به عند خبر الفاسقين ، فإن خبر الاثنين يوجب من الاعتقاد ما لا يوجبه خبر الواحد .

ولهذا قال العلماء: إذا استراب الحاكم من الشهود فرقهم وسألهم عن مكان الشهادة وزمانها وصفتها وتحملها ، وغير ذلك مما يتبين به اتفاقهم واختلافهم .

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ٤.

### فصل حكم شهادة القاذف التائب وغيره

وقوله تعالى ﴿ وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبِداً ﴾ (١) فهذا نص في أن هؤلاء القذفة لا تقبل لهم شهادة أبداً واحداً كانوا أو عدداً ؛ بل لفظ الآية ينتظم العدد على سبيل الجمع والبدل ؛ لأن الآية نزلت في أهل الإفك باتفاق أهل العلم والحديث والفقه والتفسير، وكان الذين قذفوا عائشة عدداً ولم يكونوا واحداً لما رأوها قد قدمت بصحبة صفوان بن المعطل السلمي (٢) بعد قفول العسكر وكانت قد ذهبت تطلب قلادة لها عدمت ، فرفع أصحاب الهودج هودجها معتقدين أنها فيه لخفتها، ولم تكن فيه ، فلما رجعت لم تجد أحداً من الجيش فمكثت مكانها ، وكان صفوان قد تخلف وراء الجيش فلما رآها أعرض بوجهه عنها وأزاح راحلتها حتى ركبتها ، ثم ذهب بها إلى العسكر فكانت خلوته بها للضرورة ، كما يجوز للمرأة أن تسافر بلا محرم للضرورة ، كسفر الهجرة مثل ما قدمت أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط (٣) مهاجرة ، وقصة عائشة .

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٤.

<sup>(</sup>٢) هو صفوان بن المعطل بن رخصة السلمي الذكواني ، أبو عمرو ، صحابي ، شهد الخندق ، والمشاهد كلها ، وحضر فتح دمشق ، واستشهد بـارمينية ، وقيـل في سميساط ، وهـو الذي قـال أهل الافـك فيه وفي عـائشة مـا قالـوا . روى عن النبي ـ ﷺ حـديثين تـوفي عـام ١٩ هـ [ راجع ابن عساكر ٦ : ٤٣٨ واللباب ١ : ٤٤٣ ] .

<sup>(</sup>٣) هي أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط الأموية : صحابية ، هي أول من هاجر إلى المدينة بعد =

وقد دلت الآية على أن القاذفين لا تقبل شهادتهم مجتمعين ولا متفرقين . ودلت أيضاً على أن شهادتهم بعد التوبة مقبولة كما هو مذهب الجمهور ، فإنه كان من جماعتهم مسطح بن أثاثة (۱) وحسان بن ثابت كما في الصحيح عن عائشة وكان منهم حمنة بنت جحش وغيرها ، ومعلوم أنه لم يرد النبي ولا المسلمون بعده شهادة أحد منهم لأنهم كلهم تابوا لما نزل القرآن ببراءتها ، ومن لم يتب حينئذ فإنه كافر مكذب بالقرآن ، وهؤ لاء ما زالوا مسلمين ، وقد نهى الله عن قطع صلتهم ، ولوردت شهادتهم بعد التوبة لاستفاض ذلك كما استفاض رد عمر لشهادة أبي بكرة ، وقصة عائشة كانت أعظم من قصة المغيرة ، لكن من رد شهادة القاذف بعد التوبة قد يقول : أرد شهادة من حد في القذف وهؤ لاء لم يحدوا ، والأولون يجيبون بأجوبة يقول : أرد شهادة من حد في القذف وهؤ لاء لم يحدوا ، والأولون يجيبون بأجوبة وأحدها » أنه قد روي في السنن أن النبي الله الم يرد شهادة أولئك .

و« الثاني » أن هذا الشرط غير معتبر في ظاهر القرآن وهم لا يقولون به ، كما هو مقرر في موضعه .

و« الثالث » أن الذين اعتبروا الحد اعتبروه وقالوا قد يكون القاذف صادقاً وقد يكون كاذباً ، فإعراض المقذوف عن طلب حد القذف قد يكون لصدق

<sup>=</sup> هجرة النبي - ﷺ - أسلمت قديماً ولما علمت بهجرة الرسول - ﷺ - خرجت ماشية من مكة إلى المدينة تتبعه ، ولحقها أخوان لها لإعادتها فلم ترجع ، وكانت عذراء فتزوجها في المدينة زيد بن ثابت واستشهد في غزوة مؤتة ( ٨ هـ ) فتزوجها الزبير بن العوام ثم تزوجها عمرو بن العاص وهي أخت عثمان لأمة توفيت نحو ٣٣ هـ الرحمن بن عوف ثم تزوجها عمرو بن العاص وهي أخت عثمان لأمة توفيت نحو ٣٣ هـ [ راجع الإصابة . كتاب النساء رقم ٤٧٥ : ١ والاستيعاب بهامش الاصابة ؟ : ١٤٤٨ ] .

<sup>(</sup>۱) هو مسطح بن أثاثة بن عباد بن المطلب بن عبد مناف من قريش أبو عباد صحابي من الشجعان الأشراف كان اسمه عوفاً ولقب بمسطح فغلب عليه أمه بنت خالة أبي بكر ، وكان أبو بكر يمونه لقرابته منه فلما كان حديث أهل الأفك في أمر عائشة جلده النبي \_ ﷺ \_ مع من خاضوا فيه ، وحلف أبو بكر أن لا ينفق عليه فنزلت الآية ﴿ ولا يأتل أولو الفضل منكم والسعة أن يأتوا أولي القربي ﴾ فعاد أبو بكر إلى الإنفاق عليه ، وأطعمه رسول الله \_ ﷺ \_ بخيبر خمسين وسقاً ، وهو ممن شهد معه بدراً وأحداً ، والمشاهد كلها [ راجع الإصابة ت ٧٩٣٧ وأسد الغابة ٤ : ٣٥٤ ونسب قريش ٩٥] .

القاذف ، فإذا طلب الحد ولم يأت القاذف بأربعة شهداء ظهر كذبه ، ومعلوم أن الذين قذفوا عائشة ظهر كذبهم أعظم من ظهور كل أحد .

فإن الله هو الذي برأها بكلامه الذي أنزله من فوق سبع سموات يتلى ، فإذا كانت شهادتهم بعد توبتهم مقبولة فشهادة غيرهم ممن شهد على غيرها بالقذف أولى بالقبول .

وقصة عمر بن الخطاب التي حكم فيها بين المهاجرين والأنصار في شأن المغيرة (۱) لما شهد عليه ثلاثة بالزنا وتوقف الرابع عن الشهادة فجلد، أولئك الثلاثة ورد شهادتهم دليل على الفصلين جميعاً ، كما دلت قصة عائشة على قبول شهادتهم بعد التوبة والجلد لأن اثنين من الثلاثة تابا فقبل عمر والمسلمون شهادتهما والثالث وهو أبو بكرة مع كونه من أفضلهم لم يتب ، فلما لم يتب لم يقبل المسلمون شهادته ، وكان من صالحي المسلمين وقد قال عمر : تب أقبل شهادتك ، لكن إذا كان القرآن قد بين أن القذفة إن لم يأتوا بأربعة شهداء لم تقبل شهادتهم أبداً ، ثم قال بعد ذلك :

﴿ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا ﴾(٢) .

فمعلوم أن قوله ﴿ وأولئك هم الفاسقون ﴾ وصف ذم لهم زائد على ما ذكره من رد شهادتهم .

<sup>(</sup>۱) هو المغيرة بن شعبة بن أبي عامر بن مسعود الثقفي ، أبو عبدالله أحد دهاة العرب ، وقادتهم وولاتهم . صحابي يقال له مغيرة الرأي ، ولد في الطائف ٢٠ق. هـ وبرحها في الجاهلية مع جماعة من بني مالك فدخل الاسكندرية وافداً على المقوقس ثم وعاد إلى الحجاز فلما ظهر الإسلام تردد في قبوله الى أن كانت سنة ٥ هـ فأسلم ـ وشهد الحديبية واليمامة وفتوح الشام وذهبت عينه باليرموك ، وشهد القادسية ، ونهاوند ، وولاه عمر بن الخطاب البصرة . ففتح عدة بلاد وعزله ثم ولاه الكوفة وأقره عثمان على الكوفة ثم عزله . ولما حدثت الفتنة بين علي ومعاوية اعتزلها المغيرة وحضر مع الحكمين . ثم ولاه معاوية الكوفة فلم يزل فيها الى أن مات عام ٥٠ هـ . [ راجع الاصابة ت ١٨١٨ وأسد الغابة ٤ : ٢٠٤ والطبري ٢ : ١٣١ ورغبة الأمل ٤ : ٢٠٢ ] .

 <sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ٤ ـ ٥ .

#### فصل في عدالة الشهود

وأما تفسير « العدالة » المشروطة في هؤلاء الشهود فإنها الصلاح في الدين والمروءة، والصلاح في آداء الواجبات وترك الكبيرة والإصرار على الصغيرة و« الصلاح في المروءة » استعمال ما يجمله ويزينه ، واجتناب ما يدنسه ويشينه . فإذا وجد هذا في شخص كان عدلاً في شهادته ، وكان من الصالحين الأبرار ، وأما أنه لا يستشهد أحد في وصية أو رجعة في جميع الأمكنة والأزمنة حتى يكون بهذه الصفة ، فليس في كتاب الله وسنة رسوله ما يدل على ذلك ، بل هذا صفة المؤمن الذي أكمل إيمانه بأداء الواجبات ، وإن كان المستحبات لم يكملها ، ومن كان كذلك كان من أولياء الله المتقين . ثم إن القائلين بهذا قد يفسرون الواجبات بالصلوات الخمس ونحوها ، بل قد يجب على الإنسان من حقوق الله وحقوق عباده ما لا يحصيه إلا الله تعالى مما يكون تركه أعظم إثماً من شرب الخمر والزنا ، ومع ذلك لم يجعلوه قادحاً في عدالته .

إما لعدم استشعار كثرة الواجبات ، وإما لالتفاتهم إلى ترك السيئات دون فعل الواجبات ، وليس الأمر كذلك في الشريعة .

وبالجملة هذا معتبر في باب الثواب والعقاب والمدح والذم ، والموالاة والمعاداة ، وهذا أمر عظيم . وأما قول من يقول : الأصل في المسلمين العدالة فهو باطل ، بل الأصل في بني آدم الظلم والجهل كما قال تعالى وحَمَلَهَا الإنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُوْلاً ﴾(١) ومجرد التكلم بالشهادتين لا

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب اية رقم ٧٢ .

يوجب انتقال الإنسان عن الظلم والجهل إلى العدل.

و«باب الشهادة» مداره على أن يكون الشهيد مرضياً ، أو يكون ذا عدل يتحرى القسط والعدل في أقواله وأفعاله والصدق في شهادته وخبره ، وكثيراً ما يوجد هذا مع الإخلال بكثير من تلك الصفات ، كما أن الصفات التي اعتبروها كثيراً ، لكن يقال : إن ذلك مظنة الصدق والعدل ، والمقصود من الشهادة ، ودليل عليها وعلامة لها ، فإن النبي عليه قال في الحديث المتفق على صحته «عليكم بالصدق ، فإن النبي الله قيل البر ، والبر يهدي إلى الجنة » (۱) الحديث إلى آخره فالصدق مستلزم للبر ، كما أن الكذب، مستلزم للفجور ، فإذا وجد الملزوم وهو تحري الصدق وجد اللازم وهو البر ، وإذا انتفى اللازم وهو البر انتفى الملزوم وهو الصدق . وإذا وجد الكذب وهو الملزوم وهو الكذب وهو الملزوم وهو الكذب .

فلهذا استدل بعدم بر الرجل على كذبه ، وبعدم فجوره على صدقه .

فالعدل الذي ذكره الفقهاء من انتفى فجوره ، وهو إتيان الكبيرة والإصرار على الصغيرة ، وإذا انتفى ذلك فيه انتفى كذبه الذي يدعوه إلى هذا الفجور والفاسق هو من عدم بره ، وإذا عدم بره عدم صدقه ودلالة هذا الحديث مبنية على أن الداعي إلى البر يستلزم البر ، والداعي إلى الفجور يستلزم الفجور ، فالخطأ كالنسيان ، والعمد كالكذب. والله أعلم .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الإمام البخاري في كتاب الأدب ٦٩ باب قول الله تعالى ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمَنُوا اللهِ اللهُ الل

٩٠٩٤ ـ حدثنا عثمان بن أبي شيبة حدثنا جرير عن منصور عن أبي واثل عن عبدالله ـ رضي
 الله عنه ـ عن النبى ـ ﷺ ـ وذكره .

### فصل في لعن قذفة أمهات المؤمنين

وقال شيخ الإسلام رحمه الله \_

في قوله تعالى :

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَاتِ الغَافِلَاتِ المُؤْمِنَاتِ لُعِنُوا فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١) \_ في طرده الكلام على ما يتعلق بهذه الآية وغيرها فقال \_ وأما الجواب المفصل فمن ثلاثة أوجه :

« أحدها : أن هذه الآية في أزواج النبي ﷺ خاصة في قول كثير من

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٢٣ .

في سبب نزول هذه الآية: قال ابن أبي حاتم ، حدثنا أبو سعيد الأشج حدثنا عبدالله بن حراش ، عن العوام عن سعيد بن جبير عن ابن عباس في الآية ﴿ إِن المندِن يرمون المحصنات الغافلات ﴾ قال: نزلت في عائشة خاصة وكذا قال سعيد بن جبير ، ومقاتل بن حبان ، وقد ذكره ابن جرير عن عائشة فقال: حدثنا أحمد بن عبدة الضبي ، حدثنا أبو عوانة عن عمر بن أبي سلمة عن أبيه عن عائشة ـ رضي الله عنها . قالت: رميت بما رميت به وأنا غافلة فبلغني بعد ذلك ، قالت: فبينما رسول الله ـ على \_ جالس عندي إذ أوحى إليه . قالت: وكان إذا أوحى إليه أخذه كهيئة السبات وإنه أوحى إليه وهو جالس عندي ثم استوى جالساً يمسح على وجهه وقال: يا عائشة ابشري » قالت: فقلت بحمد الله لا بحمدك فقرأ: إن الذين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات ﴾ ـ حتى بلغ ـ أولئك مبرءون مما يقولون لهم مغفرة ورزق كريم ﴾

أهل العلم فروى هشيم عن العوام بن حوشب: ثنا شيخ من بني كاهل ، قال: فسر ابن عباس سورة النور، فلما أتى على هذه الآية.

﴿ إِنَّ الذَينَ يَرِمُونَ المحصناتِ الغافلاتِ المؤمناتِ ﴾ إلى آخرالآية قال : هذه في شأن عائشة وأزواج النبي على خاصة ، وهي مبهمة ليس فيها توبة .

ومن قَـذَف امرأة مؤمنة فقد جعـل الله له تـوبـة ، ثم قـرأ : ﴿ وَالَّـذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ ﴾ (١) إلى قوله ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُـوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا ﴾ فجعل لهؤلاء توبة ، ولم يجعل لأولئك توبة .

قال: فهم رجل أن يقوم فيقبل رأسه من حسن ما فسره وقال أبو سعيد الأشج: حدثنا عبدالله بن خراش ، عن العوام عن سعيد بن جبير ، عن ابن عباس: ﴿ إِنَّ الذين يرمون المحصنات الغافلات ﴾ نزلت في عائشة خاصة ، واللعن من المنافقين عامة فقد بين آبن عباس أن هذه الآية إنما نزلت فيمن يقذف عائشة وأمهات المؤمنين لما في قذفهن من الطعن على رسول الله على وعيبه فإن قذف المرأة أذى لزوجها ، كما هو أذى لابنها لأنه نسبة له إلى الدياثة وإظهار لفساد فراشه فإن زنا امرأته يؤذيه أذى عظيماً ، ولهذا جوز له الشارع أن يقذفها إذا زنت ، ودرأ الحد عنه باللعان ، ولم يبح لغيره أن يقذف امرأة بحال ، ولعل ما يلحق بعض الناس من العار والخزي بقذف أهله أعظم مما يلحقه لو كان هو المقذوف .

ولهذا ذهب الإمام أحمد في إحدى الروايتين المنصوصتين عنه إلى أن من قذف امرأة محصنة كالأمة والذمية ولها زوج أو ولد محصن حد لقذفها ، لما ألحقه من العار بولدها وزوجها المحصنين .

والرواية الأخرى عنه وهي قول الأكثرين أنه لا حد عليه لأنه أذى لهما لا

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٤ ، ٥ وتكملة الآية ﴿ فَاجَلَدُوهُم ثَمَانِينَ جَلَدَةً وَلَا تَقْبَلُوا لَهُم شَهَادَةً أَبَداً وأولئك هم الفاسقون إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم ﴾

قذف لهما ، والحد التام إنما يجب بالقذف ، وفي جانب النبي على أذى كقذفه ، ومن يقصد عيب النبي على بعيب أزواجه فهو منافق ، وهذا معنى قول ابن عباس : اللعنة في المنافقين عامة . وقد وافق ابن عباس جماعة ، فروى الإمام أحمد والأشج عن خصيف قال : سألت سعيد بن جبير فقلت : الزنا أشد أو قذف المحصنة ؟ قال : لا ، بل الزنا ، قال : قلت : فإن الله تعالى يقول ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَاتِ الغافِلاتِ المُوْمِنَاتِ لُعِنُوا في الدُّنيَا وَالاَّحِرَةِ ﴾ (١) فقال : إنما كان هذا في عائشة خاصة .

وروى أحمد بإسناده عن أبي الجوزاء في هذه الآية : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لعنوا في الدنيا والآخرة ﴾ .

فقال : هذه الآية لأمهات المؤمنين خاصة . وروى الأشبج بإسناده عن الضحاك في هذه الآية قال « هن نساء النبي عليه » .

وقال معمر عن الكلبي: إنما عنى بهذه الآية أزواج النبي على ، فأما من رمى امرأة من المسلمين فهو فاسق كما قال الله تعالى . أو يتوب ووجه هذا أن لعنة الله في الدنيا والآخرة لا تستوجب بمجرد القذف فتكون اللام في قوله ﴿ المحصنات الغافلات المؤمنات ﴾ لتعريف المعهود ، والمعهود هنا أزواج النبي على ، لأن الكلام في قصة الإفك ووقوع من وقع في أم المؤمنين عائشة ، أو يقصر اللفظ العام على سببه للدليل الذي يوجب ذلك .

ويؤيد هذا القول: أن الله سبحانه رتب هذا الوعيد على قذف محصنات غافلات مؤمنات ، وقال في أول السورة ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ (٢) الآية .

فرتب الحد ورد الشهادة والفسق على مجرد قذف المحصنات فلا بد أن

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ٤ .

يكون المحصنات الغافلات المؤمنات لهن مزية على مجرد المحصنات وذلك \_ والله أعلم \_ لأن أزواج النبي على مشهود لهن بالإيمان ، لأنهن أمهات المؤمنين ، وهن أزواج نبيه في الدنيا والآخرة ، وعوام المسلمات إنما يعلم منهن في الغالب ظاهرة الإيمان .

ولأن الله سبحانه قال في قصة عائشة ﴿ وَالَّذِي تَوَلَّىٰ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١) فتخصيصه متولى كبره دون غيره دليل على اختصاصه بالعذاب العظيم .

وقال ﴿ وَلَوْلاَ فَضْلُ الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي اللَّهُ فَالاَخِرَةِ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَلَاكُمْ كَل مَن أَفَضْتُمْ فِيهِ عَلَاكُمْ كَل مَن العلام أن العلام العلىم لا يمس كل من قذف ، وإنما يمس متولى كبره فقط .

وقال هنا ﴿ ولهم عـذاب عظيم ﴾ فعلم أن الـذي رمى أمهات المؤمنين يعيب بذلك رسـوله ﷺ ، وتـولى كبر الإفـك ، وهذه صفـة المنافق ابن أبي ، والله أعلم أنه على هذا القول تكون هذه الآية حجة أيضاً موافقة لتلك الآية ،

<sup>(</sup>۱) الذي تولى كبره إنما هو عبدالله بن أبي سلول ـ قبحه الله ولعنه ، وقيل : المراد به حسان بن ثابت . قال ابن جرير : حدثنا الحسن بن قرعة ، حدثنا سلمة بن علقمة ، حدثنا داود عن عامر عن عائشة أنها قالت : ما سمعت بشعر أحسن من شعر حسان ، ولا تمثلت إلا رجوت له الجنة ، قوله لأبي سفيان بن الحارث بن عبد المطلب .

هجوت محمداً فأجبت عنه وعند الله في ذلك البجزاء فإن أبي ووالده وعرضي لعرض محمد منكم وقاء أتستنمه ولست له بكفء فشركما لخيركما النفداء للساني صارم لا عيب فيه وبحري لا تكدره الدلاء فقيل يا أم المؤمنين أليس هذا لغواً ؟ قالت : لا إنما اللغوما قيل عند النساء قيل أليس الله يقول : ﴿ والذي تولى كبره منهم له عذاب عظيم ﴾ قالت : أليس قد ذهب بصره ، وكنع بالسيف ؟ تعني الضربة التي ضربه إياها صفوان بن المعطل السلمي حين بلغه عنه أنه يتكلم في ذلك فعلاه بالسيف وكاد أن يقتله .

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ۱٤ .

لأنه لما كان رمي أمهات المؤمنين أذى للنبي على لعن صاحبه في الدنيا والأخرة ولهذا قال ابن عباس: ليس فيها توبة ؛ لأن مؤذي النبي كلا تقبل توبته ، أو يريد إذا تاب من القذف حتى يسلم اسلاماً جديداً وعلى هذا فرميهن نفاق مبيح للدم إذا قصد به أذى النبي كلى ، أو بعد العلم بأنهن أزواجه في الآخرة ، فإنه ما بغت امرأة نبي قط . ومما يدل على أن قذفهن أذى للنبي كلى ما أخرجاه في الصحيحين من حدث الإفك عن عائشة قالت : فقام رسول الله كلى فاستعذر من عبدالله بن أبي بن سلول قالت . فقال رسول الله كلى وهو على المنبر: يا معشر المسلمين من يعذرني (١) من رجل قد بلغني أذاه في أهل بيتي ، فوالله ما علمت على أهلي إلا خيراً . ولقد ذكروا رجلًا ما علمت عليه إلا خيراً ، وما كان يدخل على أهلي إلا معى » .

فقام سعد بن معاذ الأنصاري فقال: أنا أعذرك منه يا رسول الله ، إن كان من الأوس ضربنا عنقه ، وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك ، فقام سعد بن عبادة ، وهو سيد الخزرج وكان رجلاً صالحاً ولكن احتملته الحمية \_ فقال لسعد بن معاذ \_ لعمر الله لا تقتله ولا تقدر على قتله ، فقام أسيد بن حضير وهو ابن عم سعد بن معاذ فقال لسعد بن عبادة : كذبت لعمر الله لنقتلنه ، فإنك منافق تجادل عن المنافقين ، قالت : فثار الحيان الأوس والخزرج حتى هموا أن يقتتلوا ، ورسول الله على قائم على المنبر ، فلم يزل رسول الله على المنبر ،

<sup>(</sup>١) من يعدرني : من ينصرني . والعذير الناصر ، وقيل : المراد من ينتقم لي منه ؟ ويؤيده قـول سعد : أنا أعذرك .

<sup>(</sup>۲) هذا جزء من حديث طويل رواه الامام البخاري في كتاب التفسير ٦ باب ﴿ لـولا إذ سمعتموه قلتم ما يكون لنا أن نتكلم بهذا سبحانك هذا بهتان عظيم لولا جاءوا عليه بـأربعة شهـداء فإذا لم يأتوا بالشهداء فأولئك عند الله هم الكاذبون ﴾ .

<sup>•</sup> ٤٧٥ ـ حدثنا يحيى بن بكير ، حدثنا الليث عن يونس عن ابن شهاب ، قال أخبرني عروة بن الزبير ، وسعيد بن المسيب ، وعلقمة بن وقاص ، وعبيدالله بن عبدالله بن عتبة بن مسعود من حديث عائشة ـ رضي الله عنهما ـ زوج النبي ﷺ ـ حين قال لها أهل الإفك مـا قالـوا ، فبرأهـا =

وفي روايـة أخـرى صحيحـة أن هـذه الآيـة في أزواج رسـول الله ﷺ خاصة .

ويقول آخرون : يعني أزواج المؤمنين عامة .

وقال أبو سلمة : قذف المحصنات من الموجبات ، ثم قرأ ﴿ إِنَّ النَّيْنِ يَرْمُونَ المحصنات ﴾ الآية .

وعن عمر بن قيس قال: قذف المحصنة يحبط عمل تسعين سنة » رواهما الأشج وهذا قول كثير من الناس ووجهه ظاهر الخطاب، فإنه عام فيجب اجراؤه على عمومه إذ لا موجب لخصوصه، وليس هو مختصاً بنفس السبب بالاتفاق، لأن حكم غير عائشة من أزواج النبي على داخل في العموم، وليس هو من السبب ولأنه لفظ جمع، والسبب في واحدة هنا ولأن قصر عمومات القرآن على أسباب نزولها باطل، فإن عامة الآيات نزلت بأسباب اقتضت ذلك، وقد علم أن شيئاً منها لم يقصر على سببه، والفرق بين الآيتين أنه في أول السورة ذكر العقوبات المشروعة على أيدي المكلفين من الجلد ورد الشهادة والتفسيق وهنا ذكر العقوبة الواقعة من الله سبحانه، وهي اللعنة في الدارين، والعذاب العظيم، وقد روي عن النبي على من غير

الله مما قالوا وذكره ، ورواه أيضاً في كتاب الشهادات ١٥ ، وكتاب الإيمان ١٨ ، ١٨ وكتاب الإعتصام ٢٨ ، وكتاب التوجيد ٣٥ ، ٢٥ ، ورواه الامام مسلم في كتاب التوبة باب في حديث الإفك وقبول توبة القاذف . حدثنا حبان بن موسى ، أخبرنا عبدالله بن المبارك ، أخبرنا يونس بن يزيد الأيلي ، وحدثنا اسحاق بن ابراهيم الحنظلي ومحمد بن رافع ، وعبد ابن حميد . قال ابن رافع حدثنا ، وقال الأخران أخبرنا عبد الرزاق أخبرنا معمر والسياق حديث معمر من رواية عبد وابن رافع ، قال يونس ومعمر جميعاً عن الزهري أخبرني سعيد بن المسيب ، وعروة بن الزبير ، وعلقمة بن وقاص وعبيدالله بن عبدالله بن عتبة بن مسعود عن حديث عائشة ـ زوج النبي ـ على حين قال لها أهل الإفك ما قالوا . فبرأها الله مما قالوا ، وكلهم حدثني طائفة من حديثها وبعضهم كان أوعي لحديثها من بعض وأثبت اقتصاصاً وقد وعيت عن كل واحد منهم الحديث الذي حدثني وبعض حديثهم يصدق بعضاً وذكره .

وجه وعن أصحابه: « إن قذف المحصنات من الكبائر » (١) .

وفي لفظ في الصحيح « قذف المحصنات الغافلات المؤمنات » ثم اختلف هؤلاء ، فقال أبو حمزة الثمالي : بلغنا أنها نزلت في مشركي أهل مكة إذ كان بينهم وبين رسول الله على عهد ، فكانت المرأة إذا خرجت إلى رسول الله على المدينة مهاجرة قذفها المشركون من أهل مكة ، وقالوا : إنما خرجت تفجر ، فعلى هذا يكون فيمن قذف المؤمنات قذفاً يصدهن به عن الإيمان ، ويقصد بذلك ذم المؤمنين لينفر الناس عن الإسلام كما فعل كعب بن الأشرف، وعلى هذا فمن فعل ذلك فهو كافر وهو بمنزلة من سب النبي على . وقوله : إنها نزلت زمن العهد ، يعني ـ والله أعلم ـ أنه عنى بها مئل أولئك المشركين المعاهدين ، وإلا فهذه الآية نزلت ليالي الإفك ، وكان الإفك في غزوة بني المصطلق قبل الخندق ، والهدنة كانت بعد ذلك بسنين ، ومنهم من أجراها على ظاهرها وعمومها ، لأن سبب نزولها قذف عائشة ، وكان فيمن قذفها مؤمن ومنافق ، وسبب النزول لا بد أن يندرج في العموم ، ولأنه لا موجب لتخصيصها والجواب على هذا التقدير أنه سبحانه قال هنا : ولأنه لا موجب لتخصيصها والجواب على هذا التقدير أنه سبحانه قال هنا :

وقال في الآية الأخرى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ الله وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ الله في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ﴾ (٣) وإذا لم يسم الفاعل جاز أن يلعنهم غير الله من الملائكة

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري في كتاب الوصايا ٢٣ باب قول الله تعالى ﴿ إِنَّ الذَينَ يَاكُلُونَ أَمُوالَ اللهِ اللهُ الل

٢٧٦٦ - حدثنا عبد العزيز بن عبدالله قال : حدثني سليمان بن بلال عن ثور بن زيد المدني عن أبي الغيث عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي - على الله عنه - قال : وذكره ولفظه ( وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات ) عدهن من السبع الموبقات .

ورواه أيضاً في الحدود ££ والإمام مسلم في كتاب الإيمان ١٤٤ ، وأبو داود في الوصايا ١٠ ، والنسائي في الوصايا ١٢ .

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ۲۳ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب آية رقم ٥٥ .

والناس ، وجاز أن يلعنهم الله في وقت ، ويلعنهم بعض خلقه في وقت، وجاز أن الله يتولى لعنة بعضهم وهـو من كان قـذفه طعنـاً في الدين . ويتـولى خلقه لعنة الأخرين .

وإذا كان اللاعن مخلوقاً فلعنه قد يكون بمعنى الدعاء عليهم ، وقد يكون بمعنى أنهم يبعدونهم عن رحمة الله . ويؤيد هذا أن الرجل إذا قذف امرأته تلاعنا . وقال الزوج في الخامسة : لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين » فهو يدعو على نفسه إن كان كاذباً في القذف أن يلعنه الله ، كما أمر الله ورسوله أن يباهل من حاجة في المسيح بعدما جاءه من العلم بأن يبتهلوا فيجعلوا لعنة الله على الكاذبين .

فهذا مما يلعن به القاذف ، ومما يلعن به أن يجلد وأن ترد شهادته ، ويفسق ، فإنه عقوبة له وإقصاء له عن مواطن الأمن والقبول ، وهي من رحمة الله وهذا بخلاف من أخبر الله أنه لعنه في الدنيا والآخرة فإن لعنة الله له توجب زوال النصر عنه من كل وجه وبعده عن أسباب الرحمة في الدارين .

ومما يؤيد الفرق أنه قال ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهِ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ الله في اللهُ في اللهُ نيا وَالآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ (١) .

ولم يجيء إعداد العذاب المهين في القرآن إلا في حق الكفار ، كقوله ﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَـاهُمُ الله مِن فَضْلِهِ ، وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ (٢)

وقوله ﴿ وَخُذُوا حِذْرَكُمْ إِنَّ اللهُ أَعَدَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِيناً ﴾ (٣) . وقوله ﴿ فَبَاءُو بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية رقم ٥٧ .

<sup>(</sup>۲) سورة النساء آية رقم ۳۷ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية رقم ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية رقم ٩٠ .

- ﴿ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِثْمَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (١) .
- ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَأُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٢) .
- ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ آيَاتِنَا شَيْئًا اتَّخَذَهَا هُرُواً أُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٣) .
  - ﴿ وَقَدْ أَنْزَلْنَا آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ وَلِلْكَافِرِيْنَ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (١)

وأما قوله تعالى ﴿ وَمَن يَعْصِ الله وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَاراً خَالِداً فِيهَا وَلَهُ عَـذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٥) . فهي \_ والله أعلم \_ فيمن جحد الفرائض واستخف بها ، على أنه لم يذكر أن العذاب أعد له .

وأما العذاب العظيم فقد جاء وعيداً للمؤمنين في قوله ﴿ لَوْلَا كِتَابٌ مِنَ اللهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٦) .

في قـولـه ﴿ لَـوْلَا كِتَـابٌ مِنَ الله سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيلَمَ أَخَـلْتُمْ عَـلَاابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٧) .

وقوله ﴿ وَلَوْلاَ فَضْلُ الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ لَلسَّكُمْ فِيهَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (^) .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية رقم ١٧٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحج آية رقم ٥٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الجاثية آية رقم ٩.

 <sup>(</sup>٤) سورة المجادلة أية رقم ٥.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء آية رقم ١٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنفال آية رقم ٦٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنفال آية رقم ٦٨ .

<sup>(</sup>٨) سورة النور آية رقم ١٤.

وفي المحارب ﴿ ذَلِكَ لَهُمْ خِـزْيٌ فِي اللَّهُ نَيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَـذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١) .

وفي القاتل ﴿ وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدُّ لَهُ عَذَابًا عَظِيماً ﴾ (٢) .

وقوله ﴿ وَلَا تَتَّخِذُوا أَيْمَانَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ فَتَزِلَّ قَـدَمٌ بَعْدَ ثُبُـوتِهَا وَتَـذُوقُوا السُّوءَ بِمَا صَدَدْتُمْ عَن سَبِيْلِ الله وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٣) .

وقد قال سبحانه : ﴿ وَمَن يُهِنِ اللهِ فَمَالَهُ مِنْ مُكْرِمٍ ﴾ (٤) .

وذلك لأن الإهانة إذلال وتحقير وخزي ، وذلك قدر زائد على ألم العذاب ، فقد يعذب الرجل الكريم ولا يهان ، فلما قال في هذه الآية :

﴿ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ (٥) علم أنه من جنس العذاب الذي توعد به الكفار والمنافقين ولما قال هناك ﴿ ولهم عذاب عظيم ﴾ جاز أن يكون من جنس العذاب في قوله ﴿ لمسكم فيها أفضتم فيه عذاب عظيم ﴾ .

ومما يبين الفرق أيضاً أنه سبحانه قال هناك . ﴿ وأعد لهم عذاباً مهيناً ﴾

والعـذاب إنما أعـد للكافـرين ، فإن جهنم لهم خلقت ، لأنهم لا بـد أن يدخلوها وما هم منها بمخرجين » وأهل الكبـائـر من المؤمنين يجـوز أن يدخلوهــا

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ٣٣ .

<sup>(</sup>۲) سورة النساء آية رقم ۹۳.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية رقم ٩٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج آية رقم ١٨ عند تفسير هذه الآية : قال ابن أبي حاتم حدثنا أحمد بن شيبان الرملي ، حدثنا القداح عن جعفر بن محمد عن أبيه عن على قال قيل لعلي إن ها هنا رجلًا يتكلم في المشيئة فقال له علي : يا عبدالله خلقك الله كها يشاء أو كها شئت . قال : بل كها شاء ، قال فيمرضك إذا شاء أو إذا شئت ، قال : بل إذا شاء قال : فيشفيك إذا شاء أو إذا شئت . قال بل الإذا شاء ، قال فيدخلك حيث شئت أو حيث شاء قال بل حيث يشاء . قال : والله لو قلت غير ذلك لضربت الذي فيه عيناك بالسيف » .

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب آية رقم ٥٧ .

إذا غفر الله لهم ، وإذا دخلوها فإنهم يخرجون منها ولـو بعـد حــين ، قـال سبحانه :

﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِيْنَ ﴾ (١) فأمر الله سبحانه المؤمنين أن لا يأكلوا الربا وأن يتقوا الله ، وأن يتقوا النار التي أعدت للكافرين ، فعلم أنهم يخاف عليهم من دخول النار إذا أكلوا الربا وفعلوا المعاصي ، مع أنها معدة للكافرين لا لهم .

ولذلك جاء في الحديث: « أما أهل النار الذين هم أهلها فإنهم لا يموتون فيها ولا يحيون ، وأما أقوام لهم ذنوب فيصيبهم سفع من النار ثم يخرجهم الله منها » (٢).

وهذا كما أن الجنة أعدت للمتقين الذين ينفقون في السراء والضراء وإن كان لا يدخلها الأبناء بعمل أبائهم ، ويدخلها قوم بالشفاعة ، وقوم بالرحمة ، وينشىء الله لما فضل منها خلقاً آخر من الدار الأخرة فيدخلهم إياها ، وذلك لأن الشيء إنما يعد لمن يستوجبه ويستحقه ، ولمن هو أولى الناس به، ثم قد يدخل معه غيره بطريق التبع أو لسبب آخر ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية رقم ١٣١ .

 <sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب التوحيد ٢٥ باب ما جاء في قول الله تعالى ﴿ إِن رحمة الله قريب من المحسنين ﴾ .

<sup>•</sup> ٧٤٥٠ حدثنا حفص بن عمر ، حدثنا هشام عن قتادة ، عن أنس رضي الله عنه عن النبي - ﷺ - قال : وذكره ولفظه « ليصيبن أقواماً سفع من النار بذنوب أصابوها عقوبة ثم يدخلهم الله الجنة بفضل رحمته » يقال لهم (الجهنميون) ورواه أيضاً في كتاب الرقاق ٥١ باب صفة الجنة والنار بسنده عن أنس بن مالك بلفظ « يخرج قوم من النار بعدما مسهم منها سفع ، فيدخلون الجنة فيسميهم أهل الجنة الجهنمين » .

#### وقال شيخ الإسلام

## فصل في الاستئذان والدخول

قال الله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا ﴾ إلى قول ه ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ ﴾ (١) وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال : إنما جعل الاستئذان من أجل النظر » (٢).

والنظر المنهي عنه هـ و نظر العـ ورات ، ونـظر الشهـ وات وإن لم تكن من العورات .

والله سبحانه ذكر الاستئذان على نوعين، ذكر من هـذه الآية أحـدهما وفي الآيتين في آخر السـورة . النوع الثـاني وهو استئـذان الصغار والممـاليك كـما قال تعـالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُـوا لِيَسْتَأْذِنَكُم الَّـذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّـذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٢٧ ـ ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الإمام البخاري في كتاب الاستئذان ١١ باب الاستئذان من أجل البصر .

<sup>7781 -</sup> حدثنا علي بن عبدالله ، حدثنا سفيان قال الزهري حفظته لما أنك ها هنا عن سهل بن سعد قال : اطلع رجل من حجر في حجر النبي ـ ﷺ ـ ومع النبي ـ ﷺ ـ وبدر النبي ـ ﷺ ـ ومع النبي ـ ﷺ ـ وبدر النظر ».

ورواه الامام مسلم في الأدب ٤١ ، والترمذي في الاستئذان ١٧ والامام أحمد بن حنبـل في المسند ه . ٣٣٠ ، ٣٣٠

الحُلُمَ مِنْكُمْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ مِن قَبْل صَلاَةِ الفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِنَ الطَّهِيرَةِ، وَمِن بَعْدِ صَلاَةِ العِشَاءِ ثَلَاثُ عَوْرَاتٍ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلاَ عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ ﴾(١)

فأمرُ باستئذان الصغار والمماليك حين الاستيقاظ من النوم ، وحين إرادة النوم ، وحين القائلة فإن في هذه الأوقات تبدو العورات ، كما قال تعالى ﴿ ثلاث عورات لكم ﴾

وفي ذلك مما يدل على أن المملوك المميز، والمميز من الصبيان ليس له أن ينظر إلى عورة السبي والمملوك وغيرهما .

وأما دخول هؤلاء في غير هذه الأوقات بغير استئذان فهو مأخوذ من قوله تعالى : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ (٢) .

وفي ذلك دلالة على أن الطوافين يرخص فيهم ما لا يرخص في غير الطوافين عليكم والطوافات والطواف من يدخل بغير إذن كما تدخل الهرة وكما يدخل الصبي والمملوك ، وإذا كان هذا في الصبي المميز فغير المميز أولى .

ويرخص في طهارته ، كما قال ذلك طائفة من الفقهاء من أصحاب أحمد وغيرهم من الصبيان والهرة وغيرهم : أنهم إن أصابتهم نجاسة أنها تطهر بمرور

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٥٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ٥٨ .

قال ابن أبي حاتم حدثنا أبو زرعة ، حدثنا يحيى بن عبدالله بن بكير ، حدثني عبدالله بن لهيعة ، حدثني عطاء بن دينار عن سعيد بن جبير قال : قال ابن عباس ترك الناس ثلاث آيات فلم يعملوا بهن ﴿ يَا أَيَّهَ اللَّذِينَ آمنوا ليستأذنكم الذين ملكت أيمانكم ﴾ إلى آخر الآية ، والآية التي في سورة النساء ﴿ وإذا حضر القسمة أولو القربي ﴾ الآية ، والآية التي في الحجرات ﴿ إن أكرمكم عند الله أتقاكم ﴾

الريق عليها ، ولا تحتاج إلى غسل ، لأنهم من الطوافين ، كما أخبر به الرسول من الهرة (١) مع علمه أنها تأكل الفأرة ، ولم تكن بالمدينة مياه تردها السنانير ليقال طهر فمها بورودها الماء ، فعلم أن طهارة هذه الأفواه لا تحتاج إلى غسل ، فالاستئذان في أول السورة قبل دخول البيت مطلقاً ، والتفريق في آخرها لأجل الحاجة لأن المملوك والصغير يحتاج إلى دخول البيت في كل ساعة فشق استئذانه بخلاف المحتلم .

<sup>(</sup>١) ورد الخبر في ذلك عن كبشة بنت كعب بنت مالك ، وكانت تحت ابن أبي قتادة : ان أبا قتادة دخل عليها فسكبت له وضوءاً ، فجاءت هرة تشرب منه فأصغى لها الإناء حتى شربت منه ، قالت كبشة فرآني انظر فقال : أتعجبين يا ابنة أخي ؟ قلت : نعم . قال : إن رسول الله قالت كبشة فرآني انظر نقال : أنها من الطوافين عليكم والطوافات رواه الخمسة . وقال الترمذي : حديث حسن صحيح .

## فصل في غض البصر وحفظ الفرج

وقال تعالى ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَخْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَرْكَىٰ لَهُمْ ﴾(١) الآية إلى قوله : ﴿ وَتُوبُـوا إِلَىٰ اللهِ جَمِيعاً أَيُّهَا الْمُؤْمِنُـونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحونَ ﴾(١) .

فأمر الله سبحانه الرجال والنساء بالغض من البصر وحفظ الفروج ، كها أمرهم جميعاً بالتوبة، وأمر النساء خصوصاً بالاستتار وأن لا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن ومن استثناه الله تعالى في الآية ، فها ظهر من الزينة هو الثياب الظاهرة، فهذا لا جناح عليها في ابدائها إذا لم يكن في ذلك محذور آخر . فإن هذه لا بد من إبدائها وهذا قول ابن مسعود وغيره ، وهو المشهور عن أحمد وقال ابن عباس : الوجه واليدين من الزينة الظاهرة وهي الرواية الثانية عن أحمد ، وهو قول طائفة من العلماء كالشافعي وغيره .

وأمر سبحانه النساء بـإرخاء الجـلابيب لئلا يعـرفن ولا يؤذين وهذا دليـل عـلى القول الأول، وقـد ذكر عبيـدة السلماني (٣) وغيـره أن نساء المؤمنـين كن

<sup>(</sup>١)، (٢) سورة النور آية رقم ٣٠ ـ ٣١ .

<sup>(</sup>٣) هو عبيدة بن عمرو ، ويقال ابن قيس بن عمرو السلماني أبـو عمر . أسلم قبـل وفاة الـرسول ـ ﷺ بسنتـين ولم يلقه ، قـاله هشـام عن محمـد عنـه وغيـره ، وروي عن عـلي وابن مسعـود وابن الزبير ، روى عنه عبدالله بـن سلمة المرادي ، وابراهيم النخعي ، وأبو اسحـاق السبيعي ومحمد =

يدنين عليهن الجلابيب من فوق رؤ وسهن حتى لا يظهر إلا عيونهن لأجل رؤية الطريق وثبت في الصحيح أن المرأة المحرمة تنهى عن الانتقاب والقفازين وهذا مما يدل على أن النقاب والقفازين كانا معروفين في النساء اللاتي لم يحرمن ، وذلك يقتضي ستر وجوههن وأيديهن .

وقد نهى الله تعالى عما يوجب العلم بالزينة الخفية بالسمع أو غيره فقال ﴿ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَّ ﴾ (١) .

وقال ﴿ وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ ﴾ (٢). فلما نزل ذلك عمد نساء المؤمنين إلى خرهن فشققهن وأرخينها على أعناقهن.

والجيب هو شق في طول القميص ، فإذا ضربت المرأة بالخمار على الجيب سترت عنقها ، وأمرت بعد ذلك أن ترخي من جلبابها ، والإرخاء إنما يكون إذا خرجت من البيت فأما إذا كانت في البيت فلا تؤمر بذلك وقد ثبت في الصحيح أن النبي على لما دخل بصفية قال أصحابه : إن أرخى عليها الحجاب فهي من

ابن سيرين وغيرهم ، قال الشعبي : كان شريح أعلمهم بالقضاء ، وكان عبيدة يوازيه وقال أشعث عن محمد بن سيرين : أدركت الكوفة وبها أربعة ممن يعد في الفقه فمن بدأ بالحارث ثنى بعبيدة أو العكس ، ارخه ابن حبان في الثقات مات سنة ٧٧ هـ . [ راجع تهذيب التهذيب ٧ : ٨٤] .

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٣١ .

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ۳۱ .

ذهب كثير من العلماء إلى أنه لا يجوز للمرأة النظر إلى الرجال الأجانب بشهوة ، ولا بغير شهوة أصلاً ، واحتج كثير منهم بما رواه أبو داود والترمذي من حديث الزهري عن نبهان مولى أم سلمة أنه حدثه أن أم سلمة حدثته أنها كانت عند رسول الله ﷺ وميمنونة قالت : فبينها نحن عنده أقبل ابن أم مكتوم فدخل عليه وذلك بعدما أمرنا بالحجاب فقال رسول الله - (احتجبا منه) فقلت يا رسول الله أليس هو أعمى لا يبصرنا ولا يعرفنا . . ؟ فقال رسول الله - الله أو ألستها تبصرانه؟ عنم قال الترمذي هذا حديث حسن صحيح وذهب آخرون من العلماء إلى جواز نظرهن إلى الأجانب بغير شهوة كها ثبت في الصحيح أن رسول الله على جعل ينظر إلى الحبشة وهم يلعبون بحرابهم يوم العيد في المسجد وعائشة أم المؤمنين تنظر إليهم من وراثه وهو يسترها منهم حتى ملت ورجعت »

أمهات المؤمنين ، وإن لم يضرب عليها الحجـاب فهي مما ملكت يمينـه ، فضرب عليهـا الحجاب (١) ، وإنمـا ضرب الحجـاب عـلى النسـاء لئــلا تــرى وجــوههن وأيديهن .

والحجاب محتص بالحرائر دون الإماء ، كما كانت سنة المؤمنين في زمن النبي عَلَيْهُ وخلفائه أن الحرة تحتجب، والأمة تبرز .

وكان عمر رضي الله عنه إذا رأى أمة مختمرة ضربها وقال: أتتشبهين بالحرائر، أي لكاع، فيظهر من الأمة رأسها ويداها ووجهها.

وقال تعالى ﴿ وَالقَوَاعِدُ مِنَ النّسَاءِ اللّاتِي لاَ يَرْجُونَ نِكَاحاً فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيَاجَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّجَاتٍ بِنِينَةٍ ، وَأَن يَسْتَعْفِفْنَ خَيْرٌ لَهُنَّ ﴾ (٢) فرخص للعجوز التي لا تطمع في النكاح أن تضع ثيابها فلا تلقي عليها جلبابها ولا تحتجب ، وإن كانت مستثناة من الحرائر لزوال المفسدة الموجودة في غيرها كها استثنى التابعين غير أولي الأربة من الرجال في إظهار الزينة لهم ؛ لعدم الشهوة التي تتولد منها الفتنة ، وكذلك الأمة إذا كان يخاف بها الفتنة كان عليها أن ترخي من جلبابها ، وتحتجب ، ووجب غض البصر عنها ومنها .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الإمام البخاري في كتاب النكاح ١٣ باب اتخاذ السراري ومن اعتق جارية ثم تزوجها.

٠٨٥ - حدثنا اسماعيل بن جعفر عن حميد عن أنس - رضي الله عنه - قال: أقام النبي - ﷺ - بين خيبر والمدينة ثلاثاً يبني عليه بصفية بنت حيى . فدعوت المسلمين إلى وليمته . فيها كان فيها خبز ولا لحم أمر بالانطاع فألقى فيها من التمر والأقط والسمن ، فكانت وليمته فقال المسلمون إحدى أمهات المؤمنين أو مما ملكت يمينه ؟ فقالوا إن حجبها فهي من أمهات المؤمنين وإن لم يحجبها فهي مما ملكت يمينه . فلما ارتحل وطى لها خلفه ومد الحجاب بينها وبين الناس ) .

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ٦٠.

## فصل فى غض البصر وترك الشبهات .

وليس في الكتاب والسنة إباحة النظر إلى عامة الاماء ولا ترك احتجابهن وابداء زينتهن، ولكن القرآن لم يأمرهن بما أمر الحرائر ، والسنة فرقت بالفعل بينهن وبين الحرائر بلفظ عام بل كانت عادة المؤمنين أن تحتجب منهم الحرائر دون الاماء واستثنى القرآن من النساء الحرائر القواعد، فلم يجعل عليهن احتجاباً ، واستثنى بعض الرجال وهم غير أولي الإربة ، فلم ينع من ابداء الزينة الخفية لهم لعدم الشهوة في هؤلاء وهؤلاء ، فإن يستثنى بعض الاماء أولى وأحرى ، وهن من كانت الشهوة والفتنة حاصلة بترك احتجابها وإبداء زينتها . وكها أن المحارم أبناء أزواجهن ونحوه عمن فيه شهوة وشغف لم يجز ابداء الزينة الخفية له ، فالخطاب خرج عاماً على العادة ، فها وجب المنع من ذلك كها لو كانت في غير ذلك ، وهكذا الرجل مع الرجال والمرأة وجب المنع من ذلك كها لو كانت في غير ذلك ، وهكذا الرجل مع الرجال لكان الأمر مع النساء : لو كان في المرأة فتنة للنساء وفي الرجل فتنة للرجال لكان الأمر بحفظ فرجه فالإماء والصبيان إذا كن حساناً تختشي الفتنة بالنظر إليهم كان حكمهم كذلك ، كها والمسيان إذا كن حساناً تختشي الفتنة بالنظر إليهم كان حكمهم كذلك ، كا ذكر ذلك العلماء .

قال المروزي(١) : قلت لأبي عبدالله ـ يعني أحمد بن حنبل الرجل ينظر إلى

<sup>(</sup>١) هـو محمد بن نصر المروزي ، أبـو عبدالله ، إمـام في الفقـه والحـديث ، كـان من أعلم النـاس =

المملوك ، قال : إذا خاف الفتنة لم ينظر إليه ، كم نظرة ألقت في قلب صاحبها البلاء وقال المروذي : قلت لأبي عبدالله : رجل تاب ، وقال لو ضرب ظهري بالسياط ما دخلت في معصية إلا أنه لا يدع النظر ؛ فقال : أي توبة هذه ؟ قال جرير : سألت رسول الله على عن نظرة الفجأة فقال : اصرف بصرك (١) .

وقال ابن أبي الدنيا (٢): حدثني أبي وسويد قالا: حدثني ابراهيم بن هراسة عن عثمان بن صالح ، عن الحسن بن ذكوان قال: لا تجالسوا أولاد الأغنياء فإن لهم صوراً كصور النساء ، وهم أشد فتنة من العذارى . وهذا الاستدلال والقياس والتنبيه بالأدنى على الأعلى ، وكان يقول: لا يبيت الرجل في بيت مع الغلام الأمرد .

وقال ابن أبي الدنيا بإسناده عن أبي سهل الصعلوكي قال: سيكون في هذه الأمة قوم يقال لهم: اللوطيون على ثلاثة أصناف:

<sup>=</sup> باختلاف الصحابة فمن بعدهم في الأحكام ولد ببغداد عام ٢٠٢ هـ ونشأ بنيسابور ، ورحل رحلة طويلة استوطن بعدها سمرقند ، وتوفي بها عام ٢٩٤ هـ له كتب كثيرة منها القسامة » في الفقه ، قال أبو بكر الصيرفي : لو لم يكن له غيره لكان من أفقه الناس ، و« المسند » في الحديث وكتاب « ما خالف به أبو حنيفه علياً وابن مسعود ، واختصر المقريزي ثلاثة من كتبه طبعت في جزء واحد [ راجع تذكرة الحفاظ ٢ : ٢٠١ وتهذيب التهذيب ٩ : ٨٩٤ وتاريخ بغداد ٣١٥ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عنداد ٣١٥ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عنداد ٣١٠ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عنداد ٣١٠ عال ٢٠١٠ عنداد ٣١٠ عال ٢٠١٠ عال ٢٠٠٠ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عال ٢٠١٠ عالى ٢٠١٠ عال ٢٠٠٠ عال ٢٠٠٠ عال ٢٠٠٠ عال ٢٠٠٠ عال ٢٠٠٠ عال ٢٠٠٠ عالى ٢٠٠ عالى ٢٠٠ عالى ٢٠٠٠ عالى ٢٠٠ عالى ٢٠٠٠ عالى ٢٠٠ عالى ٢٠٠٠ عالى ٢٠٠ عالى

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الترمذي في كتاب الأدب ٢٨ باب ما جاء في نظرة الفجاءة ٢٧٧٦ ـ حدثنا أحمد بن منيع ، حدثنا هشيم ، أخبرنا يونس بن عبيد عن عمرو بن سعيد عن أبي زرعة بن عمرو بن جرير عن جرير بن عبدالله قال : سألت رسول الله ـ ﷺ ـ وذكره . قال الترمذي : هذا حديث حسن صحيح .

<sup>(</sup>٢) هو عبدالله بن محمد بن عبيد بن سفيان بن أبي الدنيا القرشي الأموي مولاهم البغدادي ، أبو بكر : حافظ للحديث مكثر من التصنيف أدب الخليفة المعتضد العباسي في حداثته ثم أدب ابنه المكتفي له مصنفات اطلع الذهبي على ٢٠ كتاباً تنها ثم ذكر أسياءها كلها فبلغت ١٦٤ كتاباً وكان من الوعاظ العارفين بأساليب الكلام وما يلاثم طبائع الناس إن شاء أضحك جليسه ، وإن شاء أبكاه توفي عام ٢٨١ هـ [ راجع تذكرة ٢ : ٢٧٤ وتهذيب ٢ : ١٧ وفوات ١ : ٢٣٦ وفهرست ابن النديم ١ : ١٨٥].

صنف ينظرون ، وصنف يصافحون ، وصنف يعملون ذلك العمل .

وقال ابراهيم النخعي (١): كانوا يكرهون مجالسة الأغنياء وأبناء الملوك، وقال: مجالستهم فتنة، إنما هم بمنزلة النساء.

ووقفت جارية لم ير أحسن وجهاً منها على بشر الحافي (٢) فسألته عن باب حرب، فأطرق رأسه ، فرد عليه الغلام السؤال فغمض عينيه ، فقيل له : يا أبا نصر : جاءتك جارية فسألتك فأجبتها ، وجاءك هذا الغلام فسألك فلم تكلمه ؟

فقال: نعم ، يروى عن سفيان (٣) الشوري أنه قال: مع الجارية شيطان ، ومع الغلام شيطانان ، فخشيت على نفسي شيطانيه وروى أبو الشيخ القزويني بإسناده عن بشر أنه قال: احذروا هؤلاء الأحداث .

وقال فتح الموصلي: صحبت ثلاثين شيخاً كانوا يعدون من الأبدال كلهم أوصاني عند مفارقتي له: اتق صحبة الأحداث اتق معاشرة الأحداث، وكان سفيان الثوري لا يدع أمرد يجالسه، وكان مالك بن أنس يمنع دخول المرد مجلسه

<sup>(</sup>۱) هو إبراهيم بن ينيد بن قيس بن الأسود أبو عمران النخعي ، من مذحج من أكابر التابعين صلاحاً وصدق رواية وحفظاً للحديث ، من أهل الكوفة مات مختفياً من الحجاج ، قال فيه الصلاح الصفدي فقيه العراق ، كان إماماً مجتهداً له مذهب ولما بلغ الشعبي موته قال : والله ما ترك بعده مثله . [ راجع طبقات ابن سعد ٦ : ١٨٨ ـ ١٩٩ وتهذيب التهذيب وحلية الأولياء ٢ : ٢٩٩ وتاريخ الإسلام ٣ : ٣٣٥ وطبقات القراء ١ : ٢٩] .

<sup>(</sup>٢) هو بشر بن الحارث بن علي بن عبد الرحمن المروزي أبو نصر ، المعروف بالحافي من كبار الصالحين ، له في الزهد والورع أخبار ، وهو من ثقات رجال الحديث من أهل « مرو » سكن بغداد وتوفي بها . قال المأمون لم يبق في هذه الكورة أحد يستحي منه غير هذا الشيخ بشر بن الحارث . توفي عام ٧٢٧ هـ [ راجع روضات الجنات ١ : ١٣٠ ووفيات الأعيان ١ : ٩٠ وتاريخ بغداد ٧ : ٧٠ ـ ٥٠ وابن عساكر ٣ : ٧٠٨ وصفة الصفوة ٢ : ١٨٣ ] .

 <sup>(</sup>٣) سبق الترجمة له . وراجع : دول الاسلام ١ : ٨٤ وابن النديم ١ : ٢٧٥ وابن خلكان ١ : ٢١٠ وطبقات ابن سعد ٦ : ٢٥٧ ، والمعارف ٢١٧ وحلية الأولياء ٦ : ٣٥٦ ثم ٧ : ٣ وتهذيب التهذيب ٤ : ١١١١ ـ ١١٥ .

للسماع ، فاحتال هشام فدخل في غمار الناس مستتراً بهم ، وهو أمرد فسمع منه ستة عشر حديثاً ، فأخبر بذلك مالك فضربه ستة عشر سوطاً ، فقال هشام : ليتني سمعت مائة حديث وضربني مائة سوط، وكان يقول : هذا علم إنما أخذناه عن ذوي اللحى والشيوخ فلا يحمله عنا إلا أمثالهم .

وقال يحيى بن معين (١): ما طمع أمرد أن يصحبني ولا أحمد بن حنبل في طريق .

وقال أبو على الروذبالي: قال لي أبو العباس أحمد بن المؤدب يا أبا على من أين أخذ صوفية عصرنا هذا الأنس بالأحداث، وقد تصحبهم السلامة في كثير من الأمور، فقال: هيهات قد رأينا من هو أقوى منهم إيماناً إذا رأى الحدث قد أقبل نفر منه كفراره من الأسد وإنما ذاك على حسب الأوقات التي تغلب الأحوال على أهلها فيأخذها تصرف الطباع، ما أكثر الخطأ، ما أكثر الغلط.

قال الجنيد بن محمد (٢): جاء رجل إلى أحمد بن حنبل معه غلام أمرد حسن الوجه ، فقال له: من هذا الفتى ؟ فقال الرجل: ابني ، فقال: لا تجيء به معك مرة أخرى فلامه بعض أصحابه في ذلك ، فقال أحمد: على هذا رأينا أشياخنا ، وبه أخبرونا عن أسلافهم وجاء حسن بن الرازي إلى أحمد ومعه غلام

<sup>(</sup>۱) هو يحيى بن معين بن عون بن زياد المري بالولاء ، البغدادي أبو زكريا من أثمة الحديث ، ومؤ رخي رجاله نعته الذهبي بسيد الحفاظ وقال العسقلاني : إمام الجرح والتعديل ، وقال أحمد ابن حنبل : أعلمنا بالرجال . ومن كلامه كتبت بيدي ألف ألف حديث . له التاريخ والعلل . والكنى والأسهاء . كان والده على خراج الري وخلف له ثروة كبيرة فأنفقها في طلب الحديث . توفي بالمدينة حاجاً عام ٣٣٣ هـ . [ راجع تذكرة الحفاظ ٢ : ١٦ وتهذيب التهذيب ووفيات الأعيان ٢ : ١٦٤ وطبقات الحنابلة ٢٦٨ وتاريخ بغداد ١٤٤ : ١٧٧] .

 <sup>(</sup>۲) هو الجنيد بن محمد بن الجنيد البغدادي توفي عام ۲۹۷ (سبق الترجمة له) [ وراجع : وفيات الأعيان ١ : ١٧١ وحلية الأولياء ١٠ : ٢٥٥ وصفة الصفوة ٢ : ٢٣٥ وتاريخ بغداد ٧ : ٢٤١ وطبقات السبكى ٢ : ٢٨٠ - ٣٧ وطبقات الحنابلة ٨٩ والمناوي ١ : ٢١٢] .

حسن الوجه فتحدث معه ساعة ، فلما أراد أن ينصرف قال له أحمد : يا أبا على لا تمشي مع هذا الغلام في طريق ، فقال : يا أبا عبدالله إنه ابن أختي قال : وإن كان لا يأثم الناس فيك .

وروى ابن الجوزي (١) بإسناده عن سعيد بن المسيب قال : إذا رأيتم الرجل يلمح بالنظر إلى الغلام الأمرد فاتهموه .

وقد روى في ذلك أحاديث مسندة ضعيفة . وحديث مرسل أجود منها ، وهو ما رواه أبو محمد الخلال : ثنا عمر بن شاهين ، ثنا محمد بن أبي سعيد المقري ثنا أحمد بن حماد المصيصي : ثنا عباس بن مجوز ثنا أبو أسامة عن مجالد عن سعيد عن الشعبي قال : قدم وفد عيد القيس (٢) على رسول الله على وفيهم غلام أمرد ظاهر الوضاءة فأجلسه النبي على وراء ظهره ، وقال : كانت خطيئة داود في النظر » هذا حديث منكر (٣) .

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي توفي عام ۹۷٥ وسبق الترجمة لـه وراجع في ترجمته ۱ وفيات الأعيان ۱: ۲۷۹ والبداية والنهاية ۱۳: ۲۸ ومفتاح السعادة ۱: ۲۰۷ وآداب اللغة ۳: ۲۹۱ .

<sup>(</sup>٢) روى ابن سعد في طبقاته قال : أخبرنا محمد بن عمر الأسلمي قال: حدثني قدامة بن موسى عن عبد العزيز بن رمانة عن عروة بن الـزبير قـال : وحدثني عبد الحميد بن جعفر عن أبيه قـالا : كتب رسول الله \_ ﷺ إلى أهل البحرين أن يقدم عليه عشرون رجلاً منهم ، فقدم عليه عشرون رجلاً رأسهم عبدالله بن عوف الأشج ، وفيهم الجارود منقذ بن حيان وهو ابن أخت الأشج ، وكان قدومهم عـام الفتح : فقيل يا رسول الله هؤلاء وفد عبد القيس قال : مرحباً بهم نعم القوم عبد القيس . فهم عشرون رجلاً وليس فيهم غلمان فهذا حديث منكر كها قال الامام ابن تيمية . قال : فجاؤ وا في ثيابهم ورسول الله \_ ﷺ ، في المسجد فسلموا عليه ، وسألهم رسول الله \_ ﷺ - أيكم عبدالله الأشج ؟ قـال : أنا يـا رسول الله \_ وكان رجلاً دمياً فنظر إليه رسول الله \_ ﷺ - فقـال : إنه لا يستسقي في مسول الرجال إنما يحتاج من الرجل إلى أصغريه لسانه وقلبه .

فقال رسول الله على عبد فيك خصلتان يجبهم الله ، فقال عبدالله ، وما هما . . ؟ قال : الحلم والأناة، قال أشيء حدث أم جبلت عليه . . ؟ قال : بل جبلت عليه .

 <sup>(</sup>٣) قال الشوكاني تعليقاً على الخبر: لا أصل له في استاده مجاهيل ، أنظر الفوائد المجموعة في
 الأحاديث الموضوعة ٢٠٦ .

وأما المسندة فمنها ما رواه ابن الجوزي باسناده عن أبي هريرة عن النبي عاماً ، عن نظر إلى غلام أمرد بريبة حبسه الله في النار أربعين عاماً ، وروى الخطيب البغدادي بإسناده عن أنس عن رسول الله على أنه قال « لا تجالسوا أبناء الملوك ، فإن الأنفس تشتاق إليهم ما لا تشتاق إلى الجواري العواتق إلى غير ذلك من الأحاديث الضعيفة (١) .

وكذلك المرأة مع المرأة ، وكذلك محارم المرأة مثل ابن زوجها وابنه وابن أخيه وابن أخيه ومملوكها عند من يجعله محرماً ، متى كان يخاف عليه الفتنة أو عليها توجه الاحتجاب بل وجب .

وهذه المواضع التي أمر الله تعالى بالاحتجاب فيها مظنة الفتنة ، ولهذا قال تعالى ﴿ ذَلِكَ أَرْكَى لَهُمْ ﴾ (٢) فقد تحصل الزكاة والطهارة بدون ذلك ، لكن هذا أزكى ، وإذا كان النظر والبروز قد انتفى فيه الزكاة والطهارة لما يوجد في ذلك من شهوة القلب واللذة بالنظر كان ترك النظر والاحتجاب أولى بالوجوب ، ولا زكاة بدون حفظ الفرج من الفاحشة ، لأن حفظه يتضمن حفظه عن الوطء به في الفروج والأدبار ودون ذلك ومن المباشرة من الغير له وكشفه للغير ، ونظر الغير إليه ، فعليه أن يحفظ فرجه عن نظر الغير ومسه ولهذا قال للغير ، ونظر الغير إليه ، فعليه أن يحفظ فرجه عن نظر الغير ومسه ولهذا قال عوراتنا ما ناتي منها وما نذر ؟ فقال : احفظ عورتك إلا من زوجتك أو ما

<sup>(</sup>١) ما كان أغنانا وأغنى الشيخ ابن تيمية عن ايراد هذه الأحاديث الضعيفة ، وفي الأحاديث الصحيحة غناء أي غناء ؟؟

<sup>(</sup>٢) سورة النور ٣٠ والآية ﴿ قُلُ لَلْمُؤْمَنِينَ يَغْضُوا مِنْ أَبْصَارِهُمْ وَيَخْظُوا فَرُوجِهُمْ ذَلَكَ أَرْكَى لَهُمْ إِنْ الله خبير بما يصنعون ﴾ .

روى مسلم في صحيحه من حديث يونس بن عبيد عن عمرو بن سعيد عن أبي زرعة بن عمرو ابن جرير عن جده جرير بن عبدالله البجلي \_ رضي الله عنه قال : سألت النبي \_ رضي عن نظرة الفجأة فأمرني أن أصرف بصري » . وكذا رواه الإمام أحمد عن هشيم عن يونس بن عبيد به ورواه أبو داود والترمذي والنسائي من حديثه أيضاً وقال الترمذي : حسن صحيح .

ملكت يمينك. قال: فإذا كان القوم بعضهم في بعض ؟ قال: إن استطعت أن لا يرينها أحد فلا يرينها ، قال: فإذا كان أحدنا خالياً ؟ قال: فالله أحق أن يستحى منه الناس » (١).

وقد نهى النبي على «أن تباشر المرأة المرأة في شعار واحد ، وأن يباشر الرجل الرجل في شعار واحد » (٢) .

ونهى عن المشي عراة

ونهى عن أن ينظر الرجل إلى عورة الرجل ، وأن تنظر المرأة إلى عورة المرأة (٣).

وقال « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يدخل الحمام إلا بمئزر » (٤) .

وفي رواية :

« من كان يؤمن بالله واليـوم الآخر من انـاث أمتي فلا تـدخل الحمـام إلا بمئزر »(°) .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه أبو داود في الحمام ٢ ، والإمام الترمذي في الأدب ٢٩،٢٢، وابن ماجه في كتاب النكاح ٢٨ والامام أحمد بن حنبل في المسند ٥ :٣ (حلبي ) وهذا الحديث حسنه الترمذي ، وصححه الحاكم وأخرجه ابن أبي شيبة بالزيادة التي أوردها المصنف .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الإصام أحمد في المسند ١: ٣٠٤، ٣١٤، ٣٨٠، ٣٨٠، ٤٣٤ - ٤٤٠، ٤٢٠) الحديث رواه الإصام أحمد في المسند ١: ٤٠٣، ٣١٤، ٣٨٠، ٣٨٤، ٤٣٠، ٤٢٠

٢ : ٣٢٦ ، ٤٤٧ ، ٣٦٩ ، ٣٥٩ ، ٣٥٩ ، ٣٨٩ ، ٣٩٥ . ورواه أبو داود في كتاب الأدب ٣٨٠ .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الامام الترمذي في الأدب ٣٨ وابن ماجه في الطهارة ١٣٧ ، وأحمد بن حنبل ٣٠ ٢٣: والامام مسلم في الحيض ٧٤ .

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه الامام النسائي في الغسل ٢ ، وابن ماجه في الأدب ٣٨ والإمام أحمد بن حنبـل في المسند ٣ : ٣٢١ ، ٣٣٩ ( حلبي ) .

<sup>(</sup>٥) الحديث أخرجه الترمـذي في الاستئذان ، والحـاكم في الأدب عن جابـر وقال التـرمذي : حسن =

وقال العلماء: يرخص للنساء في الحمام عند الحاجة كما يرخص للرجال مع غض البصر وحفظ الفرج.

وذلك مثل أن تكون مريضة أو نفساء ، أو عليها غسل لا يمكنها إلا في الحمام ، وأما إذا اعتادت الحمام وشق عليها تركه ، فهل يباح لها على قولين : في مذهب أحمد وغيره :

أحدهما: لا يباح ، والثاني : يباح وهو مـذهب أبي حنيفة واختـاره ابن الجوزي .

<sup>=</sup> غريب ، وقال الحاكم : على شرط مسلم ، وأقره الذهبي ، وفيه مقال يطول . الجامع الصغير بشرح الفيض ٢١١ / ٦ وفي النسائي كتاب الغسل ، وابن ماجه في الأدب ، والامام أحمد بن حنبل في المسند ٣ : ٢٢١ .

#### فصل

# في غض البصر عن بيوت الآخرين

وكما يتناول غض البصر عن عورة الغير وما أشبهها من النظر إلى المحرمات فإنه يتناول الغض عن بيوت الناس ، فبيت الرجل يستر بدنه كما تستره ثيابه وقد ذكر سبحانه غض البصر وحفظ الفرج بعد آية الاستئذان ، وذلك أن البيوت سترة كالثياب التي على البدن ، كما جمع بين اللباسين في قوله تعالى ﴿ وَالله جَعَل لكم مِمَا خَلَقَ ظِلاًلاً وَجَعَلَ لَكُمْ مِن الجِبَالِ أَكْنَاناً وَجَعَلَ لَكُمْ مَن الجِبَالِ أَنْ اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ فَيْكُم الْحَرَّ وَسَرَابِيْلَ تَقِيكُمْ بِأَسْكُمْ ﴾ (١) .

فكل منهما وقاية من الأذى الذي يكون سموماً مؤذياً كالحر والشمس والبرد ، وما يكون من بني آدم من النظر بالعين واليد وغير ذلك .

وقد ذكر في أول سورة النحل أصول النعم ، وذكر هنا ما يدفع البرد فإنه من المهلكات ، وذكر في أثنائها تمام النعم ، وما يدفع الحر فإنه من المؤذيات ثم قال : ﴿ كَلْلِكَ يُتِمُّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْلِمُونَ ﴾ (٢) وفي

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية رقم ٨١ .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل آية رقم ٨١ قال عبدالله بن المبارك، وعباد بن العوام بن حنظلة السدوسي عن شهر ابن حوشب عن ابن عباس أنه كان يقرأها (تسلمون) بفتح اللام يعني من الجراح. رواه أبو عبيد القاسم بن سلام عن عباد وأخرجه ابن جرير من الوجهين بورود هذه القراءة. وقال عطاء الخراساني إنما نزل القرآن على قدر معرفة العرب.

الصحيحين عن أبي هريرة أنه سمع رسول الله على يقول: «إذا طلع في بيتك أحد ولم تأذن له فحذفته بحصاة ففقأت عينه ما كان عليك من جناح » (١).

وهذا الخاص يفسر العام الذي في الصحيح عن عبدالله بن مغفل « أنه رأى رجلًا يحذف قال: لا تحذف فإن رسول الله على نهى عن الحذف وقال: إنه لا يصاد به صيد ، ولا ينكأ به عدو ولكنها تكسر السن وتفقأ العين »(٢).

وفي الصحيحين عن سهل بن سعد « أن رجلًا اطلع في حجرة باب النبي على النبي على مدرى يحك بها رأسه ، فقال : لو أعلم أنك تنظر إلي لطعنت به في عينك ، إنما جعل الاستئذان من أجل البصر »(٣).

وقد ظن طائفة من العلماء أن هذا من باب دفع الصائل ، لأن الناظر معتد بنظره فيدفع كما يدفع سائر البغاة ، ولو كان الأمر كما قالوا لدفع بالأسهل فالأسهل ، ولم يجز قلع عينه ابتداء إذا لم يذهب إلا بذلك ، والنصوص تخالف ذلك ، فإنه أباح أن تحذفه حتى تفقأ عينه قبل أمره بالانصراف وكذلك قوله « لو

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الديات ۱۵ باب من أخذ حقه أو اقتص دون السلطان .

۸۸۸ حدثنا أبو اليمان أخبرنا شعيب ، حدثنا أبو الزناد إن الأعرج حدثه أنه سمع أبا هريرة يقول : إنه سمع رسول الله \_ ﷺ \_ وذكره ورواه النسائي في القسامة ٤٨ والإمام أحمد ٢ : ٢٤٣ ، ٢٤٣ (حلبي ) .

<sup>(</sup>۲) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الذبائح والصيد ٥ باب الحذف والبندقة ١٩٥٥ حدثنا وكيع ويزيد بن هارون ـ واللفظ ليزيد ـ عن كهمس بن الحسن عن عبدالله بن بريدة عن عبدالله ابن مغفل أنه رأى رجلاً يحذف فقال له لا تحذف فإن رسول الله ـ ﷺ ـ نهى عن الحذف وذكره ، ورواه في الأدب ١٦٦ ورواه الامام مسلم في الصيد ٥٤ ـ ٥٦ وأبو داود في الأدب ١٦٦ ، وابن ماجه في الصيد ١١ والدارمي في المقدمة ٤٠ وأحمد بن حنبل في المسند ٤ : ٨٦ ، ٥ : ٥٥ ـ ٧٥ ـ ٧٠ وحلبى ) .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه أبو داود في الأدب ١٢٧ ، والترمذي في الاستثـذان ١٧ والنسائي في القسـامة ٤٧ وأحمد بن حنبل في المسند ٣ : ١٠٨ ، ١٢٥ ، ١٢٨ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ٢٤٢ ، ٥ : ٣٣٥ ( حلبي )

أعلم أنك تنظرني لطعنت به في عينك ».

فجعل نفس النظر مبيحاً للطعن في العين ، ولم يذكر الأمرك بالانصراف .

وهذا يدل على أنه من باب المعاقبة له على ذلك حيث جنى هذه الجناية على حرمة صاحب البيت فله أن يفقاً عينه بالحصا والمدرى .

## فصل في أن النظر الى العورات حرام

والنظر إلى العورات حرام داخل في قوله تعالى ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيً الفَوَاحِشَ ﴾ (١) . وفي قوله ﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا الفَوَاحِشَ ﴾ (١) فإن الفواحش وإن كانت ظاهرة في المباشرة بالفرج أو الدبر ، وما يتبع ذلك من الملامسة والنظر وغير ذلك . وكما في قصة لوط ﴿ أَتَأْتُونَ الفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ العَالِمِنَ ﴾ (٣) ﴿ أَتَأْتُونَ الفَاحِشَة وَأَنْتُمْ تُبْصِرُ ونَ ﴾ (١) وقوله ﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا الزِّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً ﴾ (٥) فالفاحشة أيضاً تتناول كشف العورة وإن لم يكن في ذلك مباشرة كما قال تعالى : ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءنا ﴾ (١)

وهذه الفاحشة هي طوافهم بالبيت عراة ، وكانوا يقولون : لا نطوف بثياب عصينا الله فيها ، إلا الحمس فإنهم كانوا يطوفون في ثيابهم ، وغيرهم إن حصل له ثياب من الحمس طاف فيها ، وإلا طاف عرياناً . وإن طاف بثيابه حرمت عليه فألقاها ، فكانت تسمى لقاء ، وكذلك المرأة إذا لم يحصل لها ثياب

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ١٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم ٨٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة النمل آية رقم ٥٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الاسراء آية رقم ٣٢ .

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف آية رقم ٢٨ .

جعلت يدها على فرجها ويدها الأخرى على دبرها وطافت وتقول اليوم يبدو بعضه أو كله وما بدا منه فلا أحله

وقد سمى الله ذلك فاحشة وقوله في سياق ذلك ﴿ قُلْ إِنَّهَا حَرَّمَ رَبِّي الفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ (١) يتناول كشف العورة أيضاً وإبداءها ، ويؤكد ذلك أن إبداء فعل النكاح باللفظ الصريح يسمى فحشاء وتفحشاً ، فكشف الأعضاء ، والفعل للبصر ، ككشف ذلك للسمع . وكل واحد من الكشفين يسمى وصفاً كما قال عليه السلام « لا تنعت المرأة المرأة لزوجها حتى كأنه ينظر إليها »(١) .

ويقال: فلان يصف فلاناً. وثوب يصف البشرة ثم إن كل واحد من إظهار ذلك للسمع والبصر يباح للحاجة ، بل يستحب إذا لم يحصل المستحب أو الواجب إلا بذلك ، كقول النبي على الماعز « أنكتها » (٣) وكقوله « من تعزى بعزاء الجاهلية فأعضوه بهن أبيه ولا تكنوا » والمقصود أن الفاحشة تتناول الفعل القبيح وتتناول إظهار الفعل وأعضاءه ، وهذا كها أن ذلك يتناول ما

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ٣٣.

 <sup>(</sup>۲) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب النكاح ١١٨ باب لا تباشر المرأة المرأة فتنعتها لزوجها .
 ٥٧٤٠ ـ حدثنا محمد بن يوسف ، حدثنا سفيان عن منصور عن أبي واثــل عن عبــدالله بن مسعود ـ رضي الله عنه قال : قال النبي ـ ﷺ ـ وذكره .

ورواه أبو داود في النكاح ٤٣ وأحمد بن حنبل في المسند ١ : ٣٨٧ ، ٣٨٧ ، ٤٤٠ ، ٤٤٠ ، ٤٤٠ ، ٤٦٠ ، ٤٦٠ ، ٤٦٢ ( حلبي )

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه البخاري في كتاب الحدود ٢٨ بـاب هـل يقـول الإمـام للمقــر لعلك لمست أو غمزت ؟.

٦٨٢٤ - حدثني عبدالله بن محمد الجعفي ، حدثنا وهب بن جريس ، حدثنا أبي قال : سمعت يعلى بن حكيم عن عكرمة عن ابن عباس ـ رضي الله عنها قال لما أبي ماعز بن مالك النبي ـ
 قيال لمه : لعلك قبلت أو غمسزت أو نظرت . . ؟ قسال : لا يما رسسول الله . قال : أنكتها . . ؟ ـ لا يكنى ـ قال : فعند ذلك أمر برجمه » .

فحش وإن كانْ بعقد نكاح ۚ كقوله تعالى ﴿ وَلَا تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُمْ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتِاً وَسَاءَ سَبِيْلًا ﴾ (١)

فأخبر أن هذا النكاح فاحشة .

وقد قيل: إن هذا من الفواحش الباطنة فظهر أن الفاحشة تتناول العقود الفاحشة كيا تتناول المباشرة بالفاحشة ، فإن قبوله : ﴿ ولا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء ﴾ بتناول العقد والوطء ، وفي قوله ﴿ ما ظهر منها وما بطن ﴾ عموم لأنواع كثيرة من الأقوال والأفعال ، وأمر تعالى بحفظ الفرج مطلقاً بقوله ﴿ وَيَحْفَظُوا فُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ إِلّاً عَلَىٰ أَرْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيَّانُهُمْ ﴾ (٢) وبقوله ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ إِلّا عَلَىٰ أَرْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيَّانُهُمْ ﴾ (٣) الآيات .

وقال : ﴿ وَالْحَافِظِيْنَ فُرُوْجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ ﴾ (٤) محفظ الفرج مثل قـوله ﴿ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ الله ﴾ (٥) وحفظها هو صرفها عما لا يحل .

وأما الأبصار فلا بد من فتحها والنظر بها ، وقد يفجأ الإنسان ما ينظر إليه بغير قصد ، فلا يمكن غضها مطلقاً ، ولهذا أمر الله تعالى عباده بالغض منها ، كما أمر لقمان ابنه بالغض من صوته . وأما قبوله تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَغُضُّوْنَ أَصُوَاتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ الله ﴾ (٦) الآية .

فإنه مدحهم على غض الصوت عند رسوله مطلقاً فهم مأمورون بذلك في مثل ذلك ينهون عن رفع الصوت عنده على ، وأما غض الصوت مطلقاً عند رسول الله على فهو غض خاص ممدوح ، ويمكن العبد أن يغض صوته مطلقاً في

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ٣٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة المعارج آية رقم ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب آية رقم ٣٥.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة آية رقم ١١٢ .

<sup>(</sup>٦) سورة الحجرات آية رقم ٣ .

كل حال ، ولم يؤمر العبد به بل يؤمر برفع الصوت في مواضع: إما أمر إيجاب أو استحباب ، فلهذا قال :

﴿ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ ﴾ (١) فإن الغض في الصوت والبصر جماع ما يدخل إلى القلب ويخرج منه ، فبالسمع يدخل القلب ، وبالصوت يخرج منه ، كما جمع العضوين في قوله : ﴿ أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْنُ وَلِسَاناً وَشَفَتَيْنَ ﴾ (٢) فبالعين والنظر يعرف القلب الأمور، واللسان والصوت يُخرجان من عند القلب الأمور ، هذا رائد القلب وصاحب خبره وجاسوسه وهذا ترجمانه .

ثم قبال تعالى ﴿ ذَلِكُمْ أَزْكَىٰ لَكُمْ وَأَطْهَـرُ ﴾ (٣) وقال ﴿ خُـذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بَهَا ﴾ (٤)

وقىال ﴿ إِنَّمَا يُرِيْدُ الله لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيْرًا ﴾ (°).

وقال في آية الاستئذان ﴿ وَإِنْ قِيْلَ لَكُمُ ارْجِعُوْا فَارْجِعُوْا هُوَ أَزْكَىٰ لَكُمْ ﴾ (٦)

وقـال ﴿ فَـاسـأَلُـوْهُـنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَـابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَـرُ لِـقُلُوبِكُمْ وَتُلُوبِكُمْ وَتُلُوبِكُمْ وَتُلُوبِكُمْ وَتُلُوبِكُمْ وَتُلُوبِكُمْ وَتُلُوبِكُمْ وَتُلُوبِكُمْ وَتُلُوبِكُمْ وَكُنْ فِي (٧) .

وقال ﴿ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ ﴾ (^) .

<sup>(</sup>١) سورة لقمان آية رقم ١٩.

<sup>(</sup>۲) سورة البلد آية رقم ٨ - ٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ٢٣٢ وجاءت الآية محرفة في المطبوعة حيث قال : ذلك .

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة آية رقم ١٠٣ .

<sup>(</sup>۵) سورة الأحزاب آية رقم ٣٣.

<sup>(</sup>٦) سورة النور آية رقم ٢٨ .

<sup>(</sup>٧) سورة الأحزاب آية رقم ٥٣ .

<sup>(</sup>٨) سورة المجادلة آية رقم ١٢.

وقال النبي ﷺ: اللهم طهر قلبي من خطاياي بالماء والثلج والبرد» (١) .

وقال في دعاء الجنازة». . واغسله بماء وثلج وبرد ، ونقه من خطاياه كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس » (٢) .

فالطهارة ، والله أعلم - هي من الذنوب التي هي رجس ، والزكاة تتضمن معنى الطهارة التي هي عدم الذنوب ، ومعنى النهاء بالأعمال الصالحة ، مثل المغفرة والرحمة ، ومثل النجاة من العذاب والفوز بالثواب ، ومثل عدم الشر وحصول الخير، فإن الطهارة تكون من الأرجاس والأنجاس ، وقد قال تعالى ﴿ إِنَّا المُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾ (٣) وقال ﴿ فَاجْتَنِبُوا الرَّجْسَ مِنَ الأَوْثَانِ ﴾ (٤) وقال ﴿ إِنَّا الخَمْرُ وَالمّيْسِرُ وَالمُعْسِرِ وَالمّيْسِرُ وَالمُعْسَلِيرِ وَالمُعْسِرِ وَالمّيْسِرُ وَالمُعْسِرِ وَالمِعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسَرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالْعُرْسُرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسِرِ وَالمُعْسَرِ وَالمُعْسَرِ وَالمُعْسِرِ وَالْ

وقال عن المنافقين ﴿ فَأَعْرِضُوا عَنْهُم إِنَّهُمْ رِجْسٌ (٦) ﴾ وقال عن قوم لوط ﴿ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ القَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ تَعْمَلُ الْخَبَائِثَ ﴾ (٧) .

وقىال اللوطية عن لـوط وأهله ﴿ أَخْـرِجُــوْهُمْ مِنْ قَـرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَــاسٌ يَتَطَهَّرُوْنَ ﴾ (^) .

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في كتاب الدعوات ٤٦ باب التعوذ من فتنة الفقر ١٣٧٧ \_ أخبرنا أبو معاوية ، حدثنا هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة رضي الله عنها قالت : كان النبي \_ ﷺ \_ يقول : وذكره ورواه مسلم في الصلاة ٢٠٤ والمساجد ١٤٧ وابن ماجه في الاقامة ١ والدعاء ٣ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٢٣١ ، ٤٩٤ ، ٤ : ٣٥٤ ، ٣٨١ ، ٣ ; ٥٠ ، ٢٠٧ (حلبي ) .

 <sup>(</sup>۲) الحديث رواه الامام مسلم في الجنائز ۸۵ ، ۸۸ والنسائي في الجنائز ۷۷ وابن ماجه في الجنائز ۲۳ وأحمد بن حنبل في المسند ۲ : ۲۲ ، ۲۸ ( حلبي ) .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة آية رقم ٢٨ .

 <sup>(</sup>٤) سورة الحج آية رقم ٣٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة آية رقم ٩٠ .

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة آية رقم ٩٥ .

 <sup>(</sup>٧) سورة الأنبياء آية رقم ٧٤ جاءت الآية محرفة في المطبوعة بزيادة ( وأهله ) .

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف آية رقم ٨٢ .

قال مجاهد: عن أدبار الرجال.

ويقال : « في دخول الغائط أعوذ بك من الخبث والخبائث »(١) .

ومن الرجس النجس الخبيث المخبث ، وهذه النجاسة تكون من الشرك والنفاق والفواحش والظلم ونحوها ، وهي لا تزول إلا بالتوبة عن ترك الفاحشة وغيرها ، فمن تاب منها فقد تطهر وإلا فهو متنجس وإن اغتسل بالماء من الجنابة ، فذاك الغسل يرفع حدث الجنابة ولا يرفع عنه نجاسة الفاحشة التي قد تنجس بها قلبه وباطنه ، فإن تلك نجاسة لا يرفعها الإغتسال بالماء ، وإنما يرفعها الاغتسال بماء التوبة النصوح المستمرة إلى الممات .

وهذا معنى ما رواه ابن أبي الدنيا وغيره: ثنا سويد بن سعيد ، ثنا مسلم ابن خالد ، عن اسماعيل بن كثير ، عن مجاهد قال « لو أن الذي يعمل ـ يعني عمل قوم لوط ـ اغتسل بكل قطرة في السماء ، وكل قطرة في الأرض لم يزل نجساً » ورواه ابن الجوزي .

وروى القاسم بن خلف (٢) في « كتاب ذم اللواط » بإسناده عن الفضيل ابن عياض (٣) أنه قال: لو أن لوطياً اغتسل بكل قطرة نزلت من السماء للقي

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري في كتاب الوضوء ٩ باب ما يقول عند الخلاء ١٤٢ حدثنا آدم قال : حدثنا شعبة عن عبد العزيز بن صهيب قال : سمعت أنساً يقول : كان النبي ـ ﷺ إذا دخل الحلاء وذكره .

تابعه ابن عرعرة عن شعبة . وقال غندر عن شعبة ( إذا ألى الخلاء ) وقال موسى عن حماد « إذا دخل » وقال سعيد بن زيد ، حدثنا عبد العزيز ( إذا أراد أن يدخل )

<sup>(</sup>Y) هو قاسم بن خلف بن فتح بن عبدالله بن جبير أبو عبدالله الجبيري: قاض أندلسي من علماء المالكية أصله من طرطوسة ، ولد عام ٣١٧ وتفقه في قرطبة ورحل إلى المشرق فغاب ١٣ عاماً وعلت مكانته عند الحكم المستنصر فاسكنه معه في الزهراء وولي قضاء بلنسيه وطرطوسة زمناً ثم اتهم بموالاة عبد الله بن عبد الرحمن الناصر فحبس في « المطبق » فبقي عشر سنوات توفي في نهايتها عام ٣٧٨ هـ له كتاب في التوسط بين مالك وابن القاسم فيها خالف به ابن القاسم مالكاً

<sup>(</sup>٣) سبق الترجمة لـه في كلمة وافيـة وراجع (طبقـات الصوفيـة ٦ ـ ١٤ وتذكـرة الحفـاظ ١ : ٢٢٥ =

الله غبر طاهر .

وقد روى أبو محمد الخلال عن العباس الهاشمي ذلك مرفوعاً (١).

وحديث ابراهيم عن علقمة عن ابن مسعود اللوطيان لو اغتسلا بماء البحر لم يجزهما إلا أن يتوبا (٢) ، ورفع مثل هذا الكلام منكر ، وإنما هـو معروف من كلام السلف .

وكذلك روي عن أبي هريرة وابن عباس قالا : خطبنا رسول الله على فقال في خطبته « من نكح امرأة في دبرها أو غلاماً أو رجلاً حشر يوم القيامة أنتن من الجيفة يتأذى به الناس حتى يدخله الله نار جهنم ، ويحبط الله عمله ، ولا يقبل منه صرفاً ولا عدلاً ، ويجعل في تابوت من نار ويسمر عليه بمسامير من حديد ، فتشك تلك المسامير في وجهه وجسده » (٣) قال أبو هريرة : هذا لمن لم يتب ، وذلك لأن تارك اللواط متطهر كما دل عليه القرآن ، ففاعله غير متطهر من ذلك فيكون متنجساً ، فإن ضد الطهارة النجاسة .

<sup>=</sup> وتهذيب ٨ : ٢٩٤ والجواهـ المضية ١ : ٤٠٩ وصفـة الصفوة ٢ : ١٣٤ وحليـة الأولياء ٨ : ٨٤ وابن خلكان ١ : ٢٥٥ .

<sup>(</sup>۱) الخبر أورده ابن الجوزي في الموضوعات ، وأسنده الديلمي عن أنس مرفوعاً بلفظ (لو اغتسل اللوطي بماء البحر لم يجيء يوم القيامة إلا جنباً وأسنده أيضاً عن أبي هريرة بلفظ مختلف مع اتفاق في المعنى ، قال في المقاصد : وكل ما في معناه باطل ونقل ابن الجوزي ، تعليقاً على حديث أنس - قول الخطيب : الرجال المذكورون في إسناد هذا الحديث كلهم ثقاة غير أبي سهل ، وهو الذي ضعفه . [ راجع كشف الخفا والألباس للعجلوني ٢١٩ / ٢ والموضوعات لابن الجوزي الرجال ٢١٩ .

<sup>(</sup>٢) الخبر رواه روح بن مسافر عن حماد عن ابراهيم عن علقمة عن ابن مسعود وأورده ابن حبان في ترجمة روح بن مسافر وقبال: كان من يبروي الموضوعات عن الاثبات لا تحل البرواية عنه كها أورده ابن الجوزي في الموضوعات وقبال: هذا موضوع ثم نقبل رأي ابن حبان . [ راجع المجروحون لابن حبان ١٢٩٩ والموضوعات لابن الجوزي ١٦١٧ / ٣].

 <sup>(</sup>٣) الحديث عند الترمذي في كتاب الرضاع ١٢ باب ما جاء في كراهية إتيان النساء في أدبارهن .
 ١١٦٦ بلفظ ١٥ ولا تأتوا النساء في أعجازهن » وعند ابن ماجه في كتاب النكاح ٢٩ باب =

## فصل في أنواع النجاسة

لكن النجاسة أنواع مختلفة ، تختلف أخكامها .

ومن ها هنا غلط بعض الناس من الفقهاء ، فإنهم لما رأوا ما دل عليه القرآن من طلب طهارة الجنب بقوله ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطَّهَ رُوا ﴾ (١) قالوا : فيكون الجنب نجساً ، وقد ثبت في الصحيح من حديث أبي هريرة أن النبي قي قال : «إن المؤمن لا ينجس » (٢) لما انخنس منه وهو جنب وكره أن يجالسه ، فهذه النجاسة التي نفاها النبي على هي نجاسة الطهارة بالماء التي

<sup>=</sup> النهي عن إتيان النساء في أدبارهن بسنده عن أبي هريرة عن النبي ـ على قال ( لا ينظر الله إلى رجل جامع امرأته في دبرها » .

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة آية رقم ٦ وتكملة الآية ﴿ وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيداً طيباً فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته عليكم لعلكم تشكرون ﴾

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الغسل ٢٣ باب عرق الجنب وأن المسلم لا ينجس ٢٨٣ - حدثنا علي بن عبدالله ، حدثنا يحيى قال : حدثنا حميد ، قال : حدثنا بكر عن أبي رافع عن أبي هريرة أن النبي ﷺ لله يعض طريق المدينة وهو جنب فانخنست منه ، فذهب فاغتسل ثم جاء فقال : أبن كنت يا أبا هريرة ؟ قال : كنت جنباً فكرهت أن أجالسك وأنا على غير طهارة . فقال : سحان الله . وذكره .

ورواه في الجنائز ٨ والإمام مسلم في الحيض ١١٥ ـ ١١٦ ، وأبو داود في الطهارة ٩١ والترمذي في الطهارة ٨٥ والنسائي في الطهارة ١٧١ وابن ماجه في الطهارة ٨٠ وأحمد بن حنبـل في المسند ٢ : ٨٠ ٢ ، ٢٨٢ ، ٢٨٠ (حلبي ) .

ظنها أبو هريرة ، والجنابة تمنع الملائكة أن تدخل بيتاً فيه جنب .

وقال أحمد: إذا وضع الجنب يده في ماء قليل أنجس الماء ، فظن بعض أصحابه أنه أراد النجاسة الحسية ، وإنما أراد الحكمية ، فإن الفرع لا يكون أقوى من الأصل ، ولا يكون الماء أعظم من البدن ، بل غايته أن يقوم به المانع الذي قام بالبدن ، والجنب ظاهره ممنوع من الصلاة فيكون الماء كذلك طاهراً لا يتوضأ به للصلاة . وأما الزكاة فهي متضمنة النماء والزيادة كالزرع وإن كانت الطهارة قد تدخل في معناها ، فإن الشيء إذا تنظف مما يفسره زكى ونما وصلح وزاد في نفسه كالزرع ينفي من الدغل قال الله تعالى في فَنْ أَحَدٍ أَبَداً وَلَكِنَّ الله يُركِّي مَنْ يَشَاء ﴾ (١) .

﴿ قَسَالَ أَقَتَلْتَ نَفْسًا زَكيَّـةً بِغَيْـرِ نَفْسٍ ﴾ (٢) وقال ﴿ قَسَدُ أَفْلَحَ مَنْ زَكًاهَا ﴾ (٣) .

وقال ﴿ فَارْجَعُواهُ وَ أَرْكَى لَكُمْ ﴾ (1) فإن الرجوع عمل صالح يزيد المؤمن زكاة وطهارة وقال ﴿ ذَلِكُم أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ (٥) فإن ذلك مجانبة الأسباب الريبة ، وذلك من نوع مجانبة الذنوب والبعد عنها ومباعدتها فأخبر أن ذلك أطهر لقلوب الطائفتين . وأما الآية التي نحن فيها وهي قوله ﴿ قُلُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصَارِهِم وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَرْكَىٰ لَهُمْ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٢١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف آية رقم ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة الشمس آية رقم ٩.

<sup>(</sup>٤) سورة النور آية رقم ٢٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب آية رقم ٥٣ .

<sup>(</sup>٦) سورة النور آية رقم ٣٠ .

فالغض من البصر وحفظ الفرج يتضمن البعد عن نجاسة الذنوب، ويتضمن الأعمال الصالحة التي يزكو بها الإنسان، وهو أزكى، والزكاة تتضمن الطهارة، فإن فيها معنى ترك السيئات ومعنى فعل الحسنات، ولهذا تفسر تارة بالطهارة وتارة بالزيادة والنماء، ومعناها يتضمن الأمرين وإن كان قرن الطهارة معها في الذكر مثل قوله: ﴿ خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها ﴾ (١) فالصدقة توجب الطهارة من الذنوب، وتوجب الزكاة التي هي العمل الصالح، كما أن الغض من البصر، وحفظ الفرج هو أزكى لهم ؛ وهما يكونان باجتناب الذنوب وحفظ الجوارح، ويكونان بالتوبة والصدقة التي هي الإحسان، وهذان هما التقوى والإحسان، و ﴿ إِنَّ الله مَعَ الَّذِينَ اتّقوا والذينَ هُمْ مُحْسِنُونَ ﴾ (١).

وقد روى الترمذي وصححه «أن النبي على سئل ما أكثر ما يدخل الناس النار؟ فقال: الأجوفان: الفم والفرج، وسئل عن أكثر ما يدخل الناس الجنة؟ فقال: تقوى الله وحسن الخلق» (٣) فيدخل في تقوى الله حفظ الفرج وغض البصر، ويدخل في حسن الخلق الإحسان إلى الخلق والامتناع من إيــذائهم، وذلك يحتاج إلى الصبر، والإحسان إلى الخلق يكون عن الرحمة، والله تعالى يقول: ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ ﴾ (٤).

وهو سبحانه ذكر الزكاة هنا كما قدمها من قوله ﴿ وَلَـوْلَا فَضْلُ الله عَلَيْكُم وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ مِنْكُم مِنْ أَحَدٍ أَبَداً ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ١٠٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل آية رقم ١٢٨ .

<sup>(</sup>٣) ورد الحديث في سنن ابن ماجه ٢ : ١٤٨٨ ، وفي البخاري (كتاب الرقاق ) عن سهل بن سعد « من يضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة ، وذكر المنذري في الترغيب والترهيب عدة روايات للحديث ٤ : ٦١ ـ ٦٤ وفي المسند ٥ : ٣٣٣ ( حلبي ) وذكر النبهاني في الفتح الكبير ٣ : ٢٤٦ أن الحديث رواه الامام ابن حبان ، والحاكم في المستدرك .

<sup>(</sup>٤) سورة البلد آية رقم ١٧.

<sup>(</sup>٥) سورة النور آية رقم ٢١ .

فإن اجتناب الذنوب يوجب الزكاة التي هي زوال الشر وحصول الخير ، والمفلحون هم الذين أدوا الواجبات وتركوا المحرمات ، كما وصفهم في أول سورة البقرة فقال:

﴿ الَّم ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فيهِ هُدىً لِلْمُتَّقِيْنَ ﴾ (١) الآيات وقال ﴿ قَـدُ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا ﴾ (١).

فإذا كان قد أخبر أن هؤلاء مفلحون وأخبر أن المفلحين هم المتقون ﴿ الَّذِيْنَ يُؤْمِنُونَ بِالغَيْبِ وَيُقِيْمُوْنَ الصَّلاَةَ وَمِمَا رَزَقنَاهُم يُنْفِقُوْنَ ﴾ (٣) وأخبر أن من زكى نفسه فهو مفلح دل ذلك على أن الزكاة تنتظم الأمور المذكورة في أول سورة البقرة .

وقوله ﴿ أَلَمْ تَسرَ إِلَى الَّذِيْنَ يُسزَكُونَ أَنْفُسَهُمْ ﴾ (1) وقوله ﴿ فَلَا تُزكوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَىٰ ﴾ (٥) فالتزكية من العباد لأنفسهم هي إخبارهم عن أنفسهم بكونها زاكية واعتقاد ذلك ، لا نفس جعلها زاكية ، وقال تعالى عن ابراهيم :

﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيْهِم رَسُولًا مِنْهُم يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَىاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُوزَكِّيْهِمْ ﴾ (٢) وقال : ﴿ لَقَدْ مَنَّ الله عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ (٧) الآية وقال : ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُميِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ ﴾ (٨) الآية .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ١ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الشمس آية رقم ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء آية رقم ٤٩ .

<sup>(</sup>٥) سورة النجم آية رقم ٣٢.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة آية رقم ١٢٩ .

<sup>(</sup>۷) سورة آل عمران آیة رقم ۱۹٤.

<sup>(</sup>٨) سورة الجمعة آية رقم ٢ .

فامتن سبحانه على العباد بإرساله في عدة مواضع فهذه أربعة أمور أرسله بها ، تلاوة آياته عليهم وتزكيتهم ، وتعليمهم الكتاب والحكمة .

وقد أفرد تعليمه الكتاب والحكم بالذكر مثل قوله: ﴿ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُم مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ ﴾ (١) وقوله ﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ أَيْلَاتِ الله وَالْحِكْمَةِ ﴾ (٢) وذلك أن التلاوة عليهم وتزكيتهم أمر عام لجميع المؤمنين ، فإن التلاوة هي تبليغ كلامه تعالى إليهم وهذا لا بد منه لكل مؤمن ، وتزكيتهم هو جعل أنفسهم زكية بالعمل الصالح الناشيء عن الآيات التي سمعوها ، وتليت عليهم ، فالأول سمعهم ، والثاني : طاعتهم ، والمؤمنون يقولون سمعنا وأطعنا ، الأول علمهم ، والثاني عملهم .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٢٣١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب آية رقم ٣٤.

#### فصل

## في حقيقة الإيمان

والإيمان قول وعمل، فإذا سمعوا آيات الله وعوها بقلوبهم وأحبوها وعمله الله وعوها بقلوبهم وأحبوها وعملها ، ولم يكونوا كمن قال فيهم ﴿ وَمَثَلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا كَمَثَلَ اللَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لاَ يَسْمَعُ إلاَّ دُعَاءً وَنِدَاءً صُمّ بُكُمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ (١) وإذا عملوا بها زكوا بذلك وكانوا من المفلحين المؤمنين .

والله قــال ﴿ يَــرْفَـعِ الله الَّــذِيْنَ آمَنُــوا مِنْكُـم وَالَّــذِيْنَ أُوْتُــوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ (٢) .

وقال في ضدهم ﴿ الأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْراً وَنِفَاقاً وَأَجْدَرُ أَلاَّ يَعْلَمُوا حُدُوْدَ مَا أَنْزَلَ الله عَلَى رَسُولِهِ ﴾ (٣) فأخبر أنهم أعظم كفراً ونفاقاً وجهلاً ، وذلك ضد الإيمان والعلم ، فاستماع آيات الله والتزكي بها أمر واجب على كل أحد ، فإنه لا بد لكل عبد من سماع رسالة سيده التي أرسل بها رسوله إليه وهذا هو السماع الواجب الذي هو أصل الإيمان ولا بد من التزكي بفعل المأمور وترك المحظور فهذان لا بد منهما .

وأما العلم بالكتاب والحكمة فهو فرض على الكفاية لا يجب على كل

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ١٧١ .

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة آية رقم ١١ .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة آية رقم ٩٧ .

أحد بعينه أن يكون عالماً بالكتاب لفظه ومعناه ، عالماً بالحكمة جميعها ، بل المؤمنون كلهم مخاطبون بذلك ، وهو واجب عليهم ، كما هم مخاطبون بالجهاد ، بل وجوب ذلك أسبق وأوكد من وجوب الجهاد ، فإنه أصل الجهاد ، ولولاه لم يعرفوا علام يقاتلون .

ولهذا كان قيام الرسول والمؤمنين بذلك قبل قيامهم بالجهاد ، فالجهاد سنام الدين وفرعه وتمامه ، وهذا أصله وأساسه وعموده ورأسه ومقصود الرسالة فعل الواجبات والمستحبات جميعاً ولا ريب أن استماع كتاب الله والإيمان به وتحريم حرامه ، وتحليل حلاله ، والعمل بمحكمه ، والإيمان بمتشابهه واجب على كل أحد ، وهذا هو التلاوة المذكورة في ﴿ الَّذِيْنَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تَلاَوَتِهِ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ (١) .

فأخبر عن الذين يتلونه حق تلاوته أنهم يؤمنون به ، وبه قال سلف الأمة من الصحابة والتابعين وغيرهم .

وقوله ﴿ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ (٢) كقوله ﴿ وَجَاهِدُوا فِي الله حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ (٣) . و﴿ اتَّقُوا الله حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ (١) .

وأما حفظ جميع القرآن وفهم جميع معانيه ومعرفة جميع السنة فلا يجب على كل أحد ، لكن يجب على العبد أن يحفظ من القرآن ويعلم معانيه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ١٢١.

قال عبد الرزاق عن معمر عن قتادة ﴿ يتلونه حق تلاوته ﴾ هم اليهود والنصارى وهو قول عبد الرهن بن زيد بن أسلم واختاره ابن جرير ، وقال سعيد عن قتادة : هم أصحاب رسول الله على . وقال ابن أبي حاتم أخبرنا أبي ، أخبرنا ابراهيم بن موسى ، وعبدالله بن عمران الأصبهاني قال : أخبرنا يحيى بن يمان ، حدثنا أسامة بن زيد عن أبيه عن عمر بن الخطاب ﴿ يتلونه حق تلاوته ﴾ قال : إذا مر بذكر الجنة سأل الله الجنة ، وإذا مر بذكر النار تعوذ بالله من النار » .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران آية رقم ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج آية رقم ٧٨ .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران آية رقم ١٠٢ .

ويعرف من السنة ما يحتاج إليه ، وهل يجب عليه أن يسمع جميع القرآن ؟ فيه خلاف ولكن هذه المعرفة الحكمية التي تجب على كل عبد ليس هو علم الكتاب والحكمة التي علمها النبي في أصحابه وأمته ، بل ذلك لا يكون إلا بمعرفة حدود ما أنزل الله على رسوله من الألفاظ والمعاني والأفعال والمقاصد ولا يجب هذا على كل أحد .

وقوله تعالى ﴿ فَلا تُزكُوا أَنْفُسَكُمْ هُو أَعْلَمُ بِمَن اتَّقَى ﴾ (١) دليل على أن الزكاة هي التقوى والتقوى تنتظم الأمرين جميعاً ، بل ترك السيئات مستلزم لفعل الحسنات ، إذ الإنسان حارث همام ، ولا يدع إرادة السيئات وفعلها إلا بإرادة الحسنات وفعلها ، إذ النفس لا تخلو عن الإرادتين جميعاً ، بل الإنسان بالطبع مريد فعال وهذا دليل على أن هذا يكون سببه الزكاة والتقوى التي بها يستحق الإنسان الجنة كما في صحيح البخاري عن النبي على أنه قال « من تكفل لي بحفظ ما بين لحييه ورجليه أتكفل له بالجنة » (١) .

ومن تزكى فقد أفلح فيدخل الجنة ، والزكاة متضمنة حصول الخير وزوال الشر ، فإذا حصل الخير وزال الشر ـ من العلم والعمل ـ حصل له نـور وهـدى ومعرفة وغير ذلك ، والعمل يحصل له محبة وإنابة وخشية ، وغير

<sup>(</sup>١) سورة النجم آية رقم ٣٢ .

قال الامام مسلم في صحيحه: حدثنا عمر الناقد، حدثنا هاشم بن القاسم حدثنا الليث عن يزيد ابن أبي حبيب عن محمد بن عمرو بن عطاء قال سميت ابنتي برة فقالت لي زينب بنت أبي سلمة إن رسول الله \_ ﷺ - ولا تزكوا أنفسكم إن الله أعلم بأهل البر منكم ، فقالوا: بما نسميها. ؟ قال: سموها زينب. وقد ثبت أيضاً في الحديث الذي رواه الامام أحمد حيث قال: حدثنا عفان، حدثنا وهب، حدثنا خالد الحذاء عن عبد الرحمن بن أبي بكرة عن أبيه قال: مدح رجل رجلًا عند النبي \_ ﷺ - فقال رسول الله \_ ﷺ ويلك قطعت عنق صاحبك - مراراً - إذا كان أحدكم مادحاً صاحبه لا محالة فليقل: أحسب فلاناً والله حسيبه ولا أزكى على الله أحداً أحسبه كذا وكذا إن كان يعلم ذلك ،

 <sup>(</sup>۲) الحديث رواه أبو داود في كتاب الزكاة ۲۷ والامام الترمذي في الزهد ٦١ والامام أحمد بن حنبل في
 المسند ٥ : ۲۷٥ ، ۲۷٦ ( حلمي ) .

ذلك . هذا لمن ترك هذه المحظورات وأتى بالمأمورات ويحصل له ذلك أيضاً قدرة وسلطاناً ، وهذه صفات الكمال : العلم ، والعمل والقدرة ، وحسن الإرادة ، وقد جاءت الآثار بذلك ، وأنه يحصل لمن غض بصره نور في قلبه ومحبة ، كما جرب ذلك العالمون العاملون

وفي مسند أحمد حدثنا عتاب عن عبدالله \_ وهو ابن المبارك \_ أنا يحيى ابن أيوب ، عن عبيدالله بن زحر ، عن علي بن يزيد ، عن القاسم ، عن أبي أمامة عن النبي على « قال ما من مسلم ينظر إلى محاسن امرأة ثم يغض بصره إلا أخلف الله له عبادة يجد حلاوتها »(١) .

ورواه أبو بكر بن الأنباري في أماليه من حديث ابن أبي مريم ، عن يحيى بن أيوب به ، ولفظه «من نظر إلى امرأة فغض بصره عند أول دفعة رزقه الله عبادة يجد حلاوتها » .

وقد رواه أبو نعيم في الحلية: حدثنا ابراهيم بن محمد بن الحسن ، حدثنا محمد بن يعقوب قال: حدثنا أبو اليمان ، حدثنا أبو مهدي سعيد بن سنان ، عن أبي الزاهرية عن كثير بن مرة عن ابن عمر: قال: قال رسول الله عن ، النظرة الأولى خطأ ، والثانية عمد ، والثالثة تدبير ، نظر المؤمن إلى محاسن المرأة سهم مسموم من سهام إبليس ، من تركه خشية الله ورجاء ما عنده أثابه الله تعالى بذلك عبادة تبلغه لذتها رواه أبو جعفر الخرائطي في «كتاب اعتلال القلوب» ثنا علي بن حرب ، ثنا اسحاق بن عبد الواحد ثنا هشيم ، ثنا عبد الرحمن بن اسحاق ، عن محارب بن دثار ، عن جبلة ، عن حذيفة بن اليمان قال: قال رسول الله عن محارب الله المرأة سهم مسموم من سهام إبليس ، من تركه خوفاً من الله أثابه الله ايماناً يجد حلاوته في قله » (۲) .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الامام أحمد في المسند ٥ : ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم وصححه ، وأقره العراقي ، وضعفه المنذري عن حذيفة ، وأخرجه الطبراني عن ابن

وقد رواه أبو محمد الخلال من حديث عبد الرحمن بن اسحاق عن النعمان بن سعد ، عن علي ، وفيه ذكر السهم ورواه أبو نعيم : ثنا عبدالله بن محمد هو أبو الشيخ ثنا ابن عفير ، قال : ثنا شعيب بن سلمة ثنا عصمة بن محمد ، عن موسى يعني ابن عقبة عن القاسم بن محمد ، عن عائشة قالت : قال رسول الله على « ما من عبد يكف بصره عن محاسن امرأة ولو شاء أن ينظر إليها لنظر إلا أدخل الله قلبه عبادة يجد حلاوتها وروى ابن أبي الفوارس من طريق ابن الجوزي عن محمد بن المسيب ، ثنا عبدالله ، قال : حدثني الحسن عن مجاهد ، قال : غض البصر عن محارم الله يورث حب الله .

وقد روى مسلم في صحيحه من حديث يونس بن عبيد عن عمرو بن سعيد ، عن أبي زرعة بن عمرو بن جرير ، عن جده جرير بن عبدالله البجلي ، قال : سألت رسول الله على عن نظر الفجأة فأمرني أن أصرف بصري »(١) ورواه الإمام أحمد عن هشيم بن يونس به ورواه أبو داود والترمذي والنسائي من حديثه أيضاً .

وقال الترمذي : حسن صحيح .

وفي رواية قال « أطرق بصرك » أي انـظر إلى الأرض ، والصرف أعم ، فإنه قد يكون إلى الأرض ، أو إلى جهة أخرى .

وقال أبو داود: حدثنا إسماعيل بن موسى الفزاري ، حدثنا شريك عن

<sup>=</sup> مسعود . قال : قال رسول الله ﷺ عن ربه عز وجل : النظرة سهم مسموم من سهام ابليس من تركها من مخافتي أبدلته إيماناً يجد حلاوته في قلبه ، ومن شواهد ما عند البيهقي وغيره ، قال المنذري ورواتهم لا أعلم فيهم مجروحاً عن ابن مسعود : الاثم حزاز القلوب ، وما من نظرة إلا وللشيطان فيها مطمع . والله أعلم .

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي . قال الخطابي في تعليقه على الحديث بعد أن أورد الرواية الأخرى ( اطرق بصرك ) فقال : الإطراق أن يقبل ببصره إلى صدره ، والصرف أن يقبل به الى الشق الآخر أو الناحية الأخرى . راجع مسلم بشرح النووي ۸٦٧ / ٤ ومختصر السنن للمنذري ٣ : ٧٠ .

ربيعة الإِيادي عن عبدالله بن بريدة عن أبيه قال : « قال رسول الله ﷺ لعلي : يا على لا تتبع النظرة النظرة . فإن لك الأولى وليست لك الأخرى » (١) .

ورواه الترمذي من حديث شريك ، وقال غريب لا نعرفه إلا من حديثه .

وفي الصحيح عن أبي سعيد قال: قال رسول الله على « إياكم والجلوس على الطرقات قالوا: يا رسول الله ما لنا بد من مجالسنا نقعد فيها فقال رسول الله على الله على إن أبيت فاعطوا الطريق حقه ، قالوا وما حق الطريق يا رسول الله ؟

قال : غض البصر ، وكف الأذى ، ورد السلام والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر » (٢) .

ورواه أبو القاسم البغوي (٣) عن أبي أمامة قال : « سمعت رسول الله يقول : اكفلوا لى ستاً أكفل لكم الجنة : إذا حدث أحدكم فلا يكذب ،

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه أبو داود في كتاب النكاح ٤٣ والدارمي في كتاب الأدب ٢٨ ، والرقاق ٣ ، والامام أحمد بن حنبل في المسند ٥ : ٣٥١ ، ٣٥٣ ( حلبي ) .

 <sup>(</sup>٢) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب المظالم ٢٢ باب أفنية الدور والجلوس فيها والجلوس على الصعدات .

<sup>7</sup>٤٦٥ ـ حدثنا معاذ بن فضالة ، حدثنا أبو عمر حفص بن ميسرة عن زيـد بـن أسلم عن عطاء ابن يسار عن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ عن النبي ﷺ ـ قال : وذكره . ورواه أيضاً في كتاب الاستئذان ٢ والإمام مسلم في اللباس ١١٤ وأبو داود في الأدب ١٢ وأحمـد ابن حنبل في المسند ٣ : ٣٦ ، ٤٧ ، ٢٦ ( حلبى )

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن محمد بن عبد العزيز ابن المرزبان ، أبو القاسم البغوي حافظ للحديث ، من العلماء ، أصله من بغشور (بين هراة ومرو الروذ ـ النسبة إليها بغوي مولد عام ٢١٣ هـ ووفاته عام ٣١٧ في بغداد ، كان محدث العراق في عصره ، لـه معجم الصحابة جزآن منه ) العاشر والحادي عشر في مجلد كتب سنة ٢١٧ في الرباط ( ٣٤١ ك ) والجعديات في الحديث ، وحكايات شعبة وعمرو بن مرة . [ راجع معجم البلدان : بغشور ، واللباب ١ : ١٣٣ ] وميزان الاعتدال ٢ : ٧٧ ولسان الميزان ٣ : ٣٣٨ وتاريخ بغداد ١٠ : ١١١ والرسالة المستطرفة ٥٨ وفي تذكرة الحفاظ ٢ : ٧٤٧ وفاته سنة ٣١٠ هـ ومخطوطات الظاهرية ٢١٩ .

وإذا اؤتمن فلا يخن ، وإذا وعد فلا يخلف ، غضوا أبصاركم ، وكفوا أيديكم ، واحفظوا فروجكم »

فالنظر داعية إلى فساد القلب.

قال بعض السلف: النظر سهم سم إلى القلب ، فلهذا أمر الله بحفظ الفروج ، كما أمر بغض الأبصار التي هي بواعث إلى ذلك .

وفي الطبراني من طريق عبيدالله بن يزيد عن القاسم عن أبي أمامة مرفوعاً ، « لتغضن أبصاركم ولتحفظن فروجكم ، ولتقيمن وجوهكم ، أو لتكسفن وجوهكم » .

وقال الطبراني: حدثنا أحمد بن زهير التستري قال: قرأنا على محمد ابن حفص بن عمر الضرير المقري حدثنا يحيى بن أبي كثير، حدثنا هزيم بن سفيان عن عبد الرحمن بن اسحاق، عن القاسم بن عبد الرحمن عن أبيه، عن ابن مسعود قال «قال رسول الله على النظر سهم من سهام ابليس مسموم، فمن تركه من مخافة الله أبدله الله إيماناً يجد حلاوته في قلبه.

وفي حديث أبي هريرة الصحيح عن النبي روقي « زنا العينين النظر » (١) .

وذكر الحديث ، رواه البخاري تعليقاً ومسلم مسنداً وقد كانوا ينهون أن يحد الرجل بصره إلى المردان وكانوا يتهمون من فعل ذلك في دينه .

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الاستئذان ۱۲ باب زنا الجوارح دون الفرج ٢٣ ٣٠ حدثنا الحميدي ، حدثنا سفيان عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس رضي الله عنها قال لم أر شيئاً أشبه باللحم من قول أبي هريرة ، وحدثني محمود أخبرنا عبد الرزاق أخبرنا معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس قال : ما رأيت شيئاً أشبه باللحم مما قال أبو هريرة عن النبي -

ورواه أيضاً في كتاب القدر ٩ والامام مسلم في القدر ٢٠ ، ٢١ وأبو داود في النكـاح ٤٣ وأحمد ابن حنبل في المسند٢: ٢٧٦ ، ٣١٧ ، ٣٢٩ ، ٣٤٣ (حلبي ) .

وقد ذهب كثير من العلماء إلى أنه لا يجوز للمرأة أن تنظر إلى الأجانب من الرجال بشهوة ولا بغير شهوة أصلاً.

# فصل في فضائل غض البصر قربة لله تعالى

قال شيخ الإسلام: وأما النور والعلم والحكمة فقد دل عليه قوله تعالى في قصة يوسف: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ آتَيْنَاهُ حُكْماً وَعِلْماً ، وَكَلَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١) .

فهي لكل محسن ، وفي هذه السورة ذكر آية النور بعد غض البصر وحفظ الفرج ، وأمره بالتوبة مما لا بد منه أن يدرك ابن آدم من ذلك .

وقال أبو عبد الرحمن السلمي (٢): سمعت أبا الحسين الوراق يقول: من غض بصره عن محرم أورثه الله بذلك حكمة على لسانه يهتدي بها، ويهدي بها إلى طريق مرضاته، وهذا لأن الجزاء من جنس العمل، فإذا كان النظر إلى محبوب فتركه لله عوضه الله ما هو أحب إليه منه، وإذا كان النظر بنور العين مكروهاً، أو إلى مكروه فتركه لله أعطاه الله نوراً في قلبه وبصراً

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن الحسين بن محمد بن موسى الأزدي السلمي النيسابوري أبو عبد الرحمن من علماء المتصوفة . قال الذهبي : شيخ الصوفية ، وصاحب تاريخهم وطبقاتهم وتفسيرهم ، قيل كان يضع الأحاديث للصوفية ، بلغت تصانيفه مئة أو أكثر منها «حقائق التفسير» ، وطبقات الصوفية ، ومناهج العارفين ، ورسالة الملامتية وغير ذلك كثير توفي عام ٤١٧ هـ [ راجع طبقات الصوفية مقدمة كتبها نور الدين شريبة ١٦ ـ ٤٩ ومفتاح السعادة ١ : ٤٥١ وميزان الاعتدال ٣ : ٤٦ وتاريخ بغداد ٢ : ٢٤٨ ] .

يبصر به الحق قال شاه الكرماني: من غض بصره عن المحارم وعمر باطنه بدوام المراقبة ، وظاهره باتباع السنة ، وعود نفسه أكل الحلال ، وكف نفسه عن الشهوات ، لم تخطى على المواسة وإذا صلح علم الرجل فعرف الحق وعمله واتبع الحق صار زكياً تقياً مستوجباً للجنة .

ويؤيد ذلك حديث أبي أمامة المشهور من رواية البغوي حدثنا طالوت ابن عباد ، حدثنا فضالة بن جبير سمعت أبا أمامة يقول : سمعت رسول الله يقول « اكفلوا لي بست أكفل لكم الجنة ، إذا حدث أحدكم فلا يكذب ، وإذا ائتمن فلا يخن ، وإذا وعد فلا يخلف ، غضوا أبصاركم ، وكفوا أيديكم ، واحفظوا فروجكم » فقد كفل بالجنة لمن أتى بهذه الست خصال فالثلاثة الأولى : تبرئة من النفاق ، والثلاثة الأحرى : تبرئة من الفسوق ، والمخاطبون مسلمون فإذا لم يكن منافقاً كان مؤمناً ، وإذ لم يكن فاسقاً كان تقياً فيستحق الجنة .

ويوافق ذلك ما رواه ابن أبي الدنيا: حدثنا أبو سعيد المدني ، حدثني عمر بن سهل المازني قال: حدثني عمر بن محمد بن صهبان ، حدثني صفوان بن سليم ، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله هي «كل عين باكية يوم القيامة إلا عين غضت عن محارم الله ، وعين سهرت في سبيل الله ، وعين يخرج منها مثل رأس الذباب من خشية الله » (١) .

وقوله سبحانه ﴿ وَلَا تَمُدُّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ (٢) يتناول النظر إلى الأموال واللباس والصور وغير ذلك من متاع الدنيا ، أما اللباس والصور فهما اللذان لا ينظر الله إليهما ، كما

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الدارمي في الجهاد باب في الذي يسهر في سبيـل الله حارسـاً بسنده عن أبي ريحـانة وذكره مع اختلاف في اللفظ ورواه الامام أحمد في المسند ٤ : ١٣٤ ـ ١٣٥ بسنده عن أبي ريحانـة وذكره مع اختلاف في اللفظ عها هو مذكور هنا .

<sup>(</sup>٢) سورة طه آية رقم ١٣١ .

في صحيح مسلم عن أبي هـريـرة عن النبي ﷺ قــال : « إن الله لا ينـظر إلى صوركم ولا إلى أموالكم ، وإنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم »(١) .

وقد قال تعالى ﴿ وَكُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنِ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثاً وَرِئْياً ﴾ (٢) وذلك أن الله يمتع بالصور كما يمتع بالأموال ، وكلاهما من زهرة الحياة الدنيا ، وكلاهما يفتن أهله وأصحابه وريما أفضى به إلى الهلاك دنيا وأخرى والهلكى رجلان، فمستطيع وعاجز ، فالعاجز مفتون بالنظر ومد العين اليه ، والمستطيع مفتون فيما أوتي منه ، غارق قد أحاط به ما لا يستطيع انقاذ نفسه منه .

وهذا المنظور قد يعجب المؤمن ، وإن كان المنظور منافقاً أو فاسقاً كما يعجبه المسموع منهم قال تعالى ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبُ مُسَنَّدَةٌ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ العَدُونُ فَاحْذَرْهُمْ قَاتَلَهُمُ اللهِ ﴾ (٣) .

فهذا تحذير من الله تعالى من النظر إليهم واستماع قولهم ، فلا ينظر إليهم ولا يسمع قولهم فإن الله سبحانه قد أخبر أن رؤ ياهم تعجب الناظرين إليهم ، وإن قولهم يعجب السامعين .

ثم أخبر عن فساد قلوبهم وأعمالهم بقوله ﴿ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةً ﴾ (٤) . فهذا مثل قلوبهم وأعمالهم .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه ابن ماجه في كتاب الزهد ٩ باب القناعة ٤١٤٣ ثنا كثير بن هشام حدثنا جعفر بن برقان ثنا يزيد بن الأصم عن أبي هريرة رفعه إلى النبي ـ ﷺ ـ وذكره ، ورواه الإمام مسلم في كتاب البر ٣٢ وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٥٣٥ ، ٣٩٥ (حلبي ) .

<sup>(</sup>٢) سورة مريم آية رقم ٧٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون آية رقم ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المنافقون آية رقم ٤.

وقال تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ (١) الآية . وقد قال تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ (١) الآية . وقد قال تعالى في قصة قدوم لوط : ﴿ إِنَّ في ذَلِكَ لآيَاتٍ لِلْمُتُوسِّمِيْنَ ﴾ (٢) .

والتوسم من السمة ، وهي العلامة ، فأخبر سبحانه أنه جعل عقوبات المعتدين آيات للمتوسمين .

وفي الترمذي عن النبي على قال: « اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله ثم قرأ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَاتٍ لِلْمُتُوسِّمِينٌ ﴾ (٣) فدل ذلك على أن من اعتبر بما عاقب الله به غيره من أهل الفواحش كان من المتوسمين وأخبر تعالى عن اللوطية أنه طمس أبصارهم ، فكانت عقوبة أهل الفواحش طمس الأبصار ، كما قد عرف ذلك فيهم ، وشوهد منهم ، وكان ثواب المعتبرين بهم التاركين لأفعالهم إعطاء الأنوار ، وهذا مناسب لذكر آية النور عقيب غض الأبصار ، وأما القدرة والقوة التي يعطيها الله لمن اتقاه وخالف هواه فذلك حاصل معروف ، كما جاء إن الذي يترك هواه يفرق الشيطان من ظله » .

وفي الصحيح أن النبي على قال: «ليس الشديد بالصرعة ، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب » (٤) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر آية رقم ٧٥ .

<sup>(</sup>٣) قال ابن أبي حاتم حدثنا الحسن بن عرفة ، حدثنا محمد بن كثير العبدي عن عمرو بن قيس عن عطية عن أبي سعيد مرفوعاً قال : قال رسول الله \_ ﷺ \_ وذكره \_ ورواه الترمذي وابن جرير من حديث عمرو بن قيس عن عطية عن أبي سعيد مرفوعاً وقال الترمذي : لا نعرف إلا من هذا الوجه.

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه البخاري في كتباب الأدب ٧٦ باب الحدر من الغضب لقول الله تعمالي ﴿ والذين يجتنبون كبائر الاثم والفواحش وإذا ما غضبوا هم يغفرون ﴾

٦١١٤ - حدثنا عبدالله بن يوسف أخبرنا مالك عن ابن شهاب عن سعيد بن المسيب (عن أبي هريرة - رضي الله عنه أن رسول الله ـ ﷺ قال : وذكره .

ورواه الامام مسلم في البر ١٠٦ ـ ١٠٨ ، وصاحب الموطأ في حسن الحلق ١٢ والإمام أحمـ لـ بن حنبل في المسند ١ : ٣٨٢ ، ٢٦٨ ، ١٧٥ .

وفي رواية: «أنه مر بقوم يحذفون حجراً » فقال: ليس الشدة في هذا ، وإنما الشدة في أن يمتلىء أحدكم غيظاً ، ثم يكظمه لله »أو كما قال وهذا ذكره في الغضب ، لأنه معتاد لبني آدم كثيراً ، ويظهر للناس ، وسلطان الشهوة يكون في الغالب مستوراً عن أعين الناس ، وشيطانها خاف ، ويمكن في كثير من الأوقات الاعتياض بالحلال عن الحرام ، وإلا فالشهوة إذا اشتعلت واستولت قد تكون أقوى من الغضب .

وقد قال تعالى ﴿ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيْفاً ﴾(١) أي ضعيفاً عن النساء لا يصبر عنهن .

## وفي قوله ﴿ رَبُّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِه ﴾ (٢)

ذكروا منه العشق ، والعشق يفضي بأهله إلى الأمراض والإهلاك ، وإن كان الغضب قد يبلغ ذلك أيضاً ، وقد دل القرآن على أن القوة والعزة لأهل السطاعة التائبين إلى الله في مواضع كثيرة ، كقوله في سورة هود واستغفِروا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوْبُوا إلَيْهِ يُرْسِل السَّاء عَلَيْكُمْ مِدْراراً وَيَزِدْكُمْ قُوَّة إلى قُوَّتِكُمْ ﴾ (٣) وقوله ﴿ ولله العِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ ولِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٤) ﴿ وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَعْزَنُوا وَأَنْتُمْ الأَعْلُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (٥) .

وإذا كان الذي قد يهجر السيئات يغض بصره ويحفظ فرجه وغير ذلك مما نهى الله عنه يجعل الله له من النور والعلم والقوة والعزة ومحبة الله ورسوله ، فها ظنك بالذي لم يحم حول السيئات ، ولم يعرها طرفه قط ولم تحدثه نفسه بها ؟

بل هو يجاهد في سبيل الله أهلها ليتركوا السيئات فهل هذا وذاك سواء ،

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ٢٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية رقم ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة هود آية رقم ٥٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة المنافقون آية رقم ٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران آية رقم ١٣٩.

بل هذا له من النور والإيمان والعزة والقوة والمحبة والسلطان والنجاة في الدنيا والآخرة أضعاف أضعاف ذاك ، وحاله أعظم وأعلى ونوره أتم وأقوى ، فإن السيئات تهواها النفوس ، ويرينها الشيطان ، فتجتمع فيها الشبهات والشهوات .

فإذا كان المؤمن قد حبب الله إليه الإيمان وزينه في قلبه ، وكره إليه الكفر والفسوق والعصيان ، حتى يعوض عن شهوات الغي بحب الله ورسوله ، وما يتبع ذلك ، وعن الشهوات والشبهات بالنور والهدى ، وأعطاه الله من القوة والقدرة ما أيده به ، حيث دفع بالعلم الجهل وبإرادة الحسنات إرادة السيئات ، وبالقوة على الخير القوة على الشر في نفسه فقط . والمجاهد في سبيل الله يطلب فعل ذلك في نفسه وغيره أيضاً حتى يدفع جهله بالظلم ، وإرادته السيئات بارادة الحسنات ونحو ذلك .

والجهاد تمام الإيمان وسنام العمل ، كما قبال تعالى ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّـذِيْنَ آمَنُوْا بِاللهِ وَرَسُوْلِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا ، وَجَاهَـدُوْا بِأَمْـوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِم فِي سَبيلِ الله ، أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُوْنَ ﴾ (١) .

وقــال ﴿ كُنْتُم خَيْرَ أُمَّـةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّـاسِ ﴾ (٢) الآيــة . وقــال ﴿ أَجَعَلْتُم سِقَايَةَ الحَاجِّ ﴾ (٣) الآية .

فكذلك يكون هذا الجزاء في حق المجاهدين ، كما قال تعالى ﴿ وَالَّـذِيْنَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾ (٤) فهذا في العلم والنور .

وقال ﴿ وَلَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (٥) إلى قوله ﴿ صِرَاطاً

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية رقم ١٥.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران آیة رقم ۱۱۰ .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة آية رقم ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت آية رقم ٦٩ .

<sup>(</sup>٥) سورة النساء آية رقم ٦٦ .

مُسْتَقِيهاً ﴾ فقتل النفوس هو قتل بعضهم بعضاً ، وهـ و من الجهاد والخـروج من ديارهم هو الهجرة ، ثم أخبر أنهم إذا فعلوا مـا يوعـظون به من الهجـرة والجهاد كان خيراً لهم وأشد تثبيتاً . ففي الآية أربعة أمور :

الخير المطلق ، والتثبيت المتضمن للقوة والمكنة والأجر العظيم ، وهـداية الصراط المستقيم .

وقال تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّـذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُـرُوا الله يَنْصُـرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ (١)

وَقَالَ ﴿ وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ ﴾ (٢) إلى قوله : ﴿ عَاقِبَةُ الْأُمُورَ ﴾ .

وقال ﴿ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ الله وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لاَئِمٍ ﴾ (٣) وأما أهل الفواحش الذين لا يغضون أبصارهم ولا يحفظون فروجهم ، فقد وصفهم الله بضد ذلك من السكرة والعمه ، والجهالة ، وعدم العقل ، وعدم الرشد والبغض ، وطمس الأبصار ، هذا مع ما وصفهم به من الخبث والفسوق ، والعدوان ، والإسراف والسوء والفحش والفساد والإجرام ، فقال عن قوم لوط ﴿ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ (٤) فوصفهم بالجهل ، وقال : ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُوْنَ ﴾ (٥) وقال ﴿ أَنْتُم قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ (٨) .

<sup>(</sup>١) سورة محمد آية رقم ٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحج آية رقم ٤٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة آية رقم ٥٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة النمل آية رقم ٥٥ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر آية رقم ٧٧ .

<sup>(</sup>٦) سورة هود آية رقم ٧٨ .

<sup>(</sup>V) سورة القمر آية رقم ٣٧ .

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف آية رقم ٨١ .

وقال ﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِينَ ﴾ (١) وقال ﴿ إِنَّهُم كَانُوا قَوْمَ سَوءٍ فَاسِقِينَ ﴾ (٢) وقال ﴿ أَئِنَكُم لَتَأْتُوْنَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُوْنَ السَّبِيلَ وَتَأْتُوْنَ فِي نَادِيْكُمُ المُنْكَرَ ﴾ إلى قوله : ﴿ انْصُرْنِي عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِيْنَ ﴾ (٣) إلى قوله ﴿ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُوْنَ ﴾ (٤) وقوله ﴿ مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء آية رقم ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت الأيات من ٢٩ ـ ٣٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت آية رقم ٣٤ .

<sup>(</sup>٥) سورة الذاريات آية رقم ٣٤.

#### فصل

## في دعوة المؤمنين الى التوبة

في قوله في آخر الآية ﴿ وَتُوبُوا إِلَى الله جَمِيْعِاً أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ﴾ (١) .

فوائد جليلة: منها أن أمره لجميع المؤمنين بالتوبة في هذا السياق تنبيه على أنه لا يخلو مؤمن من بعض هذه الذنوب التي هي ترك غض البصر وحفظ الفرج، وترك إبداء الزينة، وما يتبع ذلك، فمستقل ومستكثر، كما في الحديث: «ما من أحد من بني آدم إلا أخطأ أو هم بخطيئة إلا يحيى بن زكريا» (٢) وذلك لا يكون إلا عن نظر، وفي السنن عن النبي عليه أنه قال «كل بني آدم خطاء وخير الخطائين التوابون» (٣).

وفي الصحيح عن أبي ذر عن النبي على الله تعالى : ﴿ يَا عَبَادِي اللهِ عَالَى اللهِ عَبَادِي اللهِ اللهِ اللهُ والنهار وأنا أغفر الذنوب جميعاً ولا أبالي ، فاستغفروني

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٣١.

<sup>(</sup>٢) قال الامام أحمد حدثنا عفان ، حدثنا حماد أخبرنا علي بن زيمد عن يوسف بن مهران عن ابن عباس أن رسول الله \_ ﷺ قال : وذكره قال ابن كثير ـ وهذا ضعيف لأن علي بن زيد بن جدعان له منكرات كثيرة والله أعلم .

 <sup>(</sup>٣) الحديث رواه الامام الترمذي في كتاب القيامة ٤٩ ، وابن ماجه في كتاب الزهد ٣٠ والدارمي في
 كتاب الرقاق ١٨ ، والامام أحمد بن حنبل في المسند ٣ : ١٩٨

أغفر لكم ﴾<sup>(١)</sup> .

وفي الصحيحين عن ابن عباس قال « ما رأيت شيئاً أشبه باللمم مما قال أبو هريرة » إن النبي على الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا أدرك ذلك لا محالة ، فزنا العينين النظر ، وزنا اللسان النطق » (٢) الحديث إلى آخره . وفيه « والنفس تتمنى ذلك وتشتهي ، والفرج يصدق ذلك أو يكذبه » أخرجه البخاري تعليقاً من حديث طاووس عن أبي هريرة .

ورواه مسلم من حديث سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن أبي هريرة ، عن النبي على قال : «كتب على ابن آدم نصيبه من الزنا يدرك ذلك لا محالة العينان زناهما النظر، والأذنان زناهما الاستماع واللسان زناه الكلام ، واليدان زناهما البطش والرجلان زناهما الخطا ، والقلب يهوى ويتمنى ويصدق ذلك الفرج أو يكذبه » (٣).

وقد روى الترمذي حديثاً واستغربه عن ابن عباس في قوله ﴿ إِلاَّ اللَّهُمَ ﴾ قال رسول الله ﷺ « إن تغفر اللهم تغفر جما ، وأي عبد لك لا ألما » (٤) ومنها أن أهل الفواحش الذين لم يغضوا أبصارهم ولم يحفظوا

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه الامام أحمد والترمذي ، وابن ماجه ، والحاكم من حديث أنس ، وقال الترمذي ، غريب لا نعرفه إلا من حديث علي بن مسعدة ، وقال الحاكم : صحيح ، وقال الذهبي : بل فيه لين ، وقال في موضع آخر . لكن انتصر بن القطان لتصحيح الحاكم ، وأورده الدارمي في الرقاق .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريج هذا الحديث في هذا الجزء وراجع البخاري كتباب الاستئذان ومسلم في القدر وأبو داود في النكاح وأحمد بن حنبل في المسند ٢ : ٢٧٦ (حلبي )

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الامام مسلم في كتاب القدر باب قدر على ابن آدم حظه من الزنا وغيره . حدثنا اسحاق بن ابراهيم وعبد بن حميد واللفظ لاسحاق ، قال أخبرنا عبد الرزاق ، حدثنا معمر عن ابن طاووس عن أبيه عن ابن عباس قال : ما رأيت شيئاً أشبه باللمم مما قال أبو هريرة أن النبي \_ ﷺ \_ قال : وذكره .

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه الإمام الترمذي في كتاب التفسير سورة ٥٣ ورواية الترمذي عن أحمد بن عثمان البصري عن أبي عاصم النبيل ثم قال : هذا حديث صحيح حسن غريب لا نعرف إلا من =

فروجهم مأمورون بالتوبة ، وإنما أمروا بها لتقبل منهم ، فالتوبة مقبولة منهم ومن سائر المذنبين كما قال تعالى ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ الله هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ ﴾ (١) .

وقال تعالى ﴿ وَهُو الَّذِي يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِه وَيَعْفُوا عَنِ السَّيِّسَاتِ وَيَعْلُمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ (٢) .

وسواء كانت الفواحش مغلظة لشدتها وكثرتها كإتيان ذوات المحارم ، وعمل قوم لوط أو غير ذلك وسواء تاب الفاعل أو المفعول به ، فمن تاب تاب الله عليه ، بخلاف ما عليه طائفة من الناس فإنهم إذا رأوا من عمل من هذه الفواحش شيئاً أيسوه من رحمة الله ، حتى يقول أحدهم من عمل من ذلك شيئاً لا يفلح أبداً ، ولا يرجون له قبول توبة ،

ويروى عن علي أنه قال : منا كذا وكذا ، والمعفو ليس منا .

ويقولون : إن هذا لا يعود صالحاً ولو تاب مع كونه مسلماً مقراً بتحريم ما فعل .

ويدخلون في ذلك من استكره على فعل شيء من هذه الفواحش » .

ويقولون : لو كان لهذا عند الله خير ما سلط عليه من فعل به مثل هذا واستكرهه ، كما يفعل بكثير من المماليك طوعاً وكرهاً ، وكذلك من في معناهم من صبيان الكتاتيب وغيرهم ، ونسوا قوله تعالى ﴿ وَلاَ تُكرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى البِغَاءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّناً لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا ، وَمَنْ يُكْرِهَهُنَ فَإِنَّ الله مِن بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٣) .

<sup>=</sup> حديث زكريا بن اسحاق ، وكذا قال البرار لا نعلمه يروى متصلاً إلا من هذا الوجه وساقه ابن أبي حاتم والبغوي .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة آية رقم ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى آية رقم ٢٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النور آية رقم ٣٣.

وهؤلاء قد لا يعلمون صورة التوبة ، وقد يكون هذا حالاً وعملاً لأحدهم ، وقد يكون اعتقاداً ، فهذا من أعظم الضلال والغي ، فإن القنوط من رحمة الله بمنزلة الأمن من مكر الله تعالى ، وحالهم مقابل لحال مستحلي الفواحش فإن هذا أمن مكر الله بأهلها ، وذاك قنط أهلها من رحمة الله .

#### فصل

### خصائص الداعية الى الله

والفقيه كل الفقيه هو الـذي لا يؤيس الناس من رحمة الله ولا يجرئهم على معاصى الله .

وهذا في أصل الذنوب الإرادية نظير ما عليه أهل الأهواء والبدع ، فإن أحدهم يعتقد تلك السيئات حسنات فيأمن مكر الله ، وكثير من الناس يعتقد أن توبة المبتدع لا تقبل ، وقد قال تعالى فإن الله يَغْفِرُ الذُنُوبَ جَمِيْعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴾ (١) وفي الصحيحين عن أبي موسى الأشعري قال «كان رسول الله على يسمي لنا نفسه أسماء فقال : أنا محمد، وأنا أحمد والمقفى والحاشر ونبي التوبة ، ونبي الرحمة »(٢).

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية رقم ٥٣ .

 <sup>(</sup>۲) الحدیث رواه الإمام البخاري في کتاب المناقب ۱۷ باب ما جاء في أسماء رسول الله \_ ﷺ \_
 ۳۵۳۲ ـ حدثنا ابراهیم بن المنذر ، قال : حدثني معن عن مالك عن ابن شهاب عن محمد بن جبیر بن مطعم عن أبیه ـ رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ \_ وذكره .

ورواه أيضاً في التفسير سورة ٦٦ ورواه الإمام مسلم في الفضائل ١٢٥،١٧٤، والإمام الترمذي في كتاب الأدب ٦٧ والدارمي في المقدمة ٨ والرقاق ٥٩ وصاحب الموطأ في أسماء النبي ١، والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٤ : ٨٠، ٨١، ٨٤، ٣٩٥، ٤٠٤، ٤٠٧،

وفي حديث آخر « أنا نبي الرحمة ، وأنا نبي الملحمة ، وذلك أنه بعث بالملحمة وهي : المقتلة لمن عصاه ، وبالتوبة لمن أطاعه ، وبالرحمة لمن صدقه واتبعه ، وهو رحمة للعالمين ، وكان من قبله من الأنبياء لا يؤمر بقتال وكان الواحد من أممهم إذا أصاب بعض الذنوب يحتاج مع التوبة إلى عقوبات شديدة ، كما قال تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوْسَىٰ لِقَوْمِهِ يَا قَوْم إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُم فِي اللهِ فَي اللهُ عَلَيْكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ (١) .

وقد روي عن أبي العالية وغيره أن أحدهم كان إذا أصاب ذنباً أصبحت الخطيئة والكفارة مكتوبة على بابه ، فأنزل الله في حق هذه الأمة ﴿ وَالَّذِيْنَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا الله فَاسْتَغْفَرُوا لِـذُنُوبِهِمْ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَنِعْمَ أَجْرُ العَامِلِيْنَ ﴾ (٢) .

فخص الفاحشة بالذكر مع قوله ﴿ ظَلَمُوْا أَنْفُسَهُم ﴾ والظلم يتناول الفاحشة وغيرها تحقيقاً لما ذكرناه من قبول التوبة من الفواحش مطلقاً ، من الذين يأتيانها من الرجال والنساء جميعاً .

وفي الصحيح عن النبي على قال « إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل ، حتى تطلع الشمس من مغربها » (٣) .

وفي الصحيح عنه أنه قال « من تاب قبل طلوع الشمس من مغربها تاب

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٥٤ .

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران آية رقم ۱۳۵ - ۱۳٦.

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الامام مسلم في كتاب التوبة باب قبول التوبة من الذنوب وإن تكررت الذنوب والتوبة .

حدثنا محمد بن المثنى \_ حدثنا محمد بن جعفر ، حدثنا شعبة عن عمرو بن مرة قال سمعت أبا عبيدة يحدث عن أبي موسى عن النبي \_ ﷺ \_ قال إن الله عز وجل وذكره .

وفي السنن عنه أيضاً أنه قال « لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة ، ولا تنقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربها » (٢) .

وعنه على قال « قال الشيطان : وعزتك يا رب ، لا أبرح أغوي بني آدم ما دامت أرواحهم في أجسادهم ، فقال الرب تعالى « وعزتي وجلالي وارتفاع مكاني ، لا أزال أغفر لهم ما استغفروني (٣) وعن أبي ذر قال : قال رسول الله يقول الله : يا بن آدم إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منكم ولا أبالي ، ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبالي ، ابن آدم لو لقيتني بقراب الأرض خطيئة ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتيتك بقرابها مغفرة » (٤) والذي يمنع توبة أحد هؤلاء إما بحاله ، وإما بقاله ولا يخلو من أحد أمرين أن يقول : إذا تاب أحدهم لم تقبل توبته ، وإما أن يقول أحدهم : لا يتوب الله على أبداً .

أما الأول فباطل بكتاب الله وسنة نبيه وإجماع المسلمين ، وإن كان قد تكلم بعض العلماء في توبة القاتل ، وتوبة الداعي إلى البدع ، وفي ذلك

 <sup>(</sup>۱) الحدیث رواه الإمام مسلم في الذكر ٤٣ ورواه الامام أحمد في المسند ٢ : ٢٧٥ ، ٣٩٥ ،
 (١) الحدیث رواه الإمام مسلم في الذكر ٤٣ ورواه الامام أحمد في المسند ٢ : ٢٧٥ ، ٣٩٥ ،

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه أبو داود في الجهاد ٢ والدارمي في السير ٦٩ وأحمد بن حنبل في المسند ٤ : ٩٩ (حلبي) .

 <sup>(</sup>٣) الحديث رواه الإمام أحمد بن حنبل في المسند حدثنا عبدالله حدثني أبي ثنا يونس ، ثنا ليث عن يزيد يعني ابن الهاد عن عمرو عن أبي سعيد الخدري قال : سمعت رسول الله ـ ﷺ ـ يقول : وذكره .

<sup>(</sup>٤) الحديث عند الإمام الترمذي في كتاب الدعوات ٩٩ باب في فضل التوبة والاستغفار ، وما ذكر من رحمة الله لعباده ، ٣٥٤٠ حدثنا عبدالله بن اسحاق الجوهري البصري ، حدثنا أبو عاصم حدثنا كثير بن فائد ، حدثنا سعيد بن عبيد قال : سمعت بكر بن عبدالله المزني يقول : حدثنا أنس بن مالك قال : سمعت رسول الله ﷺ وذكره .

قال أبو عيسى : هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه .

نزاع في مذهب أحمد، وفي مذهب مالك أيضاً نزاع ذكره صاحب التمثيل والبيان في « الجامع » وغيره وتكلموا أيضاً في توبة الزنديق ، ونحو ذلك . فهم قد يتنازعون في كون التوبة في الظاهر تدفع العقوبة ، إما لعدم العلم بصحتها ، وإما لكونها لا تمنع ما وجب من الحد ، ولم يقل أحد من الفقهاء إن الزنديق ونحوه إذا تاب فيما بينه وبين الله توبة صحيحة لم يتقبلها الله منه .

وأما القاتل والمضل فذاك لأجل تعلق حق الغير به والتوبة من حقوق العباد لها حال آخر ، وليس هذا موضع الكلام فيها وفي تفصيلها ، وإنما الغرض أن الله يقبل التوبة من كل ذنب ، كما دل عليه الكتاب والسنة (۱) . والفواحش خصوصاً ما علمت أحداً نازع في التوبة منها ، والزاني والمزنى به مشتركان في ذلك إن تابا تاب الله عليهما ، ويبين التوبة خصوصاً من عمل قوم لوط من الجانبين ما ذكره الله في قصة قوم لوط فإنهم كانوا يفعلون الفاحشة بعضهم ببعض ، ومع هذا فقد دعاهم جميعهم إلى تقوى الله والتوبة منها فلو كانت توبة المفعول به أو غيره لا تقبل لم يأمرهم بما لا يقبل ، قال تعالى خركذًبت قَوْم لُوطٍ المُرْسَلِيْنَ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلاَ تَتَقُونَ ، إنِي لكم

<sup>(</sup>١) قال تعالى : ﴿ قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذوب جميعاً ﴾ . سورة الزمر آية رقم ٥٣ .

قال الامام أحمد حدثنا حسن ثنا ابن لهيعة ثنا أبو قبيل قال: سمعت أبا عبد الرحمن المرني يقول: سمعت ثوبان مولى رسول الله \_ ﷺ يقول « ما أحب أن لي الدنيا وما فيها بهذه الآية فقل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم ﴾ إلى آخر الآية فقال رجل يا رسول الله فمن أشرك ؟ فسكت رسول الله \_ ﷺ - ثم قال: ألا ومن أشرك ثلاث مرات. تفرد به الإمام أحمد.

وقال الامام أحمد: حدثنا يزيد بن هارون ثنا حماد بن سلمة عن ثابت عن شهر بن حوشب عن أسماء بنت يزيد رضي الله عنهما قالت سمعت رسول الله على يقرأ (إنه عمل غير صالح) وسمعته على يقول (قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله أن الله يغفر الذنوب جميعاً ، ولا يبالي (إنه هو الغفور الرحيم) ورواه أبو داود ، والترمذي من حديث ثابت .

رَسُوْلُ أَمِيْنٌ ، فَاتَّقُوا الله وَأَطِيْعُونِ ﴾ (١) .

فأمرهم بتقوى الله المتضمنة لتوبتهم من هذه الفاحشة ، والخطاب وإن كان للفاعل فإنه إنما خص به ، لأنه صاحب الشهوة والطلب في العادة بخلاف المفعول به ، فإنه لم تخلق فيه شهوة لذلك في الأصل ، وإن كانت قد تعرض له لمرض طارىء أو أجر يأخذه من الفاعل ، أو لغرض آخر . والله سبحانه وتعالى أعلم .

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء آية رقم ١٦٠ - ١٦٣.

#### فصل

# في « الذين يرمون المحصنات الغافلات » وأقوال العلماء في الذين يرمون المحصنات الغافلات » وأقوال العلماء

قال شيخ الإسلام قدس الله روحه ، ونور ضريحه في قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَاتِ الغَافِلَاتِ المُؤْمِنَاتِ لُعِنُوا فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَة وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١) في طرده الكلام على ما يتعلق بهذه الآية وغيرها فقال : وأما الجواب المفصل فمن ثلاثة أوجه :

«أحدها» أن هذه الآية في أزواج النبي على خاصة في قول كثير من أهل العلم فروى هشيم عن العوام بن حوشب ، ثنا شيخ من بني كاهل قال : فسر ابن عباس سورة النور فلما أتى على هذه الآية ﴿ إن الذين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات ﴾ إلى آخر الآية قال : هذه في شأن عائشة وأزواج النبي على خاصة ، وهي مبهمة ليس فيها توبة (٢) ومن قذف امرأة مؤمنة فقد جعل الله له توبة ، ثم قرأ ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا ﴾ (٣) بأرْبَعَةِ شُهَدَاءَ ﴾ إلى قوله ﴿ إلا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا ﴾ (٣) فجعل لهؤلاء توبة ، ولم يجعل لأولئك توبة ، قال : فهم رجل أن يقوم فيقبل فجعل لهؤلاء توبة ، ولم يجعل لأولئك توبة ، قال : فهم رجل أن يقوم فيقبل

سورة النور آية رقم ٢٣ .

 <sup>(</sup>۲) الخبر أورده ابن جرير ، وهو فيما نقله ابن كثير عنه في تفسير الآية [ راجع هـذا التفسير
 ۲۷۲ / ۳] .

<sup>(</sup>٣) سورة النور آية رقم ٤ ـ ٥ .

رأسه من حسن ما فسر .

وقال أبو سعيد الأشج: حدثنا عبدالله بن خراش عن العوام، عن سعيد ابن المسيب عن ابن عباس ﴿ إِن الذين يرمون المحصنات الغافلات ﴾ نزلت في عائشة خاصة، واللعنة في المنافقين عامة.

فقد بين ابن عباس أن هذه الآية إنما نزلت فيمن يقذف عائشة وأمهات المؤمنين ؛ لما في قذفهن من الطعن على رسول الله على وعيبه فإن قذف المرأة أذى لزوجها ، كما هو أذى لابنها لأنه نسبة له إلى الدياثة وإظهار لفساد فراشه فإن زنا امرأته يؤذيه أذى عظيماً .

ولهذا جوز له الشارع أن يقذفها إذا زنت ودرأ الحد عنه باللعان ، ولم يبح لغيره أن يقذف امرأة بحال.

ولعل ما يلحق يعض الناس من العار والخزي بقذف أهله أعظم مما يلحقه لوكان هو المقذوف .

ولهذا ذهب الإمام أحمد في إحدى الروايتين المنصوصتين عنه إلى أن من قدف امرأة غير محصنة كالأمة والدمية ، ولها زوج أو ولد محصن حد لقذفها ؛ لما ألحقه من العار بولدها وزوجها المحصنين .

والرواية الأخرى عنه ، وهي قول الأكثرين أنه لا حد عليه ؛ لأنه أذى لهما ، لا قذف لهما ، والحد التام إنما يجب بالقذف ، وفي جانب النبي الذي كقذفه ، ومن يقصد عيب النبي الله بعيب أزواجه فهو منافق وهذا معنى قول ابن عباس : اللعنة في المنافقين عامة . وقد وافق ابن عباس جماعة ، فروى الإمام أحمد والأشج عن خصيف قال : سألت سعيد بن جبير فقلت : الزنا أشد ، أو قذف المحصنة ؟ قال : لا ، بل الزنا .

قال : قلت : فإن الله تعالى يقول ﴿ إن الله يعرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لعنوا في الدنيا والآخرة ﴾ .

فقال: إنما كان هذا في عائشة خاصة. وروى أحمد بإسناده عن أبي الجوزاء في هذه الآية ﴿ إِن الذين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لعنوا في الدنيا والآخرة ﴾.

فقال : إنما كان هذا في عائشة خاصة .

وروى أحمد بإسناده عن أبي الجوزاء في هذه الآية ﴿ إِنَّ الذَينَ يَرْمُـونَ المُحْصِناتِ الْعَافِلاتِ الْمؤمناتِ لَعَنُوا فِي الدُنيا والآخرة ﴾ .

قال: هذه الآية لأمهات المؤمنين حاصة وروى الأشج باسناده عن الضحاك في هذه الآية قال: هن نساء النبي على وقال معمر عن الكلبي: إنما عنى بهذه الآية أزواج النبي على ، فأما من رمى امرأة من المسلمين فهو فاسق ، كما قال الله تعالى . «أو يتوب » .

ووجه هذا أن لعنة الله في الدنيا والآخرة لا تستوجب بمجرد القذف فتكون اللام في قوله ﴿ المحصنات الغافلات المؤمنات ﴾ لتعريف المعهود ، والمعهود هنا أزواج النبي على الكلام في قصة الإفك ، ووقوع من وقع في أم المؤمنين عائشة ، أو يقصر اللفظ العام على سببه للدليل الذي يوجب ذلك .

ويؤيد هذا القول أن الله سبحانه رتب هذا الوعد على قذف محصنات غافلات مؤمنات وقال في أول السورة ﴿ وَالَّذِيْنَ يَرْمُونَ المُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَاتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ (١) الآية . فرتب الحدود والشهادة ، والفسق على مجرد قذف المحصنات ، فلا بد أن يكون المحصنات الغافلات المؤمنات لهن مزية على مجرد المحصنات ، وذلك والله أعلم لأن أزواج النبي على مشهود لهن بالإيمان لأنهن أمهات المؤمنين ، وهن أزواج نبيه في الدنيا والآخرة ، وعوام المسلمات إنما يعلم منهن في

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٤ .

الغالب ظاهر الإيمان ، ولأن الله سبحانه قال في قصة عائشة ﴿ وَالَّذِي تَوَلَّىٰ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١) .

فتخصيصه متولى كبره دون غيره دليل على اختصاصه بالعذاب العظيم .

وقال ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَته فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ لَمَسَّكُمْ فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢) .

فعلم أن العذاب العظيم لا يمس كل من قذف وإنما يمس متولي كبره فقط .

وقال هنا ﴿ ولهم عذاب عظيم ﴾ فعلم أن الذي رمى أمهات المؤمنين يعيب بذلك رسوله ﷺ ، وتولى كبر الإفك ، وهذه صفة المنافق ابن أبي (٣) ، والله أعلم أنه على هذا القول تكون هذه الآية حجة أيضاً موافقة لتلك الآية ، لأنه لما كان رمي أمهات المؤمنين أذى للنبي ﷺ لعن صاحبه في الدنيا والآخرة .

ولهذا قال ابن عباس : ليس فيها توبة ؛ لأن مؤذ النبي على لا تقبل توبته أو يريد إذا تاب من القذف حتى يسلم إسلاماً جديداً .

وعلى هـذا فرميهن نفـاق مبيح للذم ، إذا قصـد بـه أذى النبي على ، أو بعد العلم بأنهن أزواجه في الأخرة ، فإنه ما بغت امرأة نبى قط .

ومما يدل على أن قذفهن أذى للنبي على ما خرجاه في الصحيحين في حديث الإفك عن عائشة قالت « فقام رسول الله على فاستعذر من عبدالله بن أبي بن سلول قالت : فقال رسول الله على وهو على المنبر : يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل قد بلغني أذاه عن أهل بيتي ، فوالله ما علمت

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ١١ .

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ۱٤.

<sup>(</sup>٣) هو عبدالله بن أبي مالك بن الحارث بن عبيد الخزرجي المشهور بابن سلول توفي عام ٩ هـ =

على أهلي إلا خيراً ، ولقد ذكروا رجلًا ما علمت عليه إلا خيراً ، وما كان يدخل على أهلى إلا معى » (١) .

فقام سعد بن معاذ الأنصاري فقال: أنا أعذرك منه يا رسول الله إن كان من الأوس ضربنا عنقه ، وإن كان من إخواننا الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك ، فقام سعد بن عبادة وهو سيد الخزرج وكان رجلًا صالحاً ، ولكن احتملته الحمية ، وقال لسعد بن معاذ: لعمر الله لا تقتلنه ولا تقدر على قتله ، فقام أسيد بن حضير ، وهو ابن عم سعد بن معاذ فقال لسعد بن عبادة: كذبت ، لعمر الله لنقتلنه فإنك منافق تجادل عن المنافقين قالت: فثار الحيان الأوس والخزرج حتى هموا أن يقتتلوا ، ورسول الله على المنبر ، فلم يزل رسول الله على يخفضهم حتى سكتوا وسكت .

وفي رواية أخرى صحيحة أن هذه الآية في أزواج رسول الله ﷺ خاصة .

ويقول آخرون: يعني أزواج المؤمنين عامة. وقال أبو سلمة: قذف المحصنات من الموجبات ثم قرأ ﴿ إِنَّ الذين يرمون المحصنات ﴾ الآية وعن عمر بن قيس قال: «قذف المحصنة يحبط عمل تسعين سنة » رواه الأشنج (۲).

وهذا قول كثير من الناس ، ووجهه ظاهر الخطاب فإنه عام فيجب إجراؤه على عمومه إذ لا موجب لخصوصه وليس هو مختصاً بنفس السبب بالاتفاق ، لأن حكم غير عائشة من أزواج النبي على داخل في العموم ، وليس هو من السبب ، ولأنه لفظ جمع ، والسبب في واحدة هنا ولأن قصر عمومات

 <sup>[</sup>وراجع في ترجمته: تاريخ الخميس ۲ : ۱٤٠ وامتاع السماع ۱ : ۹۹ و ۱۰۰ و ۱۲۰، ۱۲۰،
 ۴٤٩ ، ۴٥٠ وطبقات ابن سعد القسم الثانى من الجزء الثالث ۹۰ ] .

<sup>(</sup>١) سبق تخريج هذا الحديث في هذه السورة .

<sup>(</sup>٢) الخبر أخرجه البزار في مسنده كما أخرجه الطبراني والحاكم من حديث حـذيفة بن اليمـان قال =

القرآن على أسباب نزولها باطل فإن عامة الآيات نزلت بأسباب اقتضت ذلك ، وقد علم أن شيئاً منها لم يقصر على سببه .

والفرق بين الآيتين أنه في أول السورة ذكر العقوبات المشروعة على أيدي المكلفين من الجلد ورد الشهادة والتفسيق ، وهنا ذكر العقوبة الواقعة من الله سبحانه وهي اللعنة في الدارين والعذاب العظيم وقد ورد عن النبي على من غير وجه عن أصحابه أن قذف المحصنات من الكبائر .

وفي لفظ في الصحيح « قذف المحصنات الغافلات المؤمنات »  $^{(1)}$  .

ثم اختلف هؤلاء فقال أبو حمزة الثمالي: بلغنا أنها نزلت في مشركي أهل مكة إذ كان بينهم وبين رسول الله على عهد، فكانت المرأة إذا خرجت إلى رسول الله على إلى المدينة مهاجرة قذفها المشركون من أهل مكة وقالوا: إنها خرجت تفجر فعلى هذا يكون فيمن قذف المؤمنات قذفاً يصدهن به عن الإيمان، يقصد بذلك ذم المؤمنين لينفر الناس عن الإسلام، كما فعل كعب ابن (٢) الأشرف وعلى هذا فمن فعل ذلك فهو كافر، وهو بمنزلة النبي على .

وقوله: إنها نزلت زمن العهد، يعني والله أعلم أنه عنى بها مثل أولئك المشركين المعاندين، وإلا فهذه الآية نزلت ليالي الإفك في غزوة بني المصطلق قبل الخندق، والهدنة كانت بعد ذلك بسنتين. ومنهم من أجراها على ظاهرها وعمومها لأن سبب نزولها قذف عائشة، وكان فيمن قذفها مؤمن ومنافق، وسبب النزول لا بد أن يندرج في العموم، ولأنه لا موجب

الهيثمي: فيه ليث بن سليم وهو ضعيف وهو يحسن حديثه ، وبقية رجاله رجال الصحيح .
 [ راجع الجامع الصغير بشرح الفيض ٤٧٤ / ٢ ، وتفسير ابن كثير ٢٧٧ / ٣] .

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الامام البخاري في كتاب الحدود ٤٤ باب رمي المحصنات ﴿ والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ﴾ ، ٦٨٥٧ بسنده عن أبي هريرة عن النبي ـ ﷺ وذكره .

<sup>(</sup>٢) هو كعب بن الأشرف الطائي من بني نبهان ، شاعر جاهلي توفي عام ٣ هـ [ راجع الروض =

لتخصيصها ، والجواب على هذا التقدير أنه سبحانه قال هنا : ﴿ لعنوا في الدنيا والآخرة ﴾ على بناء الفعل للمفعول ولم يسم اللاعن . وقال في الآية الأخرى . ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ الله وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ الله في اللَّذُيْيَا وَالآخِرَةِ ﴾ (١) وإذا لم يسم الفاعل جاز أن يلعنهم غير الله من الملائكة والناس وجاز أن يلعنهم الله في وقت ، وجاز أن الله يتولى لعنة يلعنهم الله في وقت ويلعنهم بعض خلقه في وقت ، وجاز أن الله يتولى لعنة بعضهم ، وهو من كان قذفه طعناً في الدين ، ويتولى خلقه لعنة الآخرين ، وإذا كان اللاعن مخلوقاً فلعنه قد يكون بمعنى الدعاء عليهم ، وقد يكون بمعنى أنهم يبعدونهم عن رحمة الله .

ويؤيد هذا أن الرجل إذا قذف امرأته تلاعنا . وقال الزوج في الخامسة لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين ، فهو يدعو على نفسه إن كان كاذباً في القذف أن يلعنه الله كما أمر الله ورسوله أن يباهل من حاجة في المسيح بعدما جاءه من العلم بأن يبتهلوا فيجعلوا لعنة الله على الكاذبين ، فهذا مما يلعن به القاذف ، ومما يلعن به أن يجلد وأن ترد شهادته ويفسق فإنه عقوبة له ، واقصاء له عن مواطن الأمن والقبول ، وهي من رحمة الله ، وهذا بخلاف من أخبر الله أنه لعنه في الدنيا والآخرة ، فإن لعنة الله توجب زوال النصر عنه من كل وجه وبعده عن أسباب الرحمة في الدارين .

ومما يؤيد الفرق أنه قال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُوْنَ اللهِ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهِ فِي اللَّذِينَ يُؤْذُوْنَ اللهِ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ الله فِي اللَّذِينَ وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهيناً ﴾ (٢) .

ولم يجيء اعداد العذاب المهين في القرآن إلا في حق الكفار كقوله ﴿ اللَّـذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ الله مِن فَضْلِهِ

<sup>=</sup> الأنف ٢ : ١٢٣ وامتاع الأسماع ١ :١٠٩،١٠٧ وابن الأثير ٢ :٥٣ ، والطبري ٣ : ٢ والمحبر ١٠٠ ١١٧ و ٢٠١٠ و ١١٠ والمحبر

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية رقم ٥٧ . `

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب آية رقم ٧٥ .

وَأَعْتَـدْنَا لِلْكَـافِرِينَ عَـذَاباً مُهِينـاً ﴾ (١) وقـولـه ﴿ وَخُـذُوا حِـذْرَكُمْ إِنَّ الله أَعَـدًّ لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ (٢) وقوله :

﴿ فَبَاؤُوا بِغَضَبٍ عَلَىٰ غَضَبٍ وَلِلْكَ افِرِينَ عَـٰذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٣) . وقوله : ﴿ أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِنْماً وَلَهُمْ غَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٤) وقوله :

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٥). ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ آيَاتِنَا شَيْئًا اتَّخَذَهَا هُزُواً أُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٦). ﴿ وَقَدْ أَنْزَلْنَا آيَاتِنَا شَيْئًا اتَّخَذَهَا هُزُواً أَوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٧). ﴿ اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٧). ﴿ اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ الله فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٨).

وأما قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَعْصِ الله وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ فَاراً خَالِماً فِيهَا وَلَهُ عَلَما بُهُ عَلَما الله أعلم فيمن جحد الفرائض واستخف بها على أنه لم يذكر أن العذاب أعد له ، وأما العذاب العظيم فقد جاء وعيداً للمؤمنين في قوله ﴿ لَوْلاَ كِتَابٌ مِنَ اللهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١٠). وقوله : ﴿ وَلَوْلاَ فَضْلُ الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنيا وَالاَّخِرَةِ لَمَسَّكُمْ فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيْهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١١).

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية رقم ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية رقم ٩٠ .

 <sup>(</sup>٤) سورة آل عمران آية رقم ١٧٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة الحج آية رقم ٥٧ .

<sup>(</sup>٦) سورة الجاثية آية رقم ٩ .

<sup>(</sup>V) سورة المجادلة آية رقم o.

<sup>(</sup>٨) سورة المجادلة آية رقم ١٦.

<sup>(</sup>٩) مىورة النساء آية رقم ١٤.

<sup>(</sup>١٠) سورة الأنفال آية رقم ٦٨ .

<sup>(</sup>١١) سورة النور آية رقم ١٤ .

وفي المحارب ﴿ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ في الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١) .

وفي القاتل: ﴿ وَغَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيماً ﴾ (٢) وقوله ﴿ وَلاَ تَتَّخِذُوا أَيْمَانَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ فَتَزِلَّ قَدَمٌ بَعْدَ ثُبُوتِهَا وَتَذُوقُوا السُّوءَ بِمَا صَدَدْتُمْ عَنْ سَبِيلِ الله وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٣) وقد قال سبحانه ﴿ وَمَنْ يُهِنِ الله فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ ﴾ (٤) وذلك لأن الاهانة اذلال وتحقير وخزي . وذلك قدر زائد على ألم العذاب فقد يعذب الرجل الكريم ولا يهان . فلما قال في هذه الآية ﴿ وأعد لهم عذاباً مهيناً ﴾ علم أنه من جنس العذاب الذي توعد به الكفار والمنافقين ، ولما قال هناك ﴿ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٥) جاز أن يكون من جنس العذاب في قوله ﴿ لمسكم فيما أفضتم فيه عذاب عظيم ﴾ .

ومما يبين به الفرق أيضاً سبحانه قال هناك ﴿ وأعد لهم عذاباً مهيناً ﴾ والعذاب إنما أعد للكافرين ، فإن جهنم لهم خلقت لأنهم لا بد أن يدخلوها وما هم منها بمخرجين .

وأهل الكبائر من المؤمنين يجوز أن يدخلوها إذا غفر الله لهم ، وإذا دخلوها فإنهم يخرجون منها ولو بعد حين . قال سبحانه ﴿ وَاتَّقُوا النّارَ الَّتِي الْكَافِرِينَ ﴾ (٦) .

فأمر سبحانه المؤمنين أن لا يأكلوا الربا وأن يتقوا الله ، وأن يتقوا النار التي أعدت للكافرين . فعلم أنهم يخاف عليهم من دخول النار إذا أكلوا الربا

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية رقم ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية رقم ٩٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة النحل آية رقم ٩٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحج آية رقم ١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة آية رقم ٣٣.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران آية رقم ١٣١.

وفعلوا المعاصي مع أنها معدة للكافرين لا لهم ، ولذلك جاء في الحديث: أما أهل النار الذين هم أهلها فإنهم لا يموتون فيها ولا يحيون. وأما أقوام لهم ذنوب فيصيبهم سفع من نار ثم يخرجهم الله منها » (۱) وهذا كما أن الجنة أعدت للمتقين الذين ينفقون في السراء والضراء وإن كان يدخلها الأبناء بعمل آبائهم ويدخلها قوم بالشفاعة ، وقوم بالرحمة وينشىء الله لما فضل منها خلقاً آخر في الدار الآخرة فيدخلهم إياها وذلك لأن الشيء إنما يعد لمن يستوجبه ويستحقه ، ولمن أولى الناس به ، ثم قد يدخل معه غيره بطريق التبع أو لسبب آخر ، والله أعلم .

#### سئل شيخ الإسلام:

عن قوله تعالى : ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضَّوْا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوْا فَكُو فَكُو اللّهُ خَبِيْرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ . وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ فُرُوجَهُنَ ، وَلا يُبْدِيْنَ زِيِنَتَهُنَّ إلاَّ مَا ظَهرَ مِنْهَا ﴾ (٢)الآية .

والحديث عن النبي ﷺ في ذكر زنا الأعضاء كلها » وماذا على الرجل إذا مس يد الصبي الأمرد ، فهل هو من جنس النساء ينقض الوضوء أم لا ؟ .

وما على الرجل إذا جاءت إلى عنده المردان .

ومد يده الى هذا وهذا ويتلذذ بذلك. وما جاء في التحريم من النظر إلى وجه الأمرد الحسن ؟ وهل هذا الحديث المروي : أن النظر إلى الوجه المليح عبادة (٣) محيح » أم لا ؟ وإذا قال أحد : أنا ما أنظر إلى المليح الأمرد لأجل

<sup>(</sup>١) سبق تخريج هذا الحديث.

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ۳۰ - ۳۱ .

<sup>(</sup>٣) نقل ابن القيم عن شيخه ابن تيمية أنه سئل عن حديث النظر إلى الوجه الجميل عبادة ، فأجاب بأنه كذب باطل عن رسول الله ﷺ لم يروه أحد باسناد صحيح ، بل هـو من الموضوعات ومثله =

شيء ولكني إذا رأيته قلت : سبحان الله تبارك الله أحسن الخالقين ، فهل هذا القول صواب أم لا ؟ أفتونا مأجورين .

فأجاب : قدس الله روحه ، ونـور ضريحـه ورحمه ورضي عنـه ، ونفع بعلومه وحشرنا في زمرته :

الحمد لله إذا مس الأمرد لشهوة ففيه قولان في مذهب أحمد وغيره .

أحدهما: انه كمس النساء لشهوة ينقض الوضوء ، وهو المشهور في مذهب مالك ، وذكره القاضي أبو يعلى (١) من شرح المذهب ، وهو أحد الوجهين في مذهب الشافعي و « الثاني » أنه لا ينقض ، وهو المشهور من مذهب الشافعي والقول الأول أظهر ، فإن الوطء في الدبر يفسد العبادات التي تفسد بالوطء في القبل ، كالصيام والإحرام والإعتكاف ، ويوجب الغسل كما يوجبه هذا ، فتكون مقدمات هذا في باب العبادات كمقدمات هذا ، فلو مس الأمرد لشهوة ، وهو محرم فعليه دم ، كما عليه لو مس أجنبية لشهوة ، وكذلك إذا مس الأمرد لشهوة وجب أن يكون كما لو مس الأمرد لشهوة وجب أن يكون كما لو مس الأمرد لشهوة وجب أن يكون كما لو مس المرأة لشهوة في نقض الوضوء والذي لا ينتقض الوضوء بمسه يقول : إنه لم يخلق محلاً لذلك ، فيقال :

لا ريب أنه لم يخلق لذلك ، وأن الفاحشة اللوطية من أعظم المنحرمات ، لكن هذا القدر لم يعتبر في بعض الوطء فلو وطأ في الدبر تعلق به ما ذكر من الأحكام ، وإن كان الدبر لم يخلق محلاً للوطء ، مع أن نفوة الطباع من الوطء في الدبر أعظم من نفرتها عن الملامسة ، ونقض الوضوء باللمس يراعى فيه حقيقة الحكمة وهو أن يكون المس لشهوة عند الأكثرين ، كمالك وأحمد وغيرهما ، يراعى كما يراعى مثل ذلك في الإحرام

النظر الى الخضرة يزيد في البصر ، والنظر الى المرأة الحسناء يـزيد في البصـر ، فإنـه موضـوع كما
 قاله الصنعاني [ راجع كشف الحفاء : ٣٩٤ ].

<sup>(</sup>١) سبق الترجمة له في هذا الجزء.

والإعتكاف ، وغير ذلك .

وعلى هذا القول فحيث وجد اللمس لشهوة تعلق به الحكم حتى لـ و مس بنته وأخته وأمه لشهوة انتقض وضوءه فكذلك من الأمرد .

وأما الشافعي وأحمد من رواية فيعتبر المظنة وهو أن النساء مظنة الشهوة . فينتقض الوضوء سواء كان بشهوة أو بغير شهوة ، ولهذا لا ينتقض مس المحارم لكن لو مس ذوات محارمه لشهوة فقد وجدت حقيقة الحكمة ، وكذلك إذا مس الأمرد لشهوة ، والتلذذ بمس الأمرد ـ كمصافحته ونحو ذلك حرام بإجماع المسلمين كما يحرم التلذذ بمس ذوات المحارم والأجنبية كما أن الجمهور على أن عقوبة اللوطي أعظم من عقوبة الزنا بالأجنبية ، فيجب قتل الفاعل والمفعول به سواء كان أحدهما محصناً أو لم يكن ، وسواء كان أحدهما مملوكاً للآخر أو لم يكن(١) كما جاء ذلك في السنن عن النبي وعمل به أصحابه من غير نزاع يعرف بينهم ، وقتله بالرجم كما قتل الله قوم لوط ، وبذلك جاءت الشريعة في قتل الزاني أنه بالرجم كما قتل الله قوم ماعز بن مالك ، والغامدية ، واليهوديين ، والمرأة التي أرسل إليها أنيسا ، وقال : اذهب إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها "(١) فرجمها والنظر الى وجه الأمرد بشهوة كالنظر إلى وجه ذوات المحارم والمرأة الأجنبية بالشهوة ، سواء كانت الشهوة شهوة الوطء ، أو كانت شهوة التلذذ بالنظر ، كما يتلذذ بالنظر الى وجه المرأة الأجنبية ، كان معلوماً لكل أحد أن هذا حرام فكذلك النظر الى وجه المرأة الأجنبية ، كان معلوماً لكل أحد أن هذا حرام فكذلك النظر وجه المرأة الأجنبية ، كان معلوماً لكل أحد أن هذا حرام فكذلك النظر الى وجه المرأة الأجنبية ، كان معلوماً لكل أحد أن هذا حرام فكذلك النظر

<sup>(</sup>١) الخبر في ذلك عن عكرمة عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: من وجدةوه يعمل عمل قوم لوط فاقتلوا الفاعل والمفعول به ، رواه الخمسة إلا النسائي ، كما أخرجه الحاكم والبيهقي ، وقال الحافظ رجاله موثقون إلا أن فيه اختلاف . الترمذي : إنما يعرف هذا الحديث عن ابن عباس عن النبي ﷺ - من هذا الحوجه ، وفي الباب عن ابي هريرة عند ابن ماجه والحاكم أن النبي - ﷺ - قال : اقتلوا الفاعل والمفعول به أحصنا أو لم يحصنا » وإسناده ضعيف . راجع المنتقى بشرح نيل الأوطار ٧ : ١٢٢ .

<sup>(</sup>٢) راجع المنتقى بشرح نيل الأوطار ٧: ٩١.

إلى وجه الأمرد باتفاق الأئمة . .

وهو قول القائل: إن النظر إلى وجه الأمرد عبادة ، كقوله « إن النظر إلى وجوه النساء الأجانب ، والنظر إلى محارم الرجل كبنت الرجل وأمه وأخته عبادة ، ومعلوم أن من جعل هذا النظر المحرم عبادة فهو بمنزلة من جعل الفواحش عبادة . قال الله تعالى . . : ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا الْفُواحش عبادة . قال الله تعالى . . : ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا الله مَا لا الله مَا لا يَأْمُر بِالفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى الله مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (١).

ومعلوم أنه قد يكون في صور النساء الأجنبيات وذوات المحارم من الإعتبار والدلالة على الخالق من جنس ما في صور المردان ، فهل يقول مسلم إن للإنسان أن ينظر على هذا الوجه إلى صور النساء نساء العالمين ، وصور محارمه ، ويقول : إن ذلك عبادة ، بل من جعل مثل هذا النظر عبادة فإنه كافر مرتد ، يجب أن يستتاب فإن تاب ، وإلا قتل .

وهو بمنزلة من جعل إعانة طالب الفاحشة عبادة أو جعل تناول يسير الخمر عبادة ، أو جعل السكر من الحشيشة عبادة ، فمن جعل المعاونة بقيادة أو غيرها عبادة ، أو جعل شيئاً من المحرمات التي يعلم تحريمها في دين

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ٢٨ .

كانت العرب ما عدا قريشاً لا يطوفون بالبيت في ثيابهم التي لبسوها ويتأولون في ذلك أنهم لا يطوفون في ثيابهم ، ومن أعاره يطوفون في ثيابهم ، ومن أعاره أحس ثوباً طاف فيه ومن معه ثوب جديد طاف فيه ثم يلقيه فلا يتملكه أحد ، ومن لم يجد ثوباً جديداً ولا أعاره أحس ثوباً طاف عرياناً وربما كانت امرأة فتطوف عريانة فتجعل على فرجها شيئاً ليستره بعض الستر فتقول :

اليوم يبدو بعضه أو كله وما بدا منه فلا أحله واكثر ما كان النساء يطفن عراة بالليل ، وكان هذا شيئاً قد ابتدعوه من تلقاء أنفسهم ، واتبعوا فيه آباءهم ويعتقدون أن فعل آبائهم مستند إلى أمر شرعي فانكر الله تعالى عليهم ذلك فقال : ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحْشَةَ قَالُوا وَجَدَنَا عَلَيْهِا آبَاءَنَا وَاللهُ أَمْرِنَا بِهَا ﴾ .

الإسلام عبادة ، فإنه لمستتاب فإن تاب وإلا قتل .

وهو مضاه به للمشركين ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا ، وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا ، قُلْ إِنَّ الله لاَ يَأْمُرُ بِالفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى الله مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾(١)

وفاحشة أولئك إنما كانت طوافهم بالبيت عراة وكانوا يقولون : لا نطوف في الثياب التي عصينا الله فيها ، فهؤلاء إنما كانوا يطوفون عراة على وجه اجتناب ثياب المعصية ، وقد ذكر الله عنهم ما ذكر ، فكيف بمن جعل جنس الفاحشة المتعلقة بالشهوة عبادة ؟ ! .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ٢٨ وقد جاءت هذه الآية محرفة في المطبوعة حيث ذكرت ﴿والَّذِينَ إِذَا ﴾.

# فصـــل في تحريم النظر الى العورات

والله سبحانه قد أمر في كتابه بغض البصر ، وهو نوعان : غض البصر عن العورة ، وغضه عن محل الشهوة فالأول : كغض الرجل بصره عن عورة غيره ، كما قال النبي على . . «لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل ، ولا المرأة إلى عورة المرأة »(١).

ويجب على الإنسان أن يستر عبورته ، كما قال لمعباوية بن حيدة . . « احفظ عورتك إلا من زوجتك أو ما ملكت يمينك »(٢) .

قلت : فإذا كان أحدنا مع قومه قال . . «إن استطعت أن لا تريها أحداً فلا يرينها ».

قلت: فإذا كان أحدنا خالياً ؟

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الإمام مسلم في كتاب الحيض باب تحريم النظر إلى العورات حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة ، حدثنا زيد بن الحباب عن الضحاك بن عثمان قال أخبرني زيد بن أسلم عن عبد الرحمن بن أبي سعيد الحدري عن أبيه أن رسول الله على قال : وذكره .

وفيه زيادة ( ولا يفضي الرجل إلى الرجل في ثوب واحد ، ولا تفضي المرأة إلى المرأة في الثوب الواحد ) .

 <sup>(</sup>۲) الحديث رواه أبو داود في الحمام ، وفي كتاب الأدب ۲۲ ، والترمذي في كتاب الأدب ۲۲ ، ۳۹
 وابن ماجه في النكاح ۲۸ واحمد بن حنبل في المسند ٥: ٤ ( حلبي ) .

قال: « فالله أحق أن يستحيى منه من الناس »(١)ويجوز كشفها بقدر الحاجة ، كما تكشف عند التخلي وكذلك إذا اغتسل الرجل وحده ـ بحيث يجد ما يستره ـ فله أن يغتسل عرياناً ، كما اغتسل موسى عرياناً وأيوب ، وكما في اغتسال النبي على يوم الفتح ، واغتساله في حديث ميمونة .

وأما النوع الثاني من النظر \_ كالنظر الى الزينة الباطنة من المسرأة الأجنبية \_ فهذا أشد من الأول كما أن الخمر أشد من الميتة والدم ولحم الخنزير ، وعلى صاحبها الحد ، وتلك المحرمات إذا تناولها مستحلاً لها كان عليه التعزير ، لأن هذه المحرمات لا تشتهيها النفوس كما تشتهي الخمر ، وكذلك النظر إلى عورة الرجل لا يشتهى كما يشتهى النظر إلى النساء ونحوهن وكذلك النظر الى الأمرد بشهوة هو من هذا الباب وقد اتفق العلماء على تحريم ذلك كما اتفقوا على تحريم النظر الى الأجنبية وذوات المحارم بشهوة والخالق سبحانه يسبح [له] عند رؤية مخلوقاته كلها، وليس خلق الأمرد بأعجب في قدرته من خلق ذي اللحية ولا خلق النساء بأعجب في قدرته من خلق الرجال فتخصيص الإنسان بالتسبيح بحال نظره إلى الأمرد دون غيره كتخصيصه بالتسبيح بالنظر إلى المرأة دون الرجل ، وما ذاك لأنه أدل على عظمة الخالق عنده ولكن لأن الجمال يغير قلبه وعقله ، وقد يذهله ما رآه ، فيكون تسبيحه لما حصل من نفسه من الهوى ، كما أن النسوة لما رأين يوسف فيكون تسبيحه لما حصل من نفسه من الهوى ، كما أن النسوة لما رأين يوسف فيكون تسبيحه لما حصل من نفسه من الهوى ، كما أن النسوة لما رأين يوسف كريم في (أكبرنه وقطعن أيديه في قدرة الرهم وقله الم الله وكريم كريم و (أكبرنه والله والله

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: (إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم ، وإنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم )(٣).

<sup>(</sup>١) الحديث رواه أبو داود في الحمام حديث ٩ والترمذي في الأدب ٢٢ ، ٣٩ وابن ماجة في النكاح ٢٨ وأحمد بن حنبل في المسند ٥ : ٤ (حلبي ) .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف آيـة رقم ٣١ .

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الإمام مسلم في كتاب البر ٢٣ وابن ماجه في كتاب الزهد ٩ ، والإمام أحمد بن حنبل =

فإذا كان الله لا ينظر إلى الصور والأموال ، وإنما ينظر إلى القلوب والأعمال فكيف يفضل الشخص بما لم يفضله الله به ، وقد قال تعالى :

﴿ وَلَا تَمُدُّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيْهِ ﴾ (١).

وقال في المنافقين : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ كَأَنَّهُمْ كَأَنَّهُمْ كَأَنَّهُمْ الْعَدُو فَاحْذَرْهُمْ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ ﴾ (٢) .

فإذا كان هؤلاء المنافقون الذين تعجب الناظر أجسامهم لما فيه من البهاء والرواء والزينة الظاهرة ، وليسوا ممن ينظر إليه لشهوة قد ذكر الله عنهم ما ذكر ، فكيف بمن ينظر إليه لشهوة .

وذلك أن الإنسان قد ينظر إليه لما فيه من الإيمان والتقوى وهنا الإعتبار بقلبه وعمله لا بصورته ، وقد ينظر إليه لما فيه من الصورة الدالة على المصور فهذا حسن ، وقد ينظر إليه من جهة استحسان خلقه ، كما ينظر إلى الخيل والبهائم وكما ينظر إلى الأشجار والأنهار والأزهار ، فهذا أيضاً إذا كان على وجه استحسان الدنيا والرئاسة والمال فهو مذموم بقوله : ﴿ وَلاَ تَمُدُّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتّعْنَا بِهِ أَزْ وَاجاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ (٣).

<sup>=</sup> في المسند ۲ : ۲۸۰ ، ۳۹۰ (حلبي ) .

<sup>(</sup>١) سورة طه آية رقم ١٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة المنافقون آية رقم ٤ قال الإمام أحمد: حدثني يزيد، حدثنا عبد الملك بن قدامة الجمحي عن إسحاق بن بكير أبي الفرات عن سعيد بن أبي سعيد المقبري عن أبيه عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن النبي على قال : إن للمنافقين علامات يعرفون بها : تحيتهم لعنة ، وطعامهم نهبة وغنيمتهم غلول ، ولا يقربون المساجد إلا هجراً ، ولا يأتون الصلاة إلا دبراً ، مستكبرين لا يألفون ولا يؤلفون ، خشب بالليل ، صخب بالنهار وقال يزيد بن مرة : صخب بالنهار » .

<sup>(</sup>٣) سورة طه آية رقم ١٣١ .

وأما إن كان على وجه لا ينتقص الدين ، وإنما فيه راحة النفس فقط كالنظر إلى الأزهار ، فهذا من الباطل الذي لا يستعان به على الحق .

وكل قسم من هذه الأقسام متى كان معه شهوة كان حراماً بلا ريب ، سواء كانت شهوة تمتع بالنظر أو كان نظراً بشهوة الوطء ، وفرق بين ما يجده الإنسان عند نظره إلى الأشجار والأزهار ، وما يجده عند نظره إلى النسوان والمردان .

فلهذا الفرقان افترق الحكم الشرعي فصار النظر الى المردان ثلاثة أقسام:

أحدها: ما تقترن به الشهوة فهو محرم بالإتفاق والثاني: ما يجزم أنه لا شهوة معه كنظر الرجل الورع إلى ابنه الحسن ، وابنته الحسنة ، وأمه الحسنة فهذا لا يقترن به شهوة إلا أن يكون الرجل من أفجر الناس ، ومتى اقترنت به الشهوة حرم ، وعلى هذا نظر من لا يميل قلبه إلى المردان ، كما كان الصحابة وكالأمم الذين لا يعرفون هذه الفاحشة ، فإن الواحد من هؤلاء لا يفرق من هذا الوجه بين نظره إلى ابنه وابن جاره وصبي أجنبي لا يخطر بقلبه شيء من الشهوة لأنه لم يعتد ذلك ، وهو سليم القلب من قبل ذلك ، وقد كانت الإماء على عهد الصحابة يمشين في الطرقات مكشفات الرؤوس ويخدمن الرجال مع سلامة القلوب ، فلو أراد الرجل أن يترك الإماء التركيات الحسان يمشين بين الناس في مثل هذه البلاد والأوقات كما كان أولئك الاماء

<sup>=</sup> قال ابن أبي حاتم ذكر عن وكيع بن الجراح ، حدثنا موسى بن عبيدة عن يزيد بن عبدالله بن قسيط عن أبي رافع \_صاحب النبي على قال : ضاف النبي في ضيف ، ولم يكن عند النبي في أمر يصلحه فأرسل إلى رجل من اليهود .

<sup>«</sup> يقول لك محمد رسول الله أسلفني دقيقاً إلى هلال رجب قال: لا. إلا برهن - فأتيت النبي ﷺ - فأخبرته فقال: لا . إلا برهن - فأتيت النبي ﷺ - فأخبرته فقال: أما والله إني لأمين من في السماء ، وأمين من في الأرض ، ولئن أسلفني أو باعني لأؤ دين إليه » . فلما خرجت من عنده نزلت هذه الآية ﴿ لا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا ﴾ سورة طه آية رقم 1٣١ .

يمشين كان هذا من باب الفساد .

وكذلك المردان الحسان لا يصلح أن يخرجوا من الأمكنة والأزقة التي يخاف فيها الفتنة بهم إلا بقدر الحاجة ، فلا يمكن الأمرد الحسن من التبرج ولا من الجلوس في الحمام بين الأجانب ، ولا من رقصه بين الرجال ، ونحو ذلك مما فيه فتنة للناس والنظر إليه كذلك .

وإنما وقع النزاع بين العلماء في القسم الثالث من النظر وهو النظر إليه بغير شهوة، لكن مع خوف ثورانها ففيه وجهان في مذهب أحمد، أصحهما وهو المحكي عن نص الشافعي وغيره أنه لا يجوز و « الثاني » يجوز لأن الأصل عدم ثورانها ، فلا يحرم بالشك بل قد يكره ، والأول هو الراجح كما أن الراجح في مذهب الشافعي وأحمد أن النظر إلى وجه الأجنبية من غير حاجة لا يجوز ، وإن كانت الشهوة منتفية ، لكن لأنه يخاف ثورانها ، ولهذا حرم الخلوة بالأجنبية ؛ لأنه مظنة الفتنة ، والأصل أن كلما كان سبباً للفتنة فإنه لا يجوز ، فإن الذريعة إلى الفساد سدها إذا لم يعارضها مصلحة راجحة ولهذا كان النظر الذي قد يفضي إلى الفتنة محرماً إلا إذا كان لحاجة راجحة ، مثل نظر الخاطب والطبيب وغيرهما ، فإنه يباح النظر للحاجة مع عدم الشهوة وأما النظر لغير حاجة إلى محل الفتنة فلا يجوز ومن كرر النظر إلى الأمرد ونحوه وأدامه ، وقال : إني لا أنظر لشهوة كذب في ذلك ، فإنه إذا لم يكن له داع يحتاج معه إلى النظر لم يكن النظر إلا لما يحصل في القلب من اللذة بذلك .

وأما نظر الفجأة فهو عفو إذا صرف بصره كما ثبت في الصحاح عن جرير قال: سألت رسول الله على عن نظر الفجأة قال « اصرف بصرك »(١) وفي السنن أنه قال لعلى ( رضى الله عنه ): يا على لا تتبع النظرة النظرة فإنما لك

<sup>(</sup>١) الحديث رواه ابو داود في النكاح ٤٣ والدارمي في الإستئذان ١٥ .

الأولى وليست لك الثانية<sup>(١)</sup> .

وفي الحديث الذي في المسند وغيره « النظر سهم مسموم من سهام إبليس ، وفيه من نظر إلى محاسن امرأة ثم غض بصره عنها أورث الله قلبه حلاوة عبادة يجدها إلى يوم القيامة ، أو كما قال (٢).

ولهـذا يقال: إن غض البصـر عن الصورة التي ينهى عن النـظر إليها، كالمرأة، والأمرد الحسن يورث ذلك ثلاث فوائد جليلة القدر.

«أحدها » حلاوة الإيمان ولذته التي هي أحلى وأطيب مما تركه لله ، فإن من ترك شيئاً لله عوضه الله خيراً منه ، والنفس تحب النظر إلى هذه الصور ، لا سيما نفوس أهل الرياضة والصفا فإنه يبقى فيها رقة تنجذب بسببها إلى الصور حتى تبقى الصور تخطف أحدهم وتصرعه كما يصرعه السبع .

ولهذا قال بعض التابعين : : ما أنا على الشاب التائب من سبع يجلس إليه بأخوف عليه من حدث جميل يجلس إليه .

وقال بعضهم : اتقوا النظر إلى أولاد الملوك فإن فتنتهم كفتنة العذارى .

وما زال أئمة العلم والدين كأثمة الهدى وشيوخ الطريق ـ يوصون بترك صحبة الأحداث حتى يروي عنه فتح الموصلي أنه قال : صحبت ثلاثين من الأبدال كلهم يوصيني عند فراقه بترك صحبة الأحداث .

وقال بعضهم: ما سقط عبد من عين الله إلا ابتلاه بصحبة هؤلاء الأنتان.

<sup>(</sup>١) الحديث رواه أبو داود في كتاب النكاح ٤٣ والترمذي في كتـاب الأدب ٢٨ والدارمي في الـرقاق ٣ واحمد بن حنبل في المسند ٥ : ٣٥٣ ، ٣٥٣ ( حلبي ). (٧) سبق تخريج هذا الحديث .

ثم النظر يولد المحبة فيكون علاقة لتعلق القلب بالمحبوب ، ثم صبابة لانصباب القلب إليه ، ثم غراماً للزومه للقلب ، كالغريم الملازم لغريمه ، ثم عشقا إلى أن يصير تتيماً ، والمتيم المعبد ، وتيم الله عبد الله ، فيبقى القلب عبداً لمن لا يصلح أن يكون أخاً ولا صادقاً .

وهذا إنما يتبلى به أهل الأعراض عن الإخلاص لله الـذين فيهم نوع من الشرك ، وإلا فأهل الإخلاص كما قال الله تعالى في حق يـوسف عليــه السلام :

#### ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُخْلَصِيْنَ ﴾(١).

فامرأة العزيز كانت مشركة فوقعت مع تزوجها فيما وقعت فيه من السوء ، ويوسف عليه السلام مع عزوبته ومراودتها له واستعانتها عليه بالسوء وعقوبتها له بالحبس على العفة عصمه الله بإخلاصه لله تحقيقاً لقوله . . ﴿ لَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِيْنَ إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾(٢).

قال تعالى : ﴿ إِنَّ عِبَادِي كَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إِلَّا مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغَاوِيْنَ ﴾ (٣).

والغي هو اتباع الهوى .

وهذا الباب من أعظم أبواب اتباع الهوى ومن أمر بعشق الصور من المتفلسفة ـ كابن سينا وذويه ، أو من الفرس ، كما يذكر عن بعضهم من جهال المتصوفة ـ فإنهم أهل ضلال ، فهم مع مشاركة اليهود في الغي ، والنصارى في الضلال زادوا على الأمتين في ذلك ، فإن هذا وإن ظن أن فيه منفعة للعاشق كتلطيف نفسه وتهذيب أخلاقه ، أو للمعشوق من السعى في

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية رقم ٧٤ .

<sup>(</sup>۲) سورة ص آیة رقم ۸۲ - ۸۳ .

<sup>(</sup>٣)، سورة الحجر آية رقم ٤٢ .

مصالحه ، وتعليمه وتأديبه ، وغير ذلك فمضرة ذلك أضعاف منفعته ، وأين إثم ذلك من نفعه ؟!

وإنما هذا كما يقال: إن في الزنا منفعة لكل منهما بما يحصل له من اللذة والسرور، ويحصل لها من الجعل وغير ذلك، وكما يقال: إن من شرب الخمر منافع بدنية ونفسية، وقال تعالى في الخمر والميسر: ﴿ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيْرٌ وَمَنافِعُ للنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾(١) وهذا قبل التحريم دع ما قاله عند التحريم وبعده، فإن التعبد بهذه الصورة من جنس الفواحش وباطنه من باطن الفواحش، وهو من باطن الإثم.

قال الله تعالى : ﴿ وَذَرُوا ظَاهِرَ الْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ﴾ (أ) وقال تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفُواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ (أ) .

وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُوْلُونَ عَلَى اللَّه مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (٤٠).

وليس بين ائمة الدين نزاع في أن هذا ليس بمستحب كما أنه ليس بواجب ، فمن جعله ممدوحاً وأثنى عليه فقد خرج عن إجماع المسلمين واليهود والنصارى ، بل وعما عليه العقلاء من بني آدم من جميع الأمم ، وهو ممن اتبع هواه بغير هدى من الله ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَنِ اتّبَعَ هَـوَاهُ بِغَيْرِ هُـدىً مِنَ اللهِ إِنَّ الله لا يهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِيْنَ ﴾ (٥) .

وقال تعالى : ﴿ وَأَمُّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَــوى فَإِنَّ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية رقم ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية رقم ١٢٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف آية رقم ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص آية رقم ٥٠.

الجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَىٰ ﴾ (١).

وقـال تعالى : ﴿ وَلَا تَتَبِع ِ الْهَوى فَيُضِلَك عَنْ سَبْيـل ِ اللَّهِ ، إِنَّ الـذَّيْنَ يَضِلُون عَنْ سَبِيلْ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيْدٌ بِمَا نَسُوْا يَوْمَ الْحِسَابِ ﴾ (٢)

وأما من نظر إلى المردان ظاناً أنه ينظر إلى مظاهر الجمال الإلهي وجعل هذا طريقاً له إلى الله ، كما يفعله طوائف من المدعين للمعرفة فقوله هذا أعظم كفراً من قول عباد الأصنام ، ومن كفر قوم لوط ، فهؤلاء من شر الزنادقة المرتدين ، الذين يجب قتلهم بإجماع كل أمة ، فإن عباد الأصنام قالوا . . ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّ بُونَا إِلَى الله زُلْفَى ﴾ (٣).

وهؤلاء يجعلون الله سبحانه موجوداً في نفس الأصنام وحالاً فيها ، فإنهم لا يريدون بظهوره وتجليه في المخلوقات أنها أدلة عليه ، وآيات له بل يريدون أنه سبحانه ظهر فيها وتجلى فيها .

ويشبهون ذلك بظهور الماء في الصوفة ، والزبد في اللبن ، والزيت في الزيتون ، والدهن في السمسم ، ونحو ذلك مما يقتضي حلول نفس ذاته في مخلوقاته ، أو اتحاده بها . فيقولون في جميع المخلوقات نظير ما قاله النصارى في المسيح خاصة ثم يجعلون المردان مظاهر الجمال فيقرون هذا

<sup>(</sup>١) سورة النازعات آية رقم ٤٠

<sup>(</sup>٢) سورة ص آية رقم ٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر آية رقم ٣ قال قتادة والسدي ، ومالك عن زيد بن أسلم وابن زيد إلا ليقربونا الى الله زلفي أي ليشفعوا لنا ويقربونا عنده منزلة ولهذا كانوا يقولون في تلبيتهم إذا حجوا في جاهليتهم لبيك لا شريك لك إلا شريكاً هو لك تملكه وما ملك وهذه الشبهة هي التي اعتمدها المشركون في قديم الدهر وحديثه وجاءتهم الرسل \_ صلوات الله وسلامه عليهم \_ أجمعين بردها والنهي عنها والدعوة إلى افراد العبادة لله وحده لا شريك له ، وأن هذا شيء اخترعه من عند أنفسهم لم يأذن الله فيه ولا رضي به بل أبغضه ونهى عنه قال تعالى : ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾.

وقال أيضاً : ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾.

الشرك الأعظم طريقاً إلى استحلال الفواحش ، بل إلى استحلال كل محرم ، كما قيل لأفضل مشايخهم التلمساني (١) ، إذا كان قولكم بأن الوجود واحد هو الحق ، فما الفرق بين أمي وأختي وبنتي ، حتى يكون هذا حلال وهذا حرام ؟.

قال: الجميع عندنا سواء ، لكن هؤلاء المحجوبون قالوا حرام ، فقلنا: حرام عليكم .

ومن هؤلاء الحلولية والإتحادية من يخص الحلول والإتحاد ببعض الأشخاص ، إما ببعض الأنبياء كالمسيح ، أو ببعض الصحابة كقول الغالية في علي ، أو ببعض الشيوخ كالحلاجية ونحوهم أو ببعض الملوك ، أو ببعض الصور ، كصور المردان .

ويقول أحدهم: إنما أنظر إلى صفات خالقي وأشهدها في هذه الصورة، والكفر في هذا القول أبين من أن يخفى على من يؤمن بالله ورسوله ولو قال مثل هذا الكلام في نبي كريم لكان كافراً فكيف إذا قاله في صبي أمرد؟.

فقبح الله طائفة يكون معبودها من جنس موطوئها .

وقد قال تعالى : ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابِاً أَيُّامُرُكُمْ بِالكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) هو سليمان بن علي بن عبد الله بن علي الكومي التلمساني ، عفيف الدين شاعر كومي الأصل (من قبيلة كومة) تنقل في بلاد الروم ، وسكن دمشق فباشر فيها بعض الأعمال ، وكان يتصوف ويتكلم على اصطلاح القوم يتبع طريقة ابن العربي في أقواله وأفعاله ، واتهمه فريق برقة الدين والميل الى مذهب النصيرية ، وصنف كتباً كثيرة منها (شرح مواقف النفري) وشرح فصوص الحكم لابن عربي ، وشرح منازل السائرين للهروي توفي عام ١٩٠٠ هـ . راجع النجوم الزاهرة ٨ : ٢٩ والبداية والنهاية ٢٩ : ٣٢٦ وشذرات الذهب ٥ : ٤١٣ .

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران آیة رقم ۸۰

فإذا كان من اتخذ الملائكة والنبيين أرباباً مع اعترافهم بأنهم مخلوقون لله كفاراً فكيف بمن اتخذ بعض المخلوقات أرباباً ؟! مع أن الله فيها ، أو متحد بها ، فوجوده وجودها ، ونحو ذلك من المقالات وأما الفائدة الثانية في غض البصر: فهو نور القلب والفراسة ، قال تعالى عن قوم لوط ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُوْنَ ﴾(١).

فالتعلق بالصور يوجب فساد العقل وعمى البصيرة ، وسكر القلب ، بـل جنونه كما قيل :

سکران: سکر هوی، وسکر مدامة فمتی یفیق من به سکران

وقيل أيضاً :

قالوا جننت بمن تهوى فقلت لهم العشق أعظم مما بالمجانين العشق لا يستفيق الدهر صاحبه وإنما يصرع المجنون في الحين

وذكر الله سبحانه آية النور عقيب آيات غض البصر ، فقال : ﴿ اللَّهُ نُورُ اللّه سبحانه آية النور عقيب آيات غض البصر ، فقال : ﴿ اللّه نُورُ السّمُواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (٢) وكان شجاع بن شاه الكرماني (٣) لا تخطىء له فراسة ، وكان يقول : من عمر ظاهره باتباع السنة ، وباطنه بدوام المراقبة ، وغض بصره عن المحارم ، وكف نفسه عن الشهوات وذكر خصلة سادسة أظنه : هو أكل الحلال لم تخطىء له فراسة ، والله تعالى يجزي العبد على عمله بما هو من جنس عمله ، فيطلق نور بصيرته ويفتح عليه باب العلم والمعرفة والكشوف ونحو ذلك مما ينال ببصيرة القلب .

الفائدة الثالثة: قوة القلب وثباته وشجاعته، فيجعل الله له سلطان البصيرة مع سلطان الحجة، فإن في الأثر: الذي يخالف هواه يفرق الشيطان من ظله.

<sup>(</sup>١) سورة الحجر آية رقم ٧٢ .

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ۳۵.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر على ترجمة له على طول البحث والتقصي .

ولهذا يوجد في المتبع هواه من ذل النفس وضعفها ومهانتها ما جعله الله لمن عصاه فإن الله جعل العزة لمن أطاعه ، والذلة لمن عصاه .

قال تعالى : ﴿ يَقُولُونَ لَئِن رَجَعْنَا إِلَىٰ المَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَزُّ مِنْهَا اَلْأَذَلَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾(١).

وقـــال تعـــالى : ﴿ وَلَا تَهِنُــوا وَلَا تَحْــزَنُــوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُـنْتُــم مُؤْمِنِينَ ﴾(٢).

ولهذا كان في كلام الشيوخ الناس يطلبون العز بأبواب الملوك ، ولا يجدونه إلا في طاعة الله ، وكان الحسن البصري<sup>(٣)</sup> يقول . . وإن هملجت بهم البراذين ، وطقطقت بهم ذلل البغال ، قإن ذل المعصية في رقابهم أبى الله إلا أن يذل من عصاه ، ومن أطاع الله فقد والاه فيما أطاعه فيه ، ومن عصاه ففيه قسط ، من فعل من عاداه بمعاصيه .

ومن دعاء القنوت : « إنه لا يذل من واليت ولا يعز من عاديت » .

ثم الصوفية المشهورون عند الأمة ـ الذين لهم لسان صدق في الأمة ـ لم يكونوا يستحسنون مثل هذا ، بل ينهون عنه ولهم في الكلام في ذم صحبة الأحداث ومن الرد على أهل الحلول ، وبيان مباينة الخالق ما لا يتسع هذا الموضع لذكره .

وإنما استحسنه من تشبه بهم ممن هو عاص أو فاسق أو كافر ، فيتظاهر بدعوى الولاية لله ، وتحقيق الإيمان والعرفان ، وهو من شر أهل العداوة لله ، وأهل النفاق والبهتان .

سورة المنافقون آية رقم ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران آية رقم ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) سبق الترجمة له في هذا الجزء.

والله تعالى يجمع لأوليائه المتقين خير الدنيا والآخرة . ويجعل لأعدائه الصفقة الخاسرة والله سبحانه أعلم ؟ .

### فصل اعتراض وجوابه

قال المعترض في أسماء [ الله ] الحسنى : النور ، الهادي يجب تأويله قطعاً إذ النور كيفية قائمة بالجسمية ، وهو ضد الظلمة ، وجل الحق سبحانه أن يكون له ضد ، ولو كان نوراً لم تجز اضافته الى نفسه وهو غير جائز ، وقوله : ﴿ الله نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (١) .

قال المفسرون يعني هادي أهل السموات والأرض هو ضعيف لأن ذكر الهادي بعده يكون تكراراً ، وقيل منور السموات بالكواكب ، وقيل بالأدلة والحجج الباهرة ، والنور جسم لطيف شفاف فلا يجوز على الله والتأويل مروي عن ابن عباس ، وأنس ، وسالم ، وهذا يبطل دعواه أن التأويل يبطل الظاهر ، ولم ينقل عن السلف ، ولو كان نوراً حقيقة كما يقول المشبهة لوجب أن يكون الضياء ليلاً ونهاراً على الدوام .

وقوله: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ، وَدَاعِياً إِلَى الله بِإِذْنِهِ وَسِرَاجاً مُنِيراً ﴾ (٢) .

ومعلوم أنه \_ ﷺ ـ لم يكن السراج المعروف ، وإنما سمي سـراجـاً بالهدى الذي جاء به ووضوح أدلته بمنزله السراج المنير .

وروي عن ابن عبـاس في رواية أخـرى وأبي العاليـة ، والحسن ، يعني

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب آية رقم ٥٥ - ٤٦.

منور السموات والأرض شمسها وقمرها ونجومها ، ومن كلام العارفين : النور هو الذي نور قلوب الصادقين بتوحيده ، ونور أسرار المحبين بتأييده وقيل : هو الذي أحيا قلوب العارفين بنور معرفته ، ونفوس العابدين بنور عيادته .

والجواب: أن هذا الكلام وأمثاله ليس باعتراض علينا ، وإنما هو ابتداء نقص حرمته منهم لما يظن أنه يلزمنا أو يظن أنا نقوله على الوجه الذي حكاه ، وقد قال تعالى :

#### ﴿ اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ ﴾ (١) .

وقال النبي \_ على الغير بأنه يقول أقوالاً باطلة في العقل والشرع ، وفيه رد في الكلام أخبار عن الغير بأنه يقول أقوالاً باطلة في العقل والشرع ، وفيه رد تلك الأقوال كان هذا كذباً وظلماً ، فنعوذ بالله من ذلك ثم مع كونه ظلماً لنا . يا ليته كان كلاماً صحيحاً مستقيماً ، فكنا نحلله من حقنا ، ويستفاد ما فيه من العلم ، ولكن فيه من تحريف كتاب الله والالحاد في آياته وأسمائه ، والكذب ، والظلم ، والعدوان الذي يتعلق بحقوق الله مما فيه ، لكن عفونا عن حقنا فحق الله إليه لا الى غيره . ونحن نذكر من القيام بحق الله ، ونصر كتابه ودينه ، ما يليق بهذا الموضع ، فإن هذا الكلام الذي ذكره فيه من التناقض والفساد ما لا أظن تمكنه من ضبطه من وجوه .

أحدها: أنه قال في أوله النور كيفية قائمة بالجسمية ثم قال في آخره جسم لطيف شفاف فذكر في أول الكلام أنه عرض وصفه ، وفي آخره جسم وهو جوهر قائم بنفسه .

الثاني : أنه ذكر عن المفسرين أنهم تأولوا ذلك بالهادي وضعف ذلك ،

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية رقم ١٢.

 <sup>(</sup>۲) الحديث رواه الامام أحمد ، والبخاري ، ومسلم ، وأبو داود ، والترمـذي راجع الجـامع الصغـير
 بشرح الفيض ۱۱۲ / ۳

ثم ذكر في آخره أن من كلام العارفين أن النور هو الذي نور قلوب الصادقين بتوحيده وأسرار المحبين بتأييده ، وأحيا قلوب العارفين بنور معرفته . وهذا هو معنى الهادي الذي ضعفه أولًا فيضعفه أولًا ويجعله من كلام العارفين ، وهي كلمة لها صولة في القلوب ، وإنما هو من كلام بعض المشايخ الذين يتكلمون بنوع من الوعظ الذي ليس فيه تحقيق ، فإن الشيخ أبا عبد الرحمن ذكر في تحقيق التفسير من الإشارات التي بعضها كلام حسن مستفاد، وبعضها من المنقول الباطل المردود فإن اشارات المشايخ الصوفية التي يشيرون بها ، تنقسم الى اشارة حالية ، وهي اشارتهم بالقلوب ، وذلك هو الذي امتازوا به ، وليس هذا موضعه ، وينقسم الى الاشارات المتعلقة بالأقوال مثل ما يأخـذونها من القرآن ، ونحوه فتلك الاشارات هي من باب الاعتبار ، والقياس ، والحاق ما ليس بمنصوص بالمنصوص ، مثل الاعتبار والقياس الذي يستعمله الفقهاء في الأحكام، لكن هذا يستعمل في الترغيب، والترهيب، وفضائل الأعمال ودرجات الرجال ، ونحو ذلك . فإن كانت الاشارة اعتبارية من جنس القياس الصحيح كانت حسنة مقبولة ، وإن كانت كالقياس الضعيف كان لها حكمه ، وإن كان تحريفًا للكلام على غير تأويله ، كانت من جنس كلام القرامطة ، والباطنية ، والجهمية ، فتدبر هذا فإني قد أوضحت هذا في قاعدة الاشارات.

الوجه الثالث: في تناقضه ، فإنه قال: التأويل منقول عن ابن عباس وأنس ، وسالم ، ولم يذكر إلا ثلاثة أقوال: أحدها أنه هادي أهل السموات والأرض ، وقد ضعف ذلك فإن كان المنقول هو هذا الضعيف فيا خيبة المسعى إذ لم ينقل عن السلف في جميع كلامه الى هنا شيئاً عن السلف إلا هذا الذي ضعفه وأوهاه ، وإن كان المنقول عن هؤلاء الثلاثة أنه منور السموات بالكواكب كان متناقضاً من وجه آخر ، وهو أنه قد ذكر فيما بعد أن هذا روي عن ابن عباس في رواية أخرى ، وأبي العالية ، والحسن ، أنه منورها بالشمس ، والقمر ، والنجوم ، وهذا يوجب أن يكون المنقول عن ابن

عباس والاثنين أولاً غير المنقول عنه في رواية أخرى ، وعمن ليس معه في الأولى ، وإن كان نوره بالحجج الباهرة والأدلة كان متناقضاً فإن هذا هو معنى الهادي إذا نصبه للأدلة والحجج هي من هدايته . وهو قد ضعف هذا القول . فما أدري من أيهما العجب . .؟ أمن حكايته القولين اللذين أحدهما داخل في معنى الأخر . .؟ أم من تضعيفه لقول السائل الذي يوجب تضعيف الإثنين ، وهو لا يدرى أنه قد ضعفهما جميعاً . .؟

فيجب على الإنسان أن يعرف معنى الأقوال المنقولة ويعرف أن الذي يضعفه هو الذي عظمه .

الوجه الرابع: أنه قد تبين أنه لم ينقل عن ابن عباس ، وأنس ، وسالم ، إلا القول الذي ضعفه ، أو ما يدخل فيه ، فإنه إن كان قولهم: الهادي فقد صرح بضعفه ، وإن كان مقيم الأدلة ، فهو من معنى الهادي ، وإن كان المنور بالكواكب ، فقد جعله قولاً آخر ، وإن كان ما ذكره عن بعض العارفين ، فهو أيضاً داخل في الهادي ، وإذا كان قد اعترف بضعف ما حكاه عن ابن عباس ، وأنس ، وسالم لم يكن فيه حجة علينا .

فتبين أن ما ذكره عن السلف إما أن يكون مبطلًا في نقله ، أو مفتريـاً بتضعيفه ، وعلى التقديرين لا حجة علينا بذلك .

الوجه الخامس: أنه أساء الأدب على السلف إذ يذكر عنهم ما يضعفه وأظهر للناس أن السلف كانوا يتأولون ليحتج بذلك على التأويل في الجملة وهو قد اعترف بضعف هذا التأويل.

ومن احتج بحجة ، وقد ضعفها ، وهو لا يعلم أنه ضعفها فقد رمى نفسه بسهمه ، ومن رمى بسهم البغي صرع به ، والله لا يهدي القوم الظالمين .

الوجه السادس: قوله هذا يبطل دعواه أن التأويل دفع الظاهر ولم ينقل

عن السلف فإن هذا القول لم أقله ، وإن كنت قلته فهو لم ينقل إلا ما عرف أنه ضعيف ، والضعيف لا يبطل شيئاً ، فهذه الوجوه في بيان تناقضه وحكايته عنا ما لم نقله .

وأما بيان فساد الكلام فنقول: أما قوله يجب تأويله قطعاً فلا نسلم أنه يجب تأويله ، ولا نسلم أن ذلك لو وجب قطعي بل جماهير المسلمين لا يتأولون هذا الاسم ، وهذا مذهب السلفية وجمهور الصفاتية من أهل الكلام والفقهاء والصوفية وغيرهم ، وهو قول أبي سعيد بن كلاب ذكره في الصفات .

ورد على الجهمية تأويل اسم النور ، وهو شيخ المتكلمين الصفاتية الأشعرية الشيخ الأول وحكاه عنه أبو بكر بن فورك في كتاب « مقالات ابن كلاب » والأشعري ، ولم يذكرا تأويله إلا عن الجهمية المذموميين باتفاق ، وهو أيضاً قول أبي الحسن الأشعري ذكره في الموجز .

وأما قوله: إن هذا ورد في الأسماء الحسنى ، فالحديث الذي ذكر فيه ذلك هو حديث الترمذي (١) روى الأسماء الحسنى في جامعة من حديث السوليد بن مسلم ، عن شعيب ، عن أبي الزناد ، عن الأعرج ، عن أبي هريرة - رضي الله عنه . ورواها ابن ماجه في سننه من طريق مخلد بن زياد القطواني عن هشام بن حسان عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة .

وقد اتفق أهل المعرفة بالحديث على أن هاتين الروايتين ليستا من كلام النبي - ﷺ - وإنما كل منهما من كلام بعض السلف ، فالوليد ذكرها عن بعض شيوخه الشاميين كما جاء مفسراً في بعض طرق حديثه ، ولهذا اختلف أعيانهما عنه فروي عنه في إحدى الروايات من الأسماء بدل ما ذكر في الرواية

<sup>(</sup>١) حديث الترمذي : « إن الله عز وجل تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة » أخرجه في الدعوات وابن حبان ، والحاكم والبيهقي في شعب الإيمان .

الأخرى لأن الذين جمعوها قد كانوا يذكرون هذا تارة ، وهذا تارة ، واعتقدوا هم وغيرهم أن الأسماء الحسنى التي من أحصاها دخل الجنة ليست شيئاً معيناً بل من أحصى تسعة وتسعين اسماً من أسماء الله دخل الجنة ، أو أنها وإن كانت معينة فالاسمان اللذان يتفقان معناهما يقوم أحدهما مقام صاحبه كالأحد والواحد ، فإن في رواية هشام بن عمار عن الوليد بن مسلم عنه رواها عثمان ابن سعيد « الأحد » بل « الواحد » و« المعطي » بدل « المغني » وهما متقاربان ، وعند الوليد هذه الأسماء بعد أن روى الحديث عن خليد بن دعلج (۱) عن قتادة عن ابن سيرين عن أبي هريرة ثم قال هشام :

« وحدثنا الوليد ، حدثنا سعيد بن عبد العزيز مثل ذلك ، وقال : كلها في القرآن « هو الله الذي لا إله إلا هو » مثل ما ساقها الترمذي ، لكن الترمذي رواها عن طريق صفوان بن صالح عن الوليد عن شعيب ، وقد رواها ابن أبي عاصم ، وبين ما ذكره هو والترمذي خلاف في بعض المواضع . وهذا كله مما يبين لك أنها من الموصول المدرج في الحديث عن النبي \_ في بعض الطرق ، وليست من كلامه ، ولهذا جمعها قوم آخرون على غير هذا الجمع واستخرجوها من القرآن ، منهم سفيان بن عيينه والامام أحمد ابن حنبل وغيرهم ، كما ذكرت ذلك فيما تكلمت به قديماً على هذا ، وهذا كله يقتضي أنها عندهم مما يقبل البدل فإن الذي عليه جماهير المسلمين أن أسماء الله أكثر من تسعة وتسعين .

قالوا: ومنهم الخطابي قوله: إن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها التقييد بالعدد عائد الى الأسماء الموصوفة بأنها هي هذه الأسماء فهذه الجملة وهي قوله « من أحصاها دخل الجنة » صفة للتسعة والتسعين ليست جملة

<sup>(</sup>۱) قال ابن حيان عنه : كان كثير الخطأ فيها يروي عن قتاد وغيره ، وضعفه أحمد ويجيى وقال النسائي : ليس بثقة ، وقال أبو حاتم صالح ليس بالمتين ، وقال ابن عدي عامة حديثه تابعه عليه ( راجع المجروجين لابن حيان ۲۸۰ / ۱ الميزان ۲۹۳ / ۱ )

مبتدأة ، ولكن موضعها النصب ، ويجوز أن تكون مبتدأة والمعنى لا يختلف ، والتقدير أن لله أسماء بقدر هذا العدد من أحصاها دخل الجنة . كما يقول القائل : إن مائة غلام أعددتهم للعتق ، وألف درهم أعددتها للحج ، فالتقييد بالعدد هو في الموصوف بهذه الصفة لا في أصل استحقاقه لذلك العدد ، فإنه لم يقل أن أسماء الله تسعة وتسعين . قال : ويدل على ذلك قوله في الحديث الذي رواه أحمد في المسند : اللهم إني أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك » (١) .

فهذا يدل على أن الله أسماء فوق تسعة وتسعين يحصيها بعض المؤمنين وأيضاً فقوله: إن الله تسعة وتسعين » تقييد بهذا العدد بمنزلة قوله تعالى : ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾ (٢) .

فلما استقلوها قال : ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ ﴾ (٣) .

فأن لا يعلم أسماءه إلا هو أولى .

وذلك أن هذا لو كان قد قيل منفرداً لم يفد النفي إلا بمفهوم العدد الذي هو دون مفهوم الصفة ، والنزاع فيه مشهور ، وإن كان المختار عندنا أن التخصيص بالذكر بعد قيام المقتضى للعموم يفيد الاختصاص بالحكم فإن العدول عن وجوب التعميم الى التخصيص إن لم يكن للاختصاص بالحكم ، وإلا كان تركاً للمقتضى بلا معارض ، وذلك ممتنع ، فقوله : « إن لله تسعة وتسعين » قد يكون للتحصيل بهذا العدد فوائد غير الحصر ومنها ذكر أن احصاءها يورث الجنة . فإنه لو ذكر هذه الجملة منفردة واتبعها بهذه منفردة والعها بهذه منفردة والعها بهذه الجملة منفردة واتبعها بهذه منفردة

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الامام أحمد من حديث ابن مسعود ـ رضي الله عنه عن رسول الله ـ ﷺ أنه قـال : وذكره ، وقد أخرجه ابن حيان في صحيحه بمثله .

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر آية رقم ٣٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر آية رقم ٣١.

لكان حسناً ، فكيف والأصل في الكلام الاتصال ، وعدم الانفصال فتكون الجملة الشرطية صفة لا ابتدائية ، فهذا هو الراجح في العربية مع ما ذكر من الدليل . ولهذا قال :

« إنه وتر يحب الوتر » (١) . ومحبته لذلك تدل على أنه متعلق بالاحصاء أي يجب أن يحصى من أسمائه هذا العدد ، وإذا كان أسماء الله أكثر من تسعة وتسعين اسماً يورث الجنة مطلقاً على سبيل البدل فهذا يوجه قول هؤلاء وإن كان كثيراً .

وكثير من الناس من يجعلها أسهاء معينة ، ثم من هؤلاء من يقول ليس الا تسعة وتسعين اسها فقط وهو قول ابن حزم (٢) وطائفة ، والأكثرون منهم يقولون ، وإن كانت أسهاء الله أكثر لكن الموعود بالجنة لمن أحصاها هي معينة ، وبكل حال فتعيينها ليس من كلام النبي \_ على \_ باتفاق أهل المعرفة ، ولكن روي في ذلك عن السلف أنواع .

من ذلك ما ذكره الترمذي ، ومنها غير ذلك ، فإذا عرف هذا فقوله في أسمائه الحسنى ، النور ، الهادي » لو نازعه منازع في ثبوت ذلك عن النبي ـ عند النبي ـ لم تكن له حجة .

ولكن جاء ذلك في أحاديث صحاح ، مثل قوله في الحديث الذي في الصحيحين عن ابن عباس عن النبي \_ على الله كان يقول :

« اللهم لك الحمد أنت نور السموات والأرض ومن فيهن » (٣) .

<sup>(</sup>١) هذا جزء من حديث طويل رواه ابن ماجه بسنده عن أبي هريرة وذكر أيضاً في الصحيحين .

<sup>(</sup>٢) سبق الترجمة له في كلمة وافية .

<sup>(</sup>٣) لفظ الحديث في البخاري (كان النبي - ﷺ إذا قام من الليل يتهجد قال : اللهم لك الحمد أنت قيم السموات والأرض ومن فيهن ، ولك الحمد لك ملك السموات والأرض ومن فيهن ، ولك الحمد أنت نور السموات والأرض » .

وفي صحيح مسلم عن أبي ذر قال : سألت رسول الله ـ على هل رأيت ربك . . ؟

فقال : نور أني أراه »

أو قال : رأيت نورا » (١)

فالذي في القرآن والحديث الصحيح اضافة النور بقوله: نور السماوات والأرض » أو « نور السموات والأرض ومن فيهن » .

وأما قوله إن النور كيفية قائمة . فنقول : النور المخلوق محسوس لا يحتاج الى بيان كيفية لكنه نوعان أعيان وأعراض ، فالأعيان هو نفس جرم النار حيث كانت نور السراج ، والمصباح الذي في الزجاجة وغيره وهي النور الذي ضرب الله به المثل ، ومثل القمر ، فإن الله سماه نوراً فقال : ﴿ جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياءً وَالقَمَرَ نُوراً ﴾ (٢) .

ولا ريب أن النار جسم لطيف شفاف ، وأعراض مثل ما يقع من شعاع الشمس والقمر والنار على الأجسام الصقيلة وغيرها ، فإن المصباح إذا كان في البيت أضاء جوانب البيت فذلك النور والشعاع الواقع على الجدر والسقف والأرض هو عرض ، وهو كيفية قائمة بالجسم . وقد يقال ليس الصفة القائمة بالنار والقمر ونحوهما نوراً فيكون الاسم على الجوهر تارة، وعلى صفة أخرى ، ولهذا يقال لضوء النهار نور ، كما قال تعالى : ﴿ وَجَعَلَ الطَّلُمَاتِ وَالنُّورِ ﴾ (٣) .

ومن هذا تسمية الليل ظلمة والنهار نوراً فإنهما عرضان ، وقد قيل هما جوهران ، وليس هذا موضع بسط ذلك ، فتبين أن اسم النور يتناول هذين ،

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الامام مسلم .

<sup>(</sup>۲) سورة يونس آية رقم ٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام آية رقم ١.

والمعترض ذكر أولاً حد العرض ، وذكر ثانياً حد الجسم فتناقض ، وكأنه أخذ ذلك من كلامي ولم يهتدوا لوجه الجمع وكذلك اسم الحق يقع على ذات الله تعالى ، وعلى صفاته القدسية القديمة كقول النبي ـ على الله المناه القديمة كالمناه النبي المناه القديمة كالمناه النبي المناه القديمة كالمناه النبي المناه القديمة كالمناه النبي المناه المناه القديمة كالمناه النبي المناه المناه القديمة كالمناه النبي المناه المناه المناه القديمة كالمناه النبي المناه الم

« أنت الحق ، وقولك الحق ، والجنة حق ، والنار حق ، والنبيون حق ومحمد حق » .

وأما قول المعترض النور ضد الظلمة ، وجل الحق أن يكون له ضد ، فيقال له لم تفهم معنى الضد المنفي عن الله ، فإن الضد يراد به ما يمنع ثبوت الآخر كما يقال في الأعراض المتضادة مثل السواد والبياض ، ويقول الناس الضدان لا يجتمعان ويمتنع اجتماع الضدين ، وهذا التضاد عند كثير من الناس لا يكون إلا في الأعراض ، وأما الأعيان فلا تضاد فيها ، فيمتنع عند هذا أن يقال لله ضد أو ليس له ضد ، ومنهم من يقول : يتصور التضاد فيها ، والله تعالى ليس له ضد يمنع ثبوته ، ووجوده بلا ريب بل هو القاهر ، الغالب ، الذي لا يغلب .

وقد يراد بالضد المعارض لأمره وحكمه ، وإن لم يكن مانعاً من وجود ذاته كما قال النبي \_ على :

« من حالت شفاعته دون حد من حدود الله فقد ضاد الله في أمره » (۱) رواه أبو داود . وتسمية المخالف لأمره وحكمه ضداً كتسميته عدواً ، وبهذا الاعتبار فالمعادون المضادون لله كثيرون فأما على التفسير الأول فلا ريب أنه ليس في نفس الأمر مضاداً لله ، لكن المضاد يقع في نفس الكافر فإن الباطل ضد الحق ، والكذب ضد الصدق ، فمن اعتقد في الله ما هو منزه عنه كان هذا ضداً للايمان الصحيح به .

الحديث رواه الامام أحمد ، والحاكم عن ابن عمر ـ رضي الله عنها، وأخرجه ابن أبي شيبة من وجه
 صحيح عن ابن عمر أيضاً موقوفاً عليه ، وأخرج نحوه الطبراني في الأوسط عن أبي هريرة مرفوعاً

وأما قوله النور ضد الظلمة ، وجل الحق أن يكون له ضد فيقال له : والحي ضد الميت ، والعليم ضد الجاهل ، والسميع والبصير ، والذي يتكلم ضد الأصم الأعمى الأبكم .

وهكذا سائر ما سمي الله به من الأسماء لها أضداد ، وهو منزه عن أن يسمى بأضدادها فجل الله يكون ميتاً أو عاجزاً ، أو فقيراً ، ونحو ذلك .

وأما وجود مخلوق له موصوف بضد صفته مثل وجود الميت، والجاهل والفقير، والظالم فهذا كثير بلغ الب أسمائه لها أضداد الله، موجودة في الموجودين ولا يقال لأولئك أنهم أضداد الله، فإن ولكن يقال إنها محوضوفون بضد صفات الله، فإن التضاد بين إنما يكون في المحل الواحد لا في محلين. فمن كان موصوفا بالموت ضادته الحياة، ومن كان موصوفا بالحياة ضاده الموت، والله سبحانه بالموت فلائمة أو موصوفا بالظلمة كما يمتنع أن يكون ميتا أو موصوفا بالموت، فهذا المعترض أخذ لفظ الضد بالاشتراك، ولم يميز بين الضد بالموت، فهذا المعترض أخذ لفظ الضد بالاشتراك، ولم يميز بين الضد هو موصوف بضد صفاته، وبين ما يضاده في أمره ونهيه، فالضد الأول هو الممتنع وأما الأخران فوجودهما كثير، لكن لا يقال إنه ضد الله، فإن المتصف بضد صفاته لم يضاده، والذين قالوا النور ضد الظلمة، قالوا يمتنع المتصف بضد صفاته لم يضاده، والذين قالوا النور ضد الظلمة، قالوا يمتنع ان يكون شيء موصوف بأنه ظلمة فليتدبر العاقل هذا التعطيل والتخليط.

وأما قوله: لو كان نوراً لم يجز اضافته الى نفسه في قوله ﴿ مثل نوره ﴾ فالكلام عليه من طريقين .

أحدهما أن نقول النص في كتاب الله وسنة رسوله قد سمى الله نور السموات والأرض ، وقد أخبر النص أن الله نور ، وأخبر أيضاً أنه يحتجب بالنور فهذه ثلاثة أنوار في النص ، وقد تقدم ذكر الأول .

وأما الثاني: قوله ﴿ وَأَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾ (١) وفي قوله: ﴿ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ (٢) وفيما رواه مسلم في صحيحه عن عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله - عليه : «إن الله خلق خلقه في ظلمة ، وألقى عليهم من نوره فمن أصابه من ذلك النور اهتدى ، ومن أخطأه ضل » (٣) . ومنه قوله - عليه في دعاء الطائف : «أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والأخرة أن ينزل بي سخطك أو يحل علي غضبك » (٤) رواه الطبراني وغيره .

ومنه قول ابن مسعود : إن ربكم ليس عنده ليل ولا نهار ، نور السموات من نور وجهه . ومنه قوله ما رواه مسلم في صحيحه عن أبي موسى عن النبى \_ على قال :

« قام فينا رسول الله \_ ﷺ بأربع كلمات فقال : إن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام يخفض القسط ويرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار ، وعمل النهار قبل عمل الليل حجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما أدركه بصره من خلقه » (٥) .

فهذا الحديث ذكر فيه حجابه فـإن تردد الـراوي في لفظ النار والنـور لا

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية رقم ٦٩ .

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ۳٥.

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الامام أحمد في المسند ٢ : ١٧٦ ثنا معاوية بن عمرو ثنا ابراهيم بن محمد أبو اسحاق الفزاري ثنا الأوزاعي ، حدثني ربيعة بن يزيد عن عبد الله بن الديلي قال : سمعت رسول الله ـ ﷺ \_ يقول : إن الله عز وجل : وذكره . ورواه الترمذي في كتاب الايمان ١٨ .

<sup>(</sup>٤) راجع تفسير ابن كثير ٣ : ٣٩٠ وسيرة ابن هشام ، والجامع الصغير للامام السيوطي .

<sup>(</sup>٥) الحديث رواه ابن ماجه في المقدمة ١٣ باب فيها أنكرت الجهمية ١٩٥ عن عمرو بن مرة ، عن أبي عبيدة ، عن أبي موسى . قال : قام فينا رسول الله \_ ﷺ ـ وفيه ( بخمس كلمات ) بدلاً من أربع وذكره ، ورواه الامام مسلم في إيمان ٢٩٣ ، ٢٩٤ وأحمد بن حنبل في امسند ٤ : ٢٠١ ، ٢٠٥ ( حلبي ) .

يمنع ذلك فإن مثل هذه النار الصافية التي كلم بها موسى يقال لها نار ونور كما سمى الله نار المصباح نـوراً بخلاف النـار المظلمـة كنار جهنم فتلك لا تسمى نوراً .

فالأقسام ثلاثة: اشراق بلا احراق، وهو النور المحصن كالقمر، وإحراق بلا اشراق وهي النار المظلمة، وما هو نار ونور كالشمس، ونار المصابيح التي في الدنيا توصف بالأمرين، وإذا كان كذلك صح أن يكون نور السموات والأرض وأن يضاف إليه النور، وليس المضاف هو عين المضاف إليه.

والطريق الثاني أن يقال هذا يرد عليكم لا يختص بمن يسميه بما سمى به نفسه وبينه فأنت إذا قلت هاد أو منور أو غير ذلك فالمسمى نوراً هو الرب نفسه ليس هو النور المضاف إليه ، فإذا قلت هو الهادي فنوره الهدى ، جعلت أحد النورين عيناً قائمة ، والآخر صفة ، فهكذا يقول من يسميه نوراً ، وإذا كان السؤال يرد على القولين والقائلين كان تخصيص أحدهما بأنه مضاف ظلماً ولدداً في المحاجة أو جهلاً وضلالاً عن الحق .

وأما ما ذكره من الأقوال فلا ريب أن الناس فيها من الأقوال أكثر مما ذكره ، والموجود بأيدي الأمة من الروايات الصادقة والكاذبة ، والآراء المصيبة والمخطئة لا يحصيه الا الله والكلام في تفسير أسماء الله وصفاته وكلامه فيه من الغث والسمين ما لا يحصيه إلا رب العالمين ، وإنما الشأن في الحق والعلم والدين .

وقد كتبت قديماً في بعض كتبي لبعض الأكابر أن العلم ما قام عليه الدليل والنافع منه ما جاء به الرسول \_ عليه النقل والنافع منه ما جاء به الرسول \_ عليه النقل والصدق والبحث المحقق فإن ما سوى ذلك وأن زخرف مثله بعض الناس خزف فروق وإلا فباطل مطلق مثلما ذكره في هذه الآية وغيرها .

وهذه الكتب التي يسميها كثير من الناس كتب التفسير فيها كثير من

التفسير منقولات عن السلف مكذوبة عليهم ، وقول على الله ورسول الله بالرأي المجرد بل بمجرد شبهة قياسية أو شبهة أدبية .

فالمفسرون الذين ينقل عنهم لم يسمهم ، ومع هذا فقد ضعف قولهم بالباطل فإن القوم فسروا النور في الآية بأنه الهادي ، ولم يفسروا النور في الأسماء الحسنى ، والحديث عن النبي \_ على فلا يصح تضعيف قولهم بما ضعفه ، ونحن ما ذكرنا ذلك لبيان تناقضه ، وأنه لا يحتج علينا بشيء يروج على ذي لب ، فإن التناقض أول مقامات الفساد ، وهذا التفسير قد قاله طائفة من المفسرين .

وأما كونه ثابتاً عن ابن عباس أو غيره ، فهذا مما لم يثبته ، ومعلوم أن في كتب التفسير من النقل عن ابن عباس من الكذب شيء كثير من رواية الكلبي عن أبي صالح وغيره ، فلا بد من تصحيح النقل لتقوم الحجة فليراجع كتب التفسير التي يحرر فيها النقل مثل تفسير محمد بن جرير الطبري (1) الذي ينقل فيه كلام السلف بالاسناد ، وليعرض عن تفسير مقاتل بقي بن مخلد الأندلسي وعبد الرحمن بن ابراهيم دحيم الشامي، وعبد بن حميد الكشي ، وغيرهم إن لم يصعد الى تفسير الامام اسحاق بن راهويه ، وتفسير الامام أحمد بن حنبل وغيرهما من الأثمة الذين هم أعلم أهل الأرض بالتفاسير الصحيحة عن النبي على وآثار الصحابة والتابعين كما هم أعلم الناس بحديث النبي من أما أن يثبت أصلاً يجعله قاعدة بمجرد رأي فهذا إنما ينفق على الجهال بالدلائل الأغشام في المسائل ، ومثل هذه المنقولات التي ينفق على الجهال بالدلائل الأغشام في المسائل ، ومثل هذه المنقولات التي لا يميز صدقها من خطئها ضل من أهل المشرق في الأصول والفروع والفقه والتصوف .

وما أحسن ما جاء هذا في آية النور التي قال الله تعالى فيها:

<sup>(</sup>١) سبق الترجمة له في كلمة وافية .

﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهِ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ (١) نسأل الله تعالى يجعل لنا نوراً .

ثم نقول: هذا القول الذي قاله بعض المفسرين في قوله: ﴿ الله نُورُ الله نُورُ الله نُورُ الله نُورُ الله نُورُ الله وَالأَرْضِ ﴾ (٢) أي هادي أهل السموات والأرض لا يضرنا ولا يخالف ما قلناه ، فإنهم قالوه في تفسير الآية التي ذكر النور فيها مضافاً لم يذكروه في تفسير نور مطلق كما أدعيت أنت من ورود الحديث به ، فأين هذا من هذا . . ؟

ثم قول من قال من السلف « هادي أهل السموات والأرض » لا يمنع أن يكون في نفسه نوراً ، فإن من عادة السلف في تفسيرهم أن يذكروا بعض صفات المفسر من الأسماء أو بعض أنواعه ، ولا ينافي ذلك ثبوت بقية الصفات المسمى بل قد يكونان متلازمين ، ولا دخول لبقية الأنواع فيه ، وهذا قد قررناه غير مرة في القواعد المتقدمة ، ومن تدبره علم أن أكثر أقوال السلف في التفسير متفقة غير مختلفة .

مثال ذلك قول بعضهم في الصراط المستقيم إنه الاسلام ، وقول آخر إنه القرآن وقول آخر إنه السنة والجماعة ، وقول آخر إنه طريق العبودية ، فهذه كلها صفات له متلازمة لا مباينة وتسميته بهذه الأسماء بمنزلة تسمية القرآن والرسول بأسمائه بل بمنزلة أسماء الله الحسنى .

ومثال الثاني قوله تعالى: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصدٌ ، وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَات ﴾ (٣) فذكر منهم صنفاً من الأصناف والعبد يعم الجميع ، فالطالم لنفسه المخل ببعض الواجب ، والمقتصد القائم به ، والسابق

سورة النور آية رقم ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة النور آية رقم ٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر آية رقم ٣٢ .

المتقرب بالنوافل بعض الفرائض وكل من الناس يدخل في هذا بحسب طريقه ، والتفسير والترجمة ببيان النوع والجنس ليقرب الفهم على المخاطب كما قال الأعجمي : ما الخبز . . . ؟

فقيل له: هذا. وأشير الى الرغيف، فالغرض من الجنس لا هذا الشخص فهكذا تفسير كثير من السلف، وهو من جنس التعليم، فقول من قال: نور السموات والأرض هادي أهل السموات والأرض كلام صحيح، فإن من معاني كونه نور السموات والأرض أن يكون هادياً لهم، أما أنهم نفوا ما سوى ذلك فهذا غير معلوم، وأما أنهم أرادوا ذلك فقد ثبت عن ابن مسعود أنه قال: «إن ربكم ليس عنده ليل ولا نهار نور السموات من نور وجهه» وقد تقدم عن النبي - على من ذكر وجهه، وفي رواية النور ما فيه كفاية، فهذا بيان معنى غير الهداية، وقد أخبر الله في كتابه أن الأرض تشرق بنور ربها، فإذا كانت تشرق من نوره كيف لا يكون هو نوراً . .؟

ولا يجوز أن يكون هذا النور المضاف إليه اضافة خلق وملك واصطفاء كقوله ﴿ نَاقَةُ الله ﴾ (١) ونحو ذلك الوجوه .

أحدها: أن النور لم يضف قط إلى الله إذا كان صفة لأعيان قائمة فلا يقال في المصابيح إنها نور الله ، ولا في الشمس والقمر وإنما يقال كما قال عبد الله بن مسعود « إن ربكم ليس عنده ليل ولا نهار نور السموات من نور وجهه » . وفي الدعاء المأثور عن النبي \_ على : أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات ، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة » (٢) .

الثاني أن الأنوار المخلوقة كالشمس والقمر تشرق لها الأرض في الدنيا ، وليس من نور إلا هو خلق من خلق الله . وكذلك من قال : منور

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية رقم ٧٣ وسورة هود آية رقم ٦٤ .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريج هذا الحديث .

السموات والأرض لا ينافي أنه نور ، وكال منور نور ، فهما متلازمان ، ثم إن الله تعالى ضرب مثل نوره الذي في قلوب المؤمنين بالنور الذي في المصباح ، وهو في نفسه نور وهو منور لغيره ، فإذا كان نوره في القلوب هو نور وهو منور ، فهو في نفسه أحق بذلك ، وقد علم أن كل ما هو نور فهو منور .

وأما قول من قال: معناه منور السموات بالكواكب فهذا إن أراد به قائله أن ذلك من معنى كونه نور السموات والأرض وليس له معنى إلا هذا ، فهو مبطل لأن الله أخبر أنه نور السموات والأرض ، والكواكب لا يحصل نورها في جميع السموات والأرض ، وأيضاً فإنه قال : ﴿ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ (١) . فضرب المثل لنوره الموجود في قلوب المؤمنين . نور الإيمان ، والعلم المراد من الآية لم يضربها على النور الحسي الذي يكون للكواكب ، وهذا هو الجواب عما رواه عن ابن عباس في رواية أخرى ، وأبي العالية والحسن بعد المطالبة بصحة النقل ، والظن ضعفه عن ابن عباس ، لأنهم جعلوا ذلك من معاني النور أما أن يقولوا قوله : ﴿ الله نُورُ السَّمَواتِ وَالأَرْض ﴾ (٢) .

ليس معناه إلا التنوير بالشمس والقمر ، والنجوم فهذا باطل قطعاً .

وقد قال ﷺ \_ « أنت نور السموات والأرض ومن فيهن »(٣) .

<sup>(</sup>١) سورة النور آية رقم ٣٥.

<sup>(</sup>۲) سورة النور آية رقم ۳٥.

 <sup>(</sup>٣) هذا جزء من حديث طويل رواه ابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة ٨٠ باب ما جاء في دعاء الرجل
 إذا قام من الليل .

<sup>1</sup>۳۰٥ ثنا سفيان بن عيينة ، عن سليمان الأحول ، عن طاوس عن ابن عباس ـ قال : كان رسول الله ـ ﷺ ـ وذكره ورواه البخاري في التهجد ١ ، والدعوات ٩ ، والتوحيد ٨ ، ٢٤ ، ٣٥ ورواه الامام مسلم في المسافرين ١٩٩ وأبو داود بالوتر ٢٥ ، والصلاة ١١٩ ، والترمذي في المدعوات ٢٩ ، والنسائي عند قيام الليل ٩ والدارمي في الصلاة ١٦٩ وصاحب الموطأ في القرآن ٣٤ وأحمد بن حنبل في المسند ١ : ٣٠٨ ، ٣٠٨ ، ٣٠٨ ، ٣٦٩ (حلبي ) .

ومعلوم أن العميان لاحظ لهم في ذلك ، ومن يكون بينه وبين ذلك حجاب لاحظ له في ذلك ، والموتى لا نصيب لهم من ذلك ، وأهل الجنة لا نصيب لهم من ذلك ، فإن الجنة ليس فيها شمس ولا قمر ، كيف وقد روي أن أهل الجنة يعلمون الليل والنهار بأنوار تظهر من العرش مثل ظهور الشمس لأهل الدنيا فتلك الأنوار خارجة عن الشمس والقمر .

وأما قوله قد قيل بالأدلة والحجج فهذا بعض معنى الهادي ، وقد تقدم الكلام على قوله . هذا يبطل قوله إن التأويل دفع للظاهر ، ولم ينقل عن السلف فإن هذا الكلام مكذوب على [قائله] وقد ثبت تناقض صاحبه . وأنه لم يذكر عن السلف إلا ما اعترف بضعفه .

وأما الذي أقـولُـه الآن وأكتبـه ، وإن كنت لم أكتبـه فيمـا تقـدم من أجوبتي ، وإنما أقوله في كثير من المجالس . أن جميع ما في القرآن من آيات الصفات فليس عن الصحابة اختلاف في تأويلها .

وقد طالعت التفاسير المنقولة عن الصحابة ، وما رووه من الحديث ، ووقفت من ذلك على ما شاء الله تعالى من الكتب الكبار والصغار أكثر من مائة تفسير فلم أجد الى ساعتي ، هذه عن أحد من الصحابة أنه أول شيئاً من آيات الصفات أو أحاديث الصفات بخلاف مقتضاها المفهوم المعروف ، بل عنهم من تقرير ذلك وتثبيته وبيان أن ذلك من صفات الله تعالى ما يخالف كلام المتأولين ما لا يحصيه إلا الله ، وكذلك فيما يذكرونه آثرين وذاكرين عنهم شيء كثير . وتمام هذا : أني لم أجدهم تنازعوا إلا في قوله تعالى :

فروي عن ابن عباس وطائفة أن المراد به الشدة أن الله يكشف عن الشدة في الآخرة .

<sup>(</sup>١) سورة القلم آية رقم ٢٢.

وعن أبي سعيد وطائفة أنهم عدوها في الصفات للحديث الذي رواه أبو سعيد في الصحيحين. ولا ريب أن ظاهر القرآن يدل على أن هذه من الصفات، فإنه قال: ﴿ يوم يكشف عن ساق ﴾ ذكره في الاثبات لم يضفها الى الله ، ولم يقل عن ساقه ، فمع عدم التعريف بالإضافة لا يظهر أنه من الصفات إلا بدليل آخر ، ومثل هذا ليس بتأويل ، إنما التأويل صرف الآية عن مدلولها ومفهومها ومعناها المعروف ، ولكن كثيراً من هؤلاء يجعلون اللفظ على ما ليس مدلولاً له ثم يريدون صرفه عنه ويجعلون هذا تأويلاً ، وهذا خطأ من وجهين كما قدمناه غير مرة .

وأما قوله لو كان نوراً حقيقة كما تقوله المشبهة لوجب أن يكون الضياء ليلاً ونهاراً على الدوام ، فنحن نقول بموجب ما ذكره من هذا القول ، فإن المشبهة يقولون: «أنه نور كالشمس، والله تعالى ليس كمثله شيء » . فإنه ليس كشيء من الأنوار كما أن ذاته ليست كشيء من الذوات لكن ما ذكره له حجة عليهم ، فإنه يمكن أن يكون نوراً يحجبه عن خلقه كما قال في الحديث : «حجابه النور أو النار لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه » (۱) لكن هذا غلط في النقل ، وهو إضافة هذا القول الى المشبهة ، فإن هذا من أقوال الجهمية المعطلة أيضاً كالمريس (۲) ، فإنه كان يقول : إنه نور وهو كبير الجهمية وإن كان قصده بالمشبهة من أثبت أن الله نور حقيقة .

فالمثبتة للصفات كلهم عنده مشبهة ، وهذه لغة الجهمية المحضة يسمون كل من أثبت الصفات مشبهاً . فقد قدمنا أن ابن كلاب والأشعري وغيرهما ذكرا أن نفي كونه نوراً في نفسه هو قول الجهمية والمعتزلة ، وأنهما اثبتا أنه نور وقررا ذلك هما وأكابر أصحابهما .

فكيف بأهل الحديث ، وأئمة السنة . . ؟ وأول هؤلاء المؤمنون بالله

<sup>(</sup>١) سبق تخريج هذا الحديث .

<sup>(</sup>۲) سبق الترجمة له في كلمة وافبة .

وبأسمائه وصفاته ورسول الله - على حدا السؤال الذي عارض به المعترض فقال - على «حجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما أدركه بصره من خلقه » فأخبر أنه حجب عن المخلوقات بحجابه النور أن تدركها سبحات وجهه وأنه لو كشف ذلك الحجاب لأحرقت سبحات وجهه ما أدركه بصره من خلقه فهذا الحجاب عن احراق السبحات يبين ما يراد في هذا المقام .

وأما ما ذكره ابن عباس في روايته الأخرى فمعناه بعض الأنوار الحسية وما ذكره من كلام العارفين فهو بعض معاني هدايته لعباده ، وإنما ذلك تنويع بعض الأنواع بحسب حاجة المخاطبين كما ذكرناه من عادة السلف أن يفسرها بذكر بعض الأنواع يقع على سبيل التمثيل لحاجة المخاطبين لا على سبيل الحصر والتحديد فقد تبين أن جميع ما ذكر من الأقوال يرجع الى معنيين من معاني كونه نور السموات والأرض ، وليس في ذلك دلالة على أنه في نفسه ليس بنور . [ والله أعلم ] .

## فهرست الجزء الخامس من كتاب التفسير الكبير

| سفحة | الد | _ |   |   |    |   | _   |   |    | _ | _  |   |   | _ |   |   | - |   |   |    | <br>_ | <br> |   |   | _   | - |   |   | _ |   | - | _   |   |     | ع   | ىو       | لوض  | H    |
|------|-----|---|---|---|----|---|-----|---|----|---|----|---|---|---|---|---|---|---|---|----|-------|------|---|---|-----|---|---|---|---|---|---|-----|---|-----|-----|----------|------|------|
| o .  |     |   |   |   |    |   |     |   |    |   |    |   | • |   |   |   |   |   |   |    |       |      |   |   |     |   |   |   |   |   |   |     |   |     | مود | <b>b</b> | ورة  | w    |
| 7 2  |     |   |   |   |    |   |     |   |    |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |    |       |      |   |   |     |   |   |   |   |   |   |     |   |     |     |          | صل   |      |
| ٣٨   |     |   |   | • |    | • |     |   |    |   |    | • |   |   |   |   |   |   |   |    | •     |      |   |   |     |   |   |   | • | • |   | •   |   |     |     |          | صل   | فد   |
| ٤٥.  |     |   |   | • | •  |   |     |   | •• |   | •  |   |   | • |   |   | • |   |   |    | •     |      |   |   |     |   |   |   |   |   |   |     |   |     |     |          | صل   | ف    |
| ٤٨   |     |   |   |   |    |   |     |   |    |   | •  |   |   | • |   |   | • | • |   |    |       |      |   |   |     |   |   |   |   |   |   | • , |   | •   |     |          | صل   | فد   |
| ٥٣   | •   |   |   |   |    |   |     |   |    | • |    | • |   | • |   |   | • |   | • |    | •     |      |   |   |     | • |   |   |   | • |   |     |   | ف   | وسا | ي        | ورة  | w    |
| ٧٢   |     |   |   |   |    |   |     |   |    |   |    |   |   |   | • | • |   | • |   |    |       |      |   |   | . • |   |   |   |   |   |   |     |   |     |     |          | صل   | فد   |
| VV   |     |   |   |   |    |   | •   | • |    |   |    |   |   | • | • |   |   |   |   |    |       |      |   |   |     | • | • |   |   |   |   | •   |   | •   |     |          | صل   | فد   |
| ۸٠   | •   |   |   |   | •  | • |     |   |    | • | ٠. |   |   |   |   | • | • |   |   |    |       |      | • |   |     |   | • |   | • | • |   |     |   | •   |     |          | سل   | فد   |
| ۸۳   | •   |   | • |   | •  |   |     |   |    |   |    |   | • |   |   |   |   |   |   | •. |       |      | • |   |     |   |   |   | • | • |   |     |   | •   |     |          | مِىل | فد   |
| 117  |     |   |   |   |    |   |     |   |    | • | •  |   |   |   |   | • |   |   |   |    |       |      | • |   |     |   |   |   | • | • |   |     |   |     |     |          | صل   | فد   |
| ١٣٦  |     |   |   |   |    |   |     |   |    |   |    |   | • | • | • |   | • | • |   |    |       | •    |   | • |     |   |   |   |   | • |   |     |   |     | •   |          | سل   | فد   |
| ۱٤٧  |     |   |   |   |    | • | •   |   |    |   |    |   |   |   | • | • | • |   |   |    |       | •    |   |   |     |   |   |   |   | • |   | •   |   | ١   | لرع | 1        | ورة  | س    |
| 189  |     |   |   | • | •  |   |     |   | •  | • |    | • | • |   |   | • | • |   |   |    |       | •.   |   | • |     |   | • |   |   |   |   |     |   | حر  | لح  | ١.       | ورة  | س.   |
| 177  |     |   |   |   | ٠. |   |     | • |    |   |    |   | • |   |   |   |   | • | • |    |       |      |   | • |     |   | • | • |   |   |   |     | • | بل  | لنح | 11       | ورة  | سد   |
| ۱۷۷  |     |   |   | • |    |   | . • |   | •  | • | •  | • |   | • |   |   |   |   |   |    |       |      |   | • | •   |   | • |   |   |   | • |     | ء | ىرا | لإس | 1        | ورة  | لعبد |
| 141  |     |   |   |   | •  | • |     |   |    |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |    |       |      |   |   |     |   |   |   |   |   |   |     | ر | ف   | کھ  | 1        | ورة  | س,   |

| الصفحة       | الموضوع ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ              |
|--------------|----------------------------------------------------------|
| ۱۸۳          | سورة مريم                                                |
| 191          | سورة طه                                                  |
| 194          | فصل في طريق العلم والعمل                                 |
| 7 • 7        | فصل                                                      |
| 418          | ں<br>فصلفصل                                              |
|              | -<br>سورة الأنبياء                                       |
|              | سورة الحج                                                |
|              | سورة المؤمنون                                            |
|              | - ب<br>سورة النور                                        |
| 377          | فصل في معان مستنبطة من سورة النور                        |
| 737          | فصل في عدم الرأفة في إقامة الحدود                        |
| 777          | فصل في إيذاء الذين يأتون الفاحشة                         |
| <b>Y</b> 7X  | فصل في التعذيب                                           |
|              | فصل في تهيج الشهوات                                      |
| <b>Y Y X</b> | فصل في تحريم الزواج من الزاني والزانية                   |
| <b>TAY</b>   | فصل في التوبة شرط للزواج                                 |
| YAY          | فصل نفي الخبائث عن نساء الأنبياء                         |
| ٩٨٢          | فصل التفريق بين المتلاعنين                               |
| 790          | فصل الإختبار والإمتحان للمصاحبة                          |
|              | فصل في التثبت قبل القذف ورمي المحصنات                    |
| ۳٠,۱         | فصل في معرفة المنكر وإنكاره ومعرفة المعروف وإتيانه       |
| ۳۱.          | فصل المعين على الإثم داخل فيه والمعين على الخير داخل فيه |
| ٣٢.          | فصل خصائص الشهود لإقامة الحد                             |
| 478          |                                                          |
| 1 14         | فصل حكم شهادة القادف التائب وغيره                        |

| لصفحة       |                                                       | الموضوع |
|-------------|-------------------------------------------------------|---------|
| ۳۲۷         | عدالة الشهود                                          |         |
| 479         | لعن قذفة أمهات المؤمنين                               | فصل في  |
| ٣٤٠         | الإِستئذان والدخول                                    | فصل في  |
| 434         | يغض البصر وحفظ الفرج                                  | فصل في  |
| ٣٤٦         | غض البصر وترك الشبهات                                 | فصل في  |
| 408         | غض البصر عن بيوت الأخرين                              | فصل في  |
| <b>40</b> V | أن النظر إلى العورات حرام                             | فصل في  |
| ۲۲۲         | أنواع النجاسة                                         | فصل في  |
| 479         | حقيقة الإِيمان                                        | فصل في  |
| ۲۷۷         | فضائل غض البصر قربة لله تعالى                         | فصل في  |
| ٣٨٥         | دعوة المؤمنين إلى التوبة                              | فصل في  |
| ۳۸۹         | صائص الداعية إلى الله                                 | فصل خو  |
| 3 PT        | « الذين يرمون المحصنات الغافلات » وأقوال العلماء فيها | فصل في  |
| ٤٠٨         | تحريم النظر إلى العورات                               | فصل في  |
| 173         | تراض وجوابه                                           | فصل إعن |
| 133         |                                                       | الفهرست |