# القورالسيان ولثريخ في الفتيا

#### تأليف

أ. د. أحمد بن علي بن أحمد سيرالمباركي عضو هيئة كسبار العسماء و عضو اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء وعضو المجمع الفقهي برابطة العالم الإسلامي - مكة المكرمة

#### تقديم

سماحة الشيخ / عبدالعزيز بن عبدالله بن محمد آل الشيخ الماحة المعودية

## كأحمد علي المباركي ، ١٤٣١هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

المباركي، أحمد علي

القول الشاذ وأثره في الفتيا / أحمد علي المباركي - الرياض، 1871 هـ

۲۰۸ ص ؛ ۱۷ ×۲۶ سم

ردمك : ٦- ٧٠١٢ - ٠٠٠ ٩٧٨

١- أصول الفقه ٢- الاجتهاد (أصول الفقه) ٣- الفتاوي الشرعية

أ ، العنوان

1281 / 9877

دیوی ۱۵, ۲۵۱

رقم الإيداع: ١٤٣١ / ١٤٣١

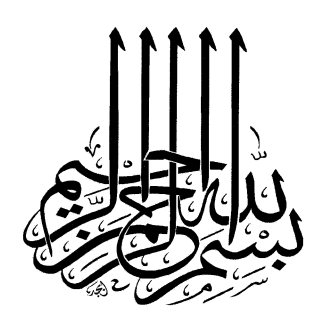
ردمڪ: ٦- ٦٤٠٧ -١٠ ٣٠٣ - ٩٧٨

## حقوق الطبع محفوظة ١٤٣٢هـ ـ ٢٠١٠م

دار العزة للنشر والتوزيع

المملكة العربية السعودية

الرياض - ص. ب: ٥٨٥٨٤ الرمز البريدي ١١١١٥ تليفاكس ٥٨٥٨٤ ٠



# بسم الله الرحمن الرحيم

أحببت طبع هذا الكتاب ونشره بمناسبة صدور الأمر الكريم من خادم الحرمين الشريفين الملك عبد الله بن عبد العزيز ملك المملكة العربية السعودية ذي الرقم ١٣٨٧/ب والتاريخ ١٤٣١/٩/٢هـ المتضمن النهي عن الأخذ بالآراء الشاذة والمهجورة في الفتياكما قال علماؤنا .

وأتقدم بالشكر لسماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن محمد آل الشيخ مفتي عام المملكة العربية السعودية الذي كلف نفسه قراءة هذا البحث مع ضيق وقته وكثرة مشاغله.

وآمل من طلبة العلم أن لا يبخلوا عليّ بنصيحة أو توجيه لتدارك ذلك في الطبعة القادمة، إن شاء الله.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### يشتر للمالة عزالة فيتنا



#### الملكة العربية السعودية الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء

مكتب المفتي العام

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آلـه وصحبه أجمعين... أما بعد:

فقد اطلعت على البحث الذي أعدّه معالى الأستاذ الدكتور السيخ/ أحمد بن على سير المباركي الموسوم بـ(القول الشاذ وأثره في الفتيا)، وقد وجدتُه بحثاً قيماً في بابه، حيث تناول فيه عددا من الموضوعات المهمة التي تمس الحاجة إلى معرفتها وتأصيلها الشرعي.

ومن تلك الموضوعات الهامة موضوع الخلاف بين الأثمة والفقهاء، وموضوع القول الشاذ من حيث التعريف به، وبيان ضابطه، والمنهج الصحيح في التعامل معه.

وقد تميز البحث بالعمق في تناول المادة العلمية، وتتبع مظانها من كتب الأثمة من الفقهاء والأصوليين، ونقل أقوال أثمة السلف، وآراء العلماء المعتبرين في كل مسألة من مسائل الكتاب، مما يعطي القارئ ثقة واطمئناناً لما ورد في الكتاب، وما تُنَاولَه المؤلف بالبحث والدراسة والمناقشة.

وكان تأصيل المؤلف للمسائل المطروحة تأصيلاً علمياً دقيقاً، موافقاً ومقرراً لما ذهب إليه جمهور أهل العلم وما كان عليه عمل السواد الأعظم من أهل الإسلام.

وقد ذكر أمثلة من أشهر المسائل التي قيل فيها قول شاذ، مع بيــان وجــه الــشذوذ ومخالفته لما عليه جمهور أهل العلم وأثمة الإسلام سلفاً وخلفاً.

وقد كان أسلوب البحث أسلوباً علمياً رصيناً، وعبارته كانت جزلة سلسة وإضحة، بعيدة عن التطويل والتعقيد والغموض.

#### يشم لَهُمُ الْجَوْزُ الْجَهْرُ



## الملكة العربية السعودية الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء

مكتب المفتي العام

وقد بين المؤلف قواعد مهمة في الإبانة عن حقيقة القول الشاذ، والموقف الصحيح في التعامل معه، وجواز الإنكار على صاحبه إذا ذاع قوله واشتهر بين الناس.

كما ذكر أن الحكم على القول بأنه شاذ، وعلى الخلاف بأنه معتبر إنما يكون للراسخين من أهل العلم، المشهود لهم بعلو المنزلة والإمامة في الدين.

فجاء هذا البحث ليعالج قضية هامة، في وقت ولم بعض المتسرّعين وقليلي البضاعة في العلم بتبني الأقوال الشاذة والآراء المهجورة، وتُصّدَّرَ للفتيا من ليس من أهلها حباً للشهرة والظهور.

فأسأل الله تعالى أن يجزي معالي الشيخ خير الجزاء، وأن ينفع ببحثه هـذا طلبة العلم وعامة المسلمين.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

المفتي العام للمملكة العربية السعودية ورئيس هيئة كبار العلماء وإدارة البحوث العلمية والإفتاء



عبدالعزيز بن عبدالله بن محمد آل الشيخ

مشعل الشعلان

# بِشْمِلْنَهُ الْخَرِ لَلْحَيْرِ

## مقدّمة

الحمد لله ربِّ العالمين، والصَّلاة والسَّلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمَّد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### أما بعد:

فإن الله تعالى أنزل هذه الشَّريعة الخاتمة على رسوله هُ مشتملةً على كل ما يصلح حال الإنسان في الدارين، ومواكِبةً لأطوار حياته في كل جوانبها وعصورها، فاشتملت على المحكمات القطعيات التي هي أساس الفهم لغيرها، ومردّ الحكم عند الاختلاف، والظنيات التي تختلف في فهمها أنظار المجتهدين وتتباين فيها اجتهاداتهم؛ تيسيراً على المكلفين ورحمة بالخلق، فيقترب البعض في فهمه من نصوص الشارع ومقاصده فيصيب فيكون له أجران، ويبتعد البعض فيخطئ فيُعذر ويؤوب بأجرٍ واحد، ما دام أهلاً للاجتهاد وقد بذل جهده واستفرغ وسعه في استنباط الحكم، ويحكم على تلك الاجتهادات بالقبول أو الشذوذ بحسب قربها أو بعدها من النَّصوص والمقاصد الشَّرعية.

ومن هنا نشأت الأقوال الشَّاذة وعَرَفَ العلماء كيف يتعاملون معها بياناً لأمرها وتحذيراً للمكلفين من متابعة قائليها في العمل بها، فلم يسلموا لهم بل بينوا خطأهم مع حفظ مكانتهم ومنزلتهم.

وفي هذا العصر الذي شهد سرعةً في انتقال المعلومة نتيجةً لتطور وسائل الاتصال المرئية والمسموعة، وكثر فيه المفتون عبر الفضائيات ومن خلال المواقع الإلكترونية ممن هم أهل للفتوى ومن غيرهم؛ لابد للنّاس ممن يُنير لهم طريقهم ويبصرهم بها يلقى إليهم من تلك الفتاوى المختلفة والمتناقضة أحياناً، بتمييز منهج التعامل مع الشّاذ منها والضعيف.

كما كثر الطَّعن في علماء الدين وحملة الشّرع مِنْ قبل مَن لم يتأدبوا بآداب الشّرع، ولم يعرفوا حقوق أهل العلم ولا حدود التعامل معهم، مما يدعو إلى إحياء أدب السلف في الاختلاف، وأسلوب تعاملهم مع مخالفيهم، وبيان مواطن إقرارهم أو الإنكار عليهم في مسائل الخلاف.

وهذا ما أردت الإسهام فيه من خلال هذا البحث الذي كان في بدايته عاضرة ألقيتها في مكة المكرمة (جامعة أم القرى) بتاريخ ٢٢/ ١٠/ ١٤٢٥هـ، واقتضت الضرورة إكهاله في هذا الزمن الذي برز فيه من ينفض الرماد عن بعض الأقوال المهجورة والآراء الشّاذة فيُفتي بها، ويحيد عن منهج السّلف في التعامل معها؛ فيُميع الدين ويُضلل العامة.

وقد اجتهدت في الاستدلال بالكتاب والسّنّة على ما أُورده من المسائل

راجعاً في معرفة دلالتها إلى سلف هذه الأمة، ناقلاً نصوصاً من كلامهم على ذلك؛ حتى يعرف النّاشئة ما كان عليه سلفهم الصالح؛ وبالتالي ينقطع الأخذ والرد في أمور قد انتُهى منها؛ تصويراً واستدلالاً وترجيحاً وتمثيلاً.

وجاء البحث وفق الخطة الآتية:

#### تمهيد: نبذة تاريخية عن الاختلاف.

**أولا:** المراحل الفقهيّة.

ثانياً: مواقف الناس من الخلاف.

## المبحث الأول: الخلاف وأقسامه وضوابطه ومجالاته:

المطلب الأول: تعريف الخلاف وأقسامه:

المسألة الأولى: تعريف الخلاف:

**أولاً:** تعريف الخلاف في اللغة.

ثانياً: تعريف الخلاف في الاصطلاح.

المسألة الثّانية: أقسام الخلاف.

المطلب الثَّاني: ضابط الخلاف السَّائغ.

المطلب الثَّالث: مجالات الخلاف السَّائغ.

المطلب الرَّابع: المنهج االسليم في التعامل مع الخلاف السَّائغ.

٠١ الشاذ وأثره في الفتيا

المسألة الأولى: حكم الإنكار على المخالف.

المسألة الثَّانية: مراعاة الخلاف واستحباب الخروج منه.

السائة الثَّالثة: الفرق بين مراعاة الخلاف والاحتجاج بالخلاف.

المطلب الخامس: الخلاف غير السَّائغ.

المسألة الأولى: ضابط الخلاف غير السَّائغ.

السألة الثَّانية: صور الخلاف غير السَّائغ.

أولاً: الخلاف في قطعيّات العقيدة والفقه.

ثانياً: خلاف الجاهل للعالم.

## المبحث الثَّاني: الخلاف الشَّاذ

المطلب الأول: تعريفه وضابطه.

المسألة الأولى: تعريف القول الشَّاذ.

أولاً: معنى الشّاذ في اللغة.

ثانياً: تعريف الشَّاذ في الاصطلاح.

١)- تعريف الشَّاذ في اصطلاح الفقهاء.

٢)- تعريف الشَّاذ في اصطلاح الأصوليّين.

المسألة الثَّانية: ضابط الخلاف الشَّاذ.

المطلب الثَّاني: أقوال العلماء في التحذير من الأخذ بالقول الشَّاذ.

المطلب الثَّالث: المنهج الرشيد للتعامل مع الأقوال الشَّاذة.

المسألة الأولى: عدم اعتباد الزلّة والأخذ بها.

المسألة الثَّانية: العدل في الحكم على صاحبها.

المسألة الرَّابعة: موقف طالب العلم إذا بلغته مقالة ضعيفة.

المطلب الرَّابع: نماذج من الأقوال التي حكم عليها العلماء بالشَّذوذ.

المسألة الأولى: القول بتقديم المصلحة على النَّص.

المسألة الثَّانية: إباحة الغناء والمعازف.

المسألة الثَّالثة: إباحة تصوير التهاثيل.

المسألة الرَّابعة: القول بأنَّ دية المرأة تساوي دية الرَّجل.

المسألة الخامسة: القول بحل المطلّقة ثلاثاً لزوجها الأول بمجرّد العقد على الثّاني.

السألة السَّادسة: القول بجواز تولِّي المرأة منصب القضاء.

المسألة السَّابعة: إباحة ربا الفضل.

المسألة الثَّامنة: إباحة نكاح المتعة.

## المبحث الثَّالث: حكم تتبّع رخص المذاهب والأخذ بها:

المطلب الأول: الفرق بين الرّخص الشّرعية ورخص الفقهاء.

المطلب الثَّاني: الفرق بين رخص الفقهاء والأقوال الشَّاذة.

المطلب الثَّالث: حكم تتبّع رخص الفقهاء.

الخاتمة: تضمنت خلاصة ما توصلت إليه من خلال البحث.

والله تعالى أسأل أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وأن ينفع به كاتبه وقارئه إنه على كل شيءٍ قدير.

وكتبه أحمد بن علي بن أحمد سير المباركي الرياض في ۲۲/ ۱۱/ ۱۶۳۱هـ ۲/ ۱۱/ ۲۰۱۰م

# تمهيد نبذة تاريخية عن الاختلاف أولاً: المراحل الفقهية

اختلف الباحثون في تقسيم مراحل تأريخ التشريع الإسلامي، فقسمها بعضهم إلى أربعة أقسام:

الأول: عهد الرَّسول عُلِيُّكُ.

الثَّاني: عهد الصّحابة هِينَهُ.

الثَّالث: عهد التدوين والأئمة المجتهدين.

الرَّابع: عهد التقليد<sup>(١)</sup>.

ويذهب بعض الباحثين في تقسيمها إلى مراعاة النَّشأة والتطوّر، والقوّة والضعف في تأريخ الفكر الإسلامي، فيقسمونها إلى خمس مراحل:

الأولى: عصر التشريع في عهد رسول الله عُلَيْنَ، وامتداده في عهد الخلفاء الراشدين عِنْفَ.

الثَّانية: التأسيس للفقه، ويشمل العمل الفقهيّ في العصر الأموي، والكلام على مدرسة الحجاز ومدرسة العراق.

الثَّالثة: النهضة الفقهيّة، وتأسيس المذاهب، وتدوين الحديث والفقه.

<sup>(</sup>١) ينظر: خلاصة تاريخ التشريع الإسلامي لعبد الوهاب خلاف ص (٨).

الرَّابعة: التقليد وسدّ باب الاجتهاد، بعد أن استقرّت المذاهب.

الخامسة: اليقظة الفقهيّة، وحركة الإصلاح الديني، في الوقت الحاضر(١).

ويراعي آخرون الأحداث السياسيّة والاجتماعيّة التي كان لها أثر في الفقه الإسلامي، فيقسّمونه إلى المراحل الآتية:

الأولى: عهد التشريع من البعثة إلى وفاة الرَّسول عُلَيُّهُ.

الثَّانية: الفقه في عهد الخلفاء الراشدين(١١-٤٠هـ).

الثَّالثة: الفقه من عهد صغار الصّحابة هِيْتُه ، وكبار التابعين - رحمهم الله - إلى أوائل القرن التَّاني الهجري.

الرَّابِعة: الفقه من أوائل القرن الثَّاني إلى منتصف القرن الرَّابع.

الخامسة: الفقه من منتصف القرن الرَّابع إلى سقوط بغداد سنة ٢٥٦هـ.

السَّادسة: الفقه من سقوط بغداد إلى الوقت الحاضر ".

وعلى أي حال:

<sup>(</sup>١) ينظر: تاريخ التشريع الإسلامي لمناع القطان (ص ٢٣ - ٢٤).

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق.

يقول الدكتور عبد الله التركي: "وتوالى الخلاف في مسائل اجتهاديّة بعد ذلك إلاّ أنّ اختلاف الصّحابة أقلّ من اختلاف من أتى بعدهم؛ وذلك لقرب عهدهم بالرّسول عندهم من الرّصيد الكبير من سنّة رسول الله عندهم أومِنْ بُعْدِ النظر ونفاذ البصيرة، وقلّة الهوى، ولندرة الوقائع المتجدّدة بالنسبة لمن بعدهم"(۱).

وبدأ الخلاف يتسع بعد انتشار الصّحابة في الأمصار، وظهور كثير من المسائل التي لم تكن موجودة في عهد الرَّسول الله نتم أخذ الخلاف ينتشر شيئاً فشيئاً.

<sup>(</sup>١) أسباب اختلاف الفقهاء للدكتور عبد الله التركي (ص١٢).

|  | * |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

## ثانياً: مواقف الناس من الخلاف:

ينقسم الناس تبعاً لموقفهم من الخلاف الواقع بين العلماء من حيث اعتباره وعدم اعتباره إلى ثلاث طوائف:

الطائفة الأولى: سلكت مسلك الترخيص والتَّلفيق، وعدت كلَّ خلافٍ حجةً يعول عليه في الفتوى، ولو كان مستند الخلاف ضعيفاً، وما بني عليه واهياً ساقطاً.

ولا شك أن انتهاج هذا النهج، وسلوك هذا المسلك، يؤدي إلى الفساد في العاجل والآجل، ويفتح لذوي الأغراض السيئة، والنفوس المريضة، البابَ على مصراعيه ليقولوا في الشَّريعة ما تمليه عليهم أهواؤُهم، وتوحي به إليهم شياطينُهم، ولن يعدموا قولاً لفقيه شذَّ به عن جمهور الأمة، وحاد به عن سبيل الجهاعة، يُسنِدُ دعواهم، ويؤيد مدَّعاهم، وهذا واقع ومشاهد.

قال القاضي أبو بكر ابن العربي على الله العربي على خلاف يطرأ، لما استقر الدين على قاعدة ((۱)).

الطائفة الثّانية: ترى عكس ما تراه سابقتها، وتعد الخلاف شراً كله، ومذموماً بجميع أنواعه، فلا يسوغ الخلاف عندها في فروع الأحكام الشّرعية فضلاً عن أصولها.

<sup>(</sup>١) العواصم من القواصم (ص٥٦)، تحقيق: عمار طالبي.

الطائفة الثّالثة: وسط بين هاتين الطائفتين، فهم يرون أن الخلاف ينقسم في الجملة إلى قسمين رئيسين: محمود ومذموم، الأول خلاف سائغ ومعتبر، وأما الثّاني فهو خلاف غير سائغ ولا معتبر، ومنه ما هو شاذ تنكبه العلماء وهجروه وحذروا من الأخذ به.





# المبحث الأوّل

# الخلاف وأقسامه وضوابطه ومجالاته

المطلب الأوّل: تعريف الخلاف وأقسامه.

المطلب الثاني: ضابط الخلاف السَّائغ.

المطلب الثالث: مجالات الخلاف السَّائغ.

المطلب الرابع: المنهج السليم في التعامل مع الخلاف السَّائغ.

المطلب الخامس: الخلاف غير السَّائغ.







## المطلب الأول

## تعريف الخلاف وأقسامه

#### المسألة الأولى: تعريف الخلاف:

أولاً: تعريف الخلاف في اللغة:

الاختلاف لغةً مصدر اختلف، والاختلاف نقيض الاتفاق، ويستعمل عند الفقهاء بمعناه اللغوى .

قال الفيروز آبادي: "الاختلاف والمخالفة: أن يأخذ كل واحد طريقاً غير طريق ألاخر في حاله أو فعله" (١).

وبمثل قوله قال الراغب الأصبهاني (٢).

والخلاف والاختلاف بمعنى واحد عند بعض العلماء، وهو يعني عدم الاتفاق على مسألة ما.

ومن العلماء من خص لفظ "الاختلاف" بها كان ناشئاً عن دليل، ولفظ "الخلاف" بها كان ناشئاً عن غير دليل (٣).

بصائر ذوي التمييز (٢/ ٦٢٥).

<sup>(</sup>٢) مفردات القرآن (ص: ١٥٦).

<sup>(</sup>٣) الموسوعة الفقهية الكويتية (٢/ ٢٩١).

ثانياً: تعريف الخلاف في الاصطلاح:

يستعمل لفظ الخلاف عند الفقهاء بمعناه اللغوي.

قال المناوي: "الاختلاف افتعال من الخلاف، وهو تقابل بين رأيين فيما ينبغي انفراد الرأي فيه"(١).

المسألة الثَّانية: أقسام الخلاف

ينقسم الخلاف الواقع بين العلماء إلى قسمين رئيسين:

الخلاف السّائغ: وهو خلاف معتبر معتد به، لا يذم المخالف فيه و لا يُشنّع عليه.

٢-الخلاف غير السَّائغ: وهو عكس الخلاف السَّائغ في صفاته وأحكامه،
 وهو خلاف مذموم غير معتد به.

<sup>(</sup>١) التوقيف على مهات التعاريف (ص:٤٢).

# المطلب الثَّاني

## ضابط الخلاف السَّائغ

بيّن الإمام الشَّافعي عِشِ في رسالته انقسام الخلاف إلى قسمين ووضع لكل منها حداً يميزه عن الآخر، فذكر أن أحدهم سأله عن ذلك، فقال: "قال أي السائل فإني أجد أهل العلم قديماً وحديثاً مختلفين في بعض أمورهم فهل يسعهم ذلك؟ قال: فقلت له: الاختلاف من وجهين:

أحدهما: محرم ، ولا أقول ذلك في الآخر.

قال: فها الاختلاف المحرم؟

قلت: كل ما أقام الله به الحجة في كتابه أو على لسان نبيه منصوصاً بيّناً لم يحل الاختلاف فيه لمن علمه.

وما كان من ذلك يحتمل التأويل ويُدرك قياساً، فذهب المتأوّل أو القائس إلى معنى يحتمله الخبرُ أو القياسُ – وإن خالفه فيه غيرُه – لم أقل إنه يُضيَّقُ عليه ضِيق الخلاف في المنصوص"(١).

فيؤخذ من كلام الإمام الشَّافعي ﴿ أَنَّ كلَّ مسألة أبان الله فيها الحكم بياناً واضحاً في كتابه أو سنة نبيه ﴿ فَالْخَلَافَ فَيها مُحرَّم.

<sup>(</sup>١) الرسالة ص (٥٦٠).

وما كان من المسائل يحتمل التأويل أو يدرك بالقياس والاجتهاد فالخلاف فيها واسع.

وعلى هذا نقول في ضابط الخلاف السَّائغ: هو الخلاف في المسائل التي ليس فيها نص صحيح صريح، وليست محلَّ إجماع.

فينتج من هذا التعريف أن للخلاف السَّائغ ثلاث صور، هي:

الأولى: إذا لم يكن في المسألة نص، فالخلاف فيها سائغ.

الثّانية: إذا كان فيها نص صحيح لكنّه غير صريح، فالخلاف فيها سائغ أيضاً.

الثَّالثة: إذا كان فيها نص صريح لكنه غير صحيح أو متنازع في صحته أو كان له معارض قوي فالخلاف فيها سائغ. أما إذا وجد النَّص الصحيح الصريح الذي لا معارض له فلا مساغ للخلاف حينئذٍ.

وكذلك المسائل التي هي محل إجماع بين أهل العلم لا مساغ للاختلاف فيها.

قال الإمام العزبن عبد السلام علم الله

"والضابط في هذا أن مأخذ المخالف، إن كان في غاية الضعف والبعد من الصواب، فلا نظر إليه ولا التفاتَ عليه، إذا كان ما اعتمد عليه لا يصلح نصبُه دليلاً شرعياً، ولا سيما إذا كان مأخذُه مما يُنقض الحكمُ بمثله"(۱).

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام (١/ ٢٥٣).

وقال الشَّاطبي عَلَيْ: "وإنها يعد في الخلاف الأقوال الصادرة عن أدلة معتبرة في الشَّريعة – كانت مما يَقوى أو يَضعُف – وأما إذا صدرت عن مجرد خفاء الدَّليل أو عدم مصادفته، فلا؛ فلذلك قيل: إنه لا يصح أن يعتد بها في الخلاف كها لم يعتدَّ السلف الصالح بالخلاف في مسألة ربا الفضل والمُتعة ومحاشي النساء (۱) وأشباهها من المسائل التي خفيت فيها الأدلة على من خالف فيها "(۲).

وقال أيضاً: "والخلاف المعتدبه موجود في أكثر مسائل الشَّريعة ..."... وذكر تاج الدين السبكي على في أثناء كلامه عن مراعاة الخلاف أن شرط ذلك: "أن يقوى مدْرَك الخلاف، فإن ضعف ونأى عن مأخذ الشرع كان معدوداً من الهفوات والسقطات، لا من الخلافيات المجتَهَدات"(٤).

وهاهنا تنبيه وهو أنه في الحكم على القول بأنه من الخلاف المعتبر أو غير المعتبر لا ينظر إلى صاحب القول ومنزلتِه في العلم، وإنها إلى القول وقوّة دليله، فالعبرة بالدليل لا بالقائل، فالضّابط في القول السّائغ هو: كلّ قول صدر عن دليل معتدّ به شرعاً، أو عن اجتهاد

<sup>(</sup>١) المحاشي جمع محشاة، وهي المبعر من الدواب، وكني بها هنا عن أدبار النساء. انظر: لسان العرب (١) المحاشي جمع محشاة، وهي المبعر من الدواب، وكني بها هنا عن أدبار النساء. انظر: لسان العرب

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٥/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٤) الأشباه والنظائر (١/١١٢).

## كمُلت شروطه.

قال السبكي على: "لا نظر إلى القائلين من المجتهدين، بل إلى أقوالهم ومداركها قوة وضعفاً، ونعني بالقوة ما يوجِب وقوف الذهن عندها وتعلق ذي الفطنة بسبيلها لانتهاض الحجة بها، فإن الحجة لو انتهضت بها لما كنا مخالفين لها. إذا عرفت هذا فمن قوي مدركه اعتد بخلافه؛ وإن كانت مرتبته في الاجتهاد دون مرتبة مخالفه، ومن ضعف مدركه لم يعتد بخلافه؛ وإن كانت مرتبته أرفع، وربها قوي مدرك بعضهم في بعض المسائل دون بعض، بل هذا لا يخلو عنه مجتهد"".

وقال الشيخ محمد الأمين الشنقيطي علمه: "إننا ننظر إلى ذات القول لا إلى قائله؛ لأن كلّ كلام فيه مقبول ومردود إلا كلامه الله ومعلوم أن الحق حق ولو كان قائله حقيراً".

وننبه أيضاً إلى أن الحكم على القول بأنه مما ضعف دليلُه أو قوي لا يحيط به إلا أهلُ العلم الراسخون.

قال السبكي على: "قوة المَدرك وضعفه مما لا ينتهي إلى الإحاطة به إلا الأفراد، وقد يظهر الضعف أو القوة بأدنى تأمل، وقد يحتاج إلى تأمل وفكر، ولا بد أن يقع هنا خلاف في الاعتداد به ناشئ عن مدرك

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر (١/ ١١٢ - ١١٣).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان (١/ ٨).

قوي أو ضعيف".

مثال ما يظهر ضعفه: إعارة الجواري للوطء... وكذلك ما ذهب إليه داود من قوله في التغوط في الماء الراكد، وقوله: لا ربا إلا في النسيئة المنصوصة، وكثير من أقوال شاذة منقولة عن كثير من المجتهدين"(۱).

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر (١/١١٣).

# المطلب الثَّالث

## مجالات الخلاف السَّائغ

الخلاف السَّائغ يكون في المسائل الاجتهادية الظنية، وهو خلاف يستند إلى أدلة وقواعد، وينبني على أصول الاجتهاد ومدارك الأحكام.

فمثل هذا النوع من الخلاف لا ينبغي الإنكار فيه على المخالف، بل تحسن مراعاته وعدم إهماله، وقد كان العلماء – وما زالوا – يفعلون ذلك ؛ لأنَّ مبنى الفقه – في الجملة – على الظن، وما كان كذلك لابد أن يقع فيه الخلاف، وفي ذلك من التوسعة على الناس ما لا يخفى.

قال السّمعاني علم الذي يسوغ فيه الخلاف وهو: فروع الديانات إذا استخرجت أحكامُها بأمارات الاجتهاد ومعاني الاستنباط، فاختلاف العلماء فيه مسوغ، ولكل منهم أن يعمل فيه بها يؤدي إليه اجتهاده"(۱).

وقال الشَّاطبي عَلَىٰ: "الخلاف المعتد به موجود في أكثر مسائل الشَّريعة، والخلاف الذي لا يعتد به قليل"(٢).

ولو كان هذا الضرب من الاختلاف مذموماً، لما كان للصحابة منه حظٌ وافر، ولما وجدناهم مختلفين في أحكام الحوادث، وهم مع ذلك متواصلون،

<sup>(</sup>١) قواطع الأدلة (٢/ ٣٢٦).

<sup>(</sup>٢) المو افقات (١/ ١٦٤).

يُسوِّغ كل واحد منهم لصاحبه مخالفته بغير لوم ولا تعنيف، فقد حصل منهم الاتفاق على تسويغ هذا الضرب من الاختلاف.

وقال ابن القيم عِشَهُ: "ووقوع الاختلاف بين الناس أمر ضروري لا بدّ منه لتفاوت إرادتِهم وأفهامِهم وقوى إدراكِهم، ولكن المذموم بغيُ بعضهم على بعض "(۱).

"وهذا النوع من الاختلاف لا يوجب معاداة ولا افتراقاً في الكلمة، ولا تبديداً للشمل؛ فإن الصّحابة هوي اختلفوا في مسائل كثيرة من مسائل الفروع كالجد مع الإخوة، وعتق أم الولد بموت سيدها، ووقوع الطلاق الثلاث بكلمة واحدة ... وفي بعض مسائل الربا، وفي بعض نواقض الوضوء وموجبات الغسل، وبعض مسائل الفرائض وغيرها، فلم ينصب بعضهم لبعض عداوة، ولا قطع بينه وبينه عصمة، بل كان كل منهم يجتهد في نصرة قوله بأقصى ما يقدر عليه -بها يمتلكه من أدلة - ثم يرجعون بعد المناظرة إلى الألفة والمحبة والمصافاة والموالاة، من غير أن يضمر بعضهم لبعض ضغناً، ولا ينطوي له على معتبة ولا ذم ، بل يدل المستفتي عليه مع مخالفته له، ويشهد له بأنّه خير منه وأعلم منه؛ فهذا الاختلاف أصحابه بين الأجرين والأجر، وكل منهم مطيع لله بحسب نيته واجتهاده وتحريه الحق"(٢).

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة (٢/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق (٢/ ١٧٥ -١١٥).

## وهل يكون الخلاف في بعض مسائل الاعتقاد سائغاً؟

الخلاف في مسائل الاعتقاد كالخلاف في مسائل الفقه منه ما يسوغ ، وهو ما يتعلق بفروع المسائل التي لم يرد دليل قطعي الدلالة على وجه من وجوهها.

ومنه ما لا يسوغ، وهو ما يتعلق بالمسائل الأصولية التي دلت عليها الأدلة القطعية الدّلالة من الكتاب والسّنة.

يقول شيخ الإسلام على في هذا: "فمن كان من المؤمنين مجتهداً في طلب الحق وأخطأ فإن الله يغفر له خطأه كائناً ما كان ، سواء كان في المسائل النظرية أو العملية ، هذا الذي عليه أصحاب النّبيّ عليه وجماهير أئمة الإسلام"(۱).

وقال أيضاً: "والخطأ المغفور في الاجتهاد هو في نوعي المسائل الخبرية والعلمية"(٢).

ويقول عن خلاف الصحابة في بعض مسائل الاعتقاد الفرعية: "وتنازعوا في مسائل علمية اعتقادية كسماع الميت صوت الحي، وتعذيب الميت ببكاء أهله، ورؤية محمد المنه عبل الموت، مع بقاء الجماعة والألفة.

وهذه المسائل منها ما أحد القولين خطأ قطعاً، ومنها ما المصيب في نفس

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۳/ ۳٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢٠/ ٣٣).

الأمر واحد عند الجمهور أتباع السلف، والآخر مؤدٍ لما وجب عليه بحسب قوة إدراكه...ومذهب أهل السّنّة والجماعة أنه لا إثم على من اجتهد وإن أخطأ"(١).

وقال أيضاً: "وعامة ما تنازعت فيه فرقة المؤمنين من مسائل الأصول وغيرها في باب الصفات والقدر والإمامة وغير ذلك هو من هذا الباب، فيه المجتهد المحطئ" (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٩/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٢) الاستقامة (١/ ٣٧).





# المطلب الرَّابع المنهج السليم في التعامل مع الخلاف السَّائغ

المسألة الأولى: حكم الإنكار على المخالف.

المسألة الثَّانية: مراعاة الخلاف واستحباب الخروج منه.

المسألة الثَّالثة: الفرق بين مراعاة الخلاف والاحتجاج بالخلاف.







## المسألة الأولى

#### حكم الإنكار على المخالف.

إن المتتبع لأقوال العلماء في مختلف المذاهب والعصور يكاد يراهم مجمعين على أن من شروط النهي عن المنكر أن يكون المنكر المنهي عنه متفقاً على كونه منكراً، وفيها يأتي بعض أقوال العلماء في المسألة:

١ - قال سفيان الثّوري: "إذا رأيت الرجل يعمل العمل الذي قد اختُلف فيه وأنت ترى غيره فلا تنهه" (١).

٢ - وروى الخطيب البغدادي عنه أنه قال: "ما اختلف فيه الفقهاء فلا أنهى أحداً من إخواني أن يأخذ به"(٢).

٣- وقال يحيى بن سعيد: "ما برح المُستَفتَوْن يُستفتَون فيحل هذا ويحرم هذا، فلا يرى المحرم أن المحلل هلك لتحليله، ولا يرى المحل أن المحرم هلك لتحريمه"(").

٤ - ونقل الذهبي عن الإمام أحمد عليه قوله: "لم يعبر الجسرَ إلى خراسان مثلُ إسحاق، وإن كان يخالفنا في أشياء، فإن الناس لم يزل يخالف بعضهم بعضاً" (٤).

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء (٦/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه (٢/ ٦٩).

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله ( ٢/ ٩٠٢ - ٩٠٣، رقم: ١٦٩١)، طبعة دار ابن الجوزي.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١١/ ٣٧١).

وسُئل الإمام أحمد على عن صلاة التطوع بعد العصر والشمسُ بيضاءُ مرتفعة ؟ قال: "لا نفعله، ولا نعيب فاعله"(۱).

7- قال الحافظ ابن رجب على: "هذا لا يدل على أن أحمد رأى جوازه، بل رأى أن من فعله متأوّلاً أو مقلداً لمن تأوّله لا ينكر عليه، ولا يعاب قوله؛ لأن ذلك من موارد الاجتهاد السّائغ"(٢).

٧- ونقل ابن مفلح عن ابن قدامة المقدسي على قوله: "لا ينبغي
 لأحد أن ينكر على غيره العمل بمذهبه؛ فإنه لا إنكار في المجتَهدات" (").

وقد فصّل ابن قدامة في هذا الموضوع في المغني عند كلامه عن وجوب الحد على من شرب قليلاً من المسكر، فقال: "لا نعلم بينهم خلافاً في خصير العنب غير المطبوخ، واختلفوا في سائرها، فذهب إمامُنا إلى التسوية بين عصير العنب وكل مسكر، وهو قول الحسن، وعمر بن عبد العزيز، وقتادة، والأوزاعي، ومالك، والشّافعي، وقالت طائفة: لا يحد إلا أن يسكر... وقال أبو ثور: من شربه معتقداً تحريمه حُدّ، ومن شربه متأوّلاً فلا حدّ عليه؛ لأنه مختلف فيه فأشبه النكاح بلا ولى"(١٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: المغنى (١/ ٥٢٧)، وطرح التثريب (٢/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (٣/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٣) الآداب الشرعية (١/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) المغنى (١٢/ ٤٩٧).

ثمّ عقّب على هذا القول بذكر الأدلّة على وجوب الجلد على من شرب الخمر، وبين أن النّصوص الواردة فيها تتناول قليل الخمر وكثيره، وبيا أنّ كلّ مسكر خمر، وأنّه شراب فيه شدة مطربة فوجب الحد بقليله كالخمر، ثمّ قال: "... والاختلاف فيه لا يمنع وجوب الحد فيها بدليل ما لو اعتقد تحريمها، وبهذا فارق النكاح بلا ولي ونحوه من المختلف فيه، وقد حدّ عمر مين قدامة بن مظعون مين في وأصحابه مع اعتقادهم حل ما شربوه، والفرق بين هذا وبين سائر المختلف فيه من وجهين:

أحدهما: أن فعل المختلف فيه هاهنا داعية إلى فعل ما أجمع على تحريمه، وفعل سائر المختلف فيه يصرف عن جنسه من المجمع على تحريمه.

الثّاني: أن السّنّة عن النّبيّ اللّه قد استفاضت بتحريم هذا المختلف فيه، فلم يبق فيه لأحد عذر في اعتقاد إباحته، بخلاف غيره من المجتهدات"(١).

٨- وقال الإمام النّووي عليه: "ثم العلماء إنّما ينكرون ما أجمع عليه، أما المختلف فيه فلا إنكار" (٢).

وأورد السيوطي على لهذه المسألة قاعدة في كتابه "الأشباه والنظائر"، فقال: "لا ينكر المختلف فيه، وإنها يُنكر المجمع عليه" (٣).

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (۱۲/ ۹۷ - ۹۹۸).

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على صحيح مسلم (٢/ ٢٣)، وينظر: المنثور في القواعد الفقهيّة (٢/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر ( ص١٥٨).

9 - وقال شيخ الإسلام ابن تيمية علم "مسائل الاجتهاد من عمل فيها بقول بعض العلماء لم يُنكر عليه ولم يُهجر، ومن عمل بأحد القولين لم يُنكر عليه "(١).

وذكر شيخ الإسلام بعض المسائل التي وقع فيها خلاف بين السلف، ثم قال: "إن مثل هذه المسائل الاجتهادية لا تنكر باليد، وليس لأحد أن يلزم الناس باتباعه فيها، ولكن يتكلم فيها بالحجج العلمية، فمن تبين له صحة أحد القولين تبعه، ومن قلّد أهل القول الآخر فلا إنكار عليه"(٢).

• ١ - وقال ابن القيم على: "وأما إذا لم يكن في المسألة سنّة ولا إجماع وللاجتهاد فيها مساغ لم تُنكر على من عمل بها مجتهداً أو مقلداً"(").

١٢ - وقال الحافظُ ابنُ رجبِ على: "والمُنْكُرُ الذي يَجِبُ إنكارُه: ما كان مُجْمَعاً عليه، فأما المُخْتَلَفُ فيه فَمن أصحابنا من قال: لا يجبُ إنكارُه على مَنْ فعلَه مجتهداً فيه، أو مُقَلِّداً مجتهداً تقليداً سائغاً" (٥).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۰ ۲۰۷).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٣٠/ ٨٠).

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين (٣/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٤) الآداب الشرعية (١ / ٢٣٢).

<sup>(</sup>٥) جامع العلوم والحِكم (ص ٣٢٥).

17 - وقال الدهلوي على: "وقد كان في الصّحابة والتابعين ومن بعدهم من يقرأ البسملة، ومنهم من لا يقرؤها، ومنهم من يجهر بها، ومنهم من لا يجهر بها، ومنهم من كان يقنت في الفجر، ومنهم من لا يقنت في الفجر، ومنهم من يتوضأ من الحجامة والرعاف والقيء، ومنهم من لا يتوضأ من ذلك، ومنهم من يتوضأ من مس الذكر ومس النساء بشهوة، ومنهم من لا يتوضأ من ذلك، ومنهم من يتوضأ من يتوضأ عما مسته النار، ومنهم من لا يتوضأ من ذلك، ومنهم من يتوضأ من أكل لحم الإبل، ومنهم من لا يتوضأ من ذلك.

ومع هذا فكان بعضهم يصلي خلف بعض، مثل ما كان أبو حنيفة وأصحابه والشَّافعي وغيرهم عَلَيْهُ يصلون خلف أئمة المدينة من المالكية وغيرهم، وإن كانوا لا يقرؤون البسملة لا سراً ولا جهراً ٠٠٠ وكان الإمام أحمد يرى الوضوء من الرعاف والحجامة، فقيل له: فإن كان الإمام قد خرج منه الدم ولم يتوضأ هل تصلي خلفه؟ قال: كيف لا أصلي خلف الإمام مالك وسعيد بن المسيِّب" (١).

18 - ويقول الشيخ محمد بن عبد الوهاب علم اثم اعلموا وفقكم الله، إن كانت المسألة إجماعاً فلا نزاع، وإن كانت مسائل اجتهاد فمعلومكم أنه لا إنكار فيمن يسلك الاجتهاد"(٢).

<sup>(</sup>١) الإنصاف في بيان أسباب الخلاف (ص ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١/ ٤٣).

٠ ٤ الشاذ وأثره في الفتيا

ومن هذه النقول عن العلماء يتبيّن لنا أنّه لا يُنكر على المجتهد اجتهاده في القضايا التي يعد الخلاف فيها سائغٌ بين العلماء، ولكن هذا لا يَمنع من إقامة الحجة عليه، أو المحاورة معه للخروج من الخلاف و الوصول إلى الحق، بل هو الأولى، إذ مازال السلف يرد بعضهم على بعض في مسائل الفقه، والفروع من المعتقد، وهذا من النّصيحة للمسلمين، وهذا كلّه في الخلاف السّائغ.

وينبغي التنبه هذا إلى عدم اللبس بين المسائل التي يسوغ الخلاف فيها وبين ما لا يسوغ الخلاف فيه، وأنّ قولهم لا إنكار في مسائل الخلاف ليس على إطلاقه؛ لأنّ مسائل الخلاف منها ما يكون الخلاف فيها سائغاً كما تقدم بيانه، وهو ما يطلق عليه "المسائل الاجتهادية"، فهذه لا إنكار فيها على المخالف، ومنها ما يكون الخلاف غير سائغ؛ لوجود نص صحيح صريح أو إجماع في المسألة، أو يكون مدرك القول المخالف ضعيفاً، بحيث لا يعتد به، فيصح الإنكار فيها على المخالف؛ ولهذا فالأولى أن يُقال بدل العبارة: "لا إنكار في المسائل الاجتهادية".

قال شيخ الإسلام عليه: "وقولهم مسائل الخلاف لا إنكار فيها ليس بصحيح، فإنّ الإنكار إمّا أن يتوجّه إلى القول بالحكم أو العمل، أمّا الأول فإذا كان القول يخالف سنّة أو إجماعاً قديماً وجب إنكاره، وفاقاً، وإن لم يكن كذلك فإنّه ينكر بمعنى بيان ضعفه عند من يقول: المصيب واحد، وهم عامّة

السلف والفقهاء، وأمّا العمل إذا كان على خلاف سنّة أو إجماع وجب إنكاره أيضاً بحسب درجات الإنكار ... وأمّا إذا لم يكن في مسألة سنّة و لا إجماع وللاجتهاد فيها مساغ لم يُنكر على من عمل بها مجتهداً أو مقلداً..."(١).

ثمّ بيّن أنّ الصواب الذي عليه الأئمّة أنّ الاجتهاد إنّما يسوغ في المسائل التي لم يكن فيها دليل يجب العمل به وجوباً ظاهراً مثل حديث صحيح لا معارض له من جنسه، لتعارض الأدلّة المتقاربة، أو لخفاء الأدلّة فيها(٢).

وقال: "... وليس في ذكر كون المسألة قطعية طعن على من خالفها من المجتهدين كسائر المسائل التي اختلف فيها السلف، وقد تيقنا صحة أحد القولين فيها، مثل كون الحامل المتوفّى عنها تعتد بوضع الحمل، وأنّ الجماع المجرّد عن الإنزال يوجب الغسل، وأنّ ربا الفضل والمتعة حرام... إلى غير ذلك ممّا لا يكاد يُحصى، وبالجملة من بلغه ما في هذا الباب من الأحاديث والآثار الّتي لا معارض لها فليس له عند الله عذر بتقليد من ينهاه عن تقليده ..."(").

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكرى (٦/ ٩٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الكبري (٦/ ٩٢).



#### المسألة الثانية

#### مراعاة الخلاف واستحباب الخروج منه

مراعاة الخلاف قاعدة معروفة قال بها أئمة أعلام، وتداولها الفقهاء من مختلف المذاهب المعتمدة وراعوها داخل المذهب الواحد كها راعوها خارجه (۱).

ومن أكثر الفقهاء عملا بها المالكية، وهم يفرقون بينها وبين الخروج من الخلاف.

#### تحرير المقصود بمراعاة الخلاف عند المالكية:

قال القباب: "حقيقة مراعاة الخلاف هي إعطاء كل واحد من الدليلين حكمه...".

(وذلك أن الأدلة الشَّرعية منها ما تتبين قوته تبيُّناً يجزم الناظر فيه بصحة أحد الدليلين والعمل بإحدى الأمارتين، فهاهنا لا وجه لمراعاة الخلاف ولا معنى له، ومن الأدلة ما يقوى فيها أحد الدليلين وتترجح فيها إحدى الأمارتين قوة ما ورجحاناً ما، لا ينقطع معه تردد النفس وتشوفها إلى مقتضى الدليل الآخر، فهاهنا تحسن مراعاة الخلاف، فيقول الإمام ويعمل ابتداء على الدليل الأرجح لمقتضى الرجحان في غلبة ظنه، فإذا وقع عقد أو عبادة على الدليل الأرجح لمقتضى الرجحان في غلبة ظنه، فإذا وقع عقد أو عبادة على

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر للسيوطي (ص ١٣٦ - ١٣٧).

مقتضى الدليل الآخر لم يفسخ العقد، ولم تبطل العبادة لوقوع ذلك على موافقة دليل له في النفس اعتبار، وليس إسقاطه بالذي تنشرح له النفس، فهذا معنى قولنا: إعطاء كل واحد من الدليلين حكمه)(١).

ويتضح تعريف القباب بذكر مسألة فقهية، هي خلاف الفقهاء في طهارة جلد المتة.

فإن المالكية والحنابلة<sup>(٢)</sup> في المشهور عندهم يرون أن جلد الميتة نجس، وأن الدباغ لا يطهره، لكونه جزءاً من الميتة المحرمة بقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ (٣). وللأحاديث الواردة في ذلك.

ومثل ذلك إذا ذبح ما لا يؤكل لحمه يكون جلده نجساً، دبغ أو لم يدبغ. وقال الحنفية والشَّافعية (١): إن جلد الميتة يطهر بالدباغ، لقوله ﷺ: ﴿إِذَا دبغ الإهاب فقد طهر» <sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) المعيار المعرب: ٦/ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الذخيرة للقرافي (١ / ١٨٤)، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير (١ / ٥٤)، العدة شرح العمدة (١ / ١٩)

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، من الآية (٣)

<sup>(</sup>٤) المبسوط للسرخسي (١ / ٣٧٢)، بدائع الصنائع (١ / ٨٥)، الحاوي في فقه الشافعي للماوردي (١/ ٥٧)، المجموع شرح المهذب للنووي (١/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في الحيض، باب طهارة جلد الميتة بالدباغ (ص: ١٧١، رقم: ١٠٥/ ٣٦٦)، عن ابن عباس هينف .

فالمالكي يعمل بمقتضى دليله في عدم جواز الصلاة على جلد ما لا يؤكل لحمه، كجلود الخيل مثلاً، لكن إذا نزلت نازلة ووقع ذلك يصحح الصَّلاة، اعتبارا لدليل المخالف، فهو بهذا أعطى لدليله حكمه ابتداء، وأعطى لدليل المخالف حكمه بعد وقوع النازلة لما له في نفسه من اعتبار (۱).

وقال القباب أيضاً: "اعلم أن مراعاة الخلاف من محاسن هذا المذهب، فيقول ابتداء بالدليل الذي يراه أرجح، ثم إذا وقع العمل على مقتضى الدليل الآخر راعى ما لهذا الدليل من القوة"(٢).

وقال ابن عرفة في تعريف مراعاة الخلاف: "إعمال دليل في لازم مدلوله الذي أعمل في نقيضه دليل آخر"(٢).

ومثل ابن عرفة لتعريفه فقال: "مثاله إعمال مالك دليل خصمه القائل بعدم فسخ نكاح الشغار في لازم مدلوله، ومدلوله عدم الفسخ، أعمل في نقيضه وهو الفسخ دليل آخر، وهو دليل فسخه"(١).

قال التَّسولي- معلقاً على كلام ابن عرفة-: "وحاصله أنَّ الدليل هو الحديث أو القياس، والمدلول هو الفسخ أو عدمه، فمالك استدل لفسخه

<sup>(</sup>١) مراعاة الخلاف في المذهب المالكي ليحيى سعيدي (ص: ٧١).

<sup>(</sup>٢) المعيار المعرب: ٦/ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) حدود ابن عرفة مع شرح الرضاع له (ص ١٧٧)، والمعيار المعرب (٦/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

بنص حديث أو قياس، وأبو حنيفة استدل [على عدم] فسخه بنص أو قياس، فأعمل مالك على دليله في الفسخ في الحياة، وأعمل دليل خصمه في لازم مدلوله فقال بتوارثها، ويكون الفسخ طلاقاً، مع أن قياس دليله هو عدم توارثها، وهو عدم كون الفسخ بطلاق، إذ عدم صحة النكاح تستلزم عدم الإرث، وعدم الطلاق"(۱).

وقال الشَّاطبي في تعريفه: "إعطاء كل واحد منهما- أي دليلي القولين- ما يقتضيه الآخر، أو بعض ما يقتضيه هو معنى مراعاة الخلاف"(٢).

ثم قال شارحاً كلامه السابق: "وذلك بأن يكون دليل المسألة يقتضي المنع البتداء، ويكون هو الراجح، ثم بعد الوقوع يصير الراجح مرجوحًا لمعارضة دليل آخر يقتضي رجحان دليل المخالف؛ فيكون القول بأحدهما في غير الوجه الذي يقول فيه بالقول الآخر"(٣).

ومن خلال هذه التّعريفات يتضح أن مراعاة الخلاف ناتجة من جهة عدم حسم المجتهد رأيه في رجحان دليله بشكل مطلق، بحيث لا يلتفت إلى معارضه.

ومراعاة الخلاف ذات علاقة قوية بمآلات الأفعال، وقد بين الشَّاطبي أنها

<sup>(</sup>١) البهجة شرح التحفة (١/ ١٠).

<sup>(</sup>٢) المو افقات (٥/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٥/ ١٠٨).

مبنية على (النظر في مآلات الأفعال) الذي تكلم عنه فقال: "النظر في مآلات الأفعال معتبر مقصود شرعًا كانت الأفعال موافقة أو مخالفة، وذلك أن المجتهد لا يحكم على فعل من الأفعال الصادرة عن المكلفين بالإقدام أو بالإحجام إلا بعد نظره إلى ما يؤول إليه ذلك الفعل، مشروعًا لمصلحة فيه تستجلب، أو لمفسدة تدرأ، ولكن له مآل على خلاف ما قصد فيه، وقد يكون غير مشروع لمفسدة تنشأ عنه أو مصلحة تندفع به، ولكن له مآل على خلاف ذلك، فإذا أطلق القول في الأول بالمشروعية، فربها أدى استجلاب المصلحة فيه إلى المفسدة تساوي المصلحة أو تزيد عليها، فيكون هذا مانعًا من إطلاق القول بالمشروعية، وكذلك إذا أطلق القول في الثَّاني بعدم مشروعية ربها أدى استدفاع المفسدة إلى مفسدة تساوي أو تزيد، فلا يصح إطلاق القول بعدم المشروعية وهو مجال للمجتهد صعب المورد، إلا أنه عذب المذاق، محمود الغب، جار على مقاصد الشَّريعة"(١).

ثم تكلم عن بناء مراعاة الخلاف على هذا الأصل، فقال: (وهذا الأصل - يعني النظر إلى مآلات الأفعال - ينبني عليه قواعد..... منها: قاعدة مراعاة الخلاف، وذلك أن الممنوعات في الشرع إذا وقعت، فلا يكون إيقاعها من المكلف سببًا في الحيف عليه بزائد على ما شرع له من الزواجر أو غيرها، كالغصب مثلًا إذا وقع، فإن المغصوب منه لا بد أن يوفى حقه، لكن على وجه

<sup>(</sup>١) الموافقات (٥/ ١٠٨).

لا يؤدي إلى إضرار الغاصب فوق ما يليق به في العدل والإنصاف، فإذا طولب الغاصب بأداء ما غصب أو قيمته أو مثله، وكان ذلك من غير زيادة، صح، فلو قصد فيه حمل على الغاصب، لم يلزم؛ لأن العدل هو المطلوب، ويصح إقامة العدل مع عدم الزيادة، وكذلك الزاني إذا حد لا يزاد عليه بسبب جنايته؛ لأنه ظلم له، وكونه جانيًا لا يجني عليه زائدًا على الحد الموازي لجنايته، إلى غير ذلك من الأمثلة الدّالة على منع التعدي على المتعدي أخذًا من قوله تعالى: ﴿ فَمَنِ أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْعَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَيَكُمْ مَنْ قوله تعالى: ﴿ فَمَنِ أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْعَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْعَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُىٰ وَلَا اللهِ فَالْعَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْعَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُىٰ وَلَا الله فَيْ المُعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْعَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْعَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْعَلَيْهِ إِلَى العَلَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْعَلَيْهِ إِلَا مَا اللهُ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْعَلَيْهِ وَاللَّهُ الْعَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

وقوله: ﴿ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ (١)، ونحو ذلك.

وإذا ثبت هذا، فمن واقع منهياً عنه، فقد يكون فيها يترتب عليه من الأحكام زائد على ما ينبغي بحكم التبعية لا بحكم الأصالة، أو مؤد إلى أمر أشد عليه من مقتضى النهي، فيترك وما فعل من ذلك، أو نجيز ما وقع من الفساد على وجه يليق بالعدل، نظرًا إلى أن ذلك الواقع وافق المكلف فيه دليلًا على الجملة، وإن كان مرجوحًا، فهو راجح بالنسبة إلى إبقاء الحالة على ما وقعت عليه؛ لأن ذلك أولى من إزالتها مع دخول ضرر على الفاعل أشد من مقتضى النهي، فيرجع الأمر إلى أن النهي كان دليله أقوى قبل الوقوع، من مقتضى النهي، فيرجع الأمر إلى أن النهي كان دليله أقوى قبل الوقوع، ودليل الجواز أقوى بعد الوقوع، لما اقترن به من القرائن المرجحة، كما وقع

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، من الآية: (١٩٤).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، من الآية: (٤٥).

التنبيه عليه في حديث تأسيس البيت على قواعد إبراهيم (١)، وحديث ترك قتل المنافقين (٢)، وحديث البائل في المسجد (٣)، فإن النّبيّ عليه أمر بتركه حتى يتم بوله؛ لأنه لو قطع بوله لنجست ثيابه، ولحدث عليه من ذلك داء في بدنه، فترجح جانب تركه على ما فعل من المنهي عنه على قطعه بها يدخل عليه من الضرر، وبأنه ينجس موضعين، وإذا ترك، فالذي ينجسه موضع واحد.

وفي الحديث: "أيها امرأة نكحت بغير إذن وليها، فنكاحها باطل باطل باطل"، ثم قال: "فإن دخل بها، فلها المهر بها استحل منها"(1).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب فضل مكة وبنيانها (حديث رقم ١٥٨٣)، ومسلم، كتاب الحج، باب نقض الكعبة وبنائها (حديث رقم ١٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه في الوضوء، باب صب الماء على البول في المسجد (ص: ٦٥- ٦٦، رقم: ٢٢٠)، عن أبي هريرة هيئ قال: قام أعرابي فبال في المسجد فتناوله النَّاس، فقال لهم النَّبيّ "دعوه، وهريقوا على بوله سَجْلاً من ماء، أو ذنوباً من ماء، فإنَّما بعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسرين"، وأخرجه مسلم في الطهارة، باب وجوب غسل البول وغيره من النجاسات إذا حصلت في المسجد (ص: ١٤٤٤، رقم: ٨٩/ ٢٨٤)، نحواً منه عن أنس هيئ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في النكاح، باب في الولي(٢/ ٢٢٩، رقم: ٢٠٨٣)، طبعة دار الفكر، والترمذي في النكاح، باب ما جاء لا نكاح إلا بولي (٣/ ٤٠٧، رقم: ١١٠٢)، طبعة دار التراث العربي، و ابن ماجه في النكاح، باب لا نكاح إلا بولي(١/ ٢٠٥، رقم: ١٨٧٩)، وغيرهم. كلهم عن عائشة قال الترمذي: "هذا حديث حسن صحيح".

وهذا تصحيح للمنهي عنه من وجه، ولذلك يقع فيه الميراث ويثبت النسب للولد، وإجراؤهم النكاح الفاسد مجرى الصحيح في هذه الأحكام وفي حرمة المصاهرة وغير ذلك دليل على الحكم بصحته على الجملة، وإلا كان في حكم الزنى، وليس في حكمه باتفاق، فالنكاح المختلف فيه قد يراعى فيه الخلاف فلا تقع فيه الفرقة إذا عثر عليه بعد الدخول، مراعاة لما يقترن بالدخول من الأمور التي ترجح جانب التَّصحيح.

وهذا كله نظر إلى ما يؤول إليه ترتب الحكم بالنقض والإبطال من إفضائه إلى مفسدة توازي مفسدة مقتضى النهى أو تزيد (١).

وقال محمد حسن خطاب يُعرِّف مراعاة الخلاف: "الاعتداد بالرأي المخالف لمسوغ"(٢).

ثم شرح تعريفه هذا مبيناً أركان مراعاة الخلاف فقال: "ويظهر ذلك بتوضيح الأمور التالية:

الأمر الأول: الاعتداد: أي: الملاحظة والاعتبار بالرأي المعارض كلاً، أو عضاً.

الأمر الثَّاني: الرأي المعارَض: لكي يتحقق وجود الرأي المعارَض لا بد

<sup>(</sup>١) الموافقات: ٥/ ١٨٨ – ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) مراعاة الخلاف وأثرها في الفقه الإسلامي (ص ٦٣)، نقلاً عن مراعاة الخلاف في الفقه المالكي، ليحيى سعيدي، ص: ٧٨.

من وجود الرأي المعارِض أولاً، وهو: ما استقر عليه المجتهد أو المقلد من رأى قبل المراعاة.

الأمر الثالث: الرأي المعارض، (أي المخالف المنتقل إليه).

الأمر الرَّابع: مسوغ الانتقال من العمل بالراجح إلى العمل بالمرجوح، والمراد به المبرر الشرعي، وهو إما الاحتياط، أو التيسير"(١).

وقال الحجوي الثعالبي - مبيناً بعض شروط مراعاة الخلاف -: "واعلم أن مراعاة الخلاف ضابطه في المذهب المالكي: إذا كان القولُ قويَّ الدليل راعاه الإمام، ككثير من الأنكحة الفاسدة، يفسخها بطلاق وصداق، ويلحق الولد المتكون منه، وإذا كا ضعيف المدرك جدا لم يلتفت إليه، كمن تزوج خامسة"(٢).

وعدَّ كثيرٌ من فقهاء المالكية مراعاة الخلاف أصلاً مستقلاً من أصول مذهب الإمام مالك، فقال ابن رشد الجد: "من أصل مالك مراعاة الخلاف..."(").

وقال الشَّاطبي: "وهو- أي مراعاة الخلاف- أصل في مذهب مالك..."(٤).

<sup>(</sup>١) مراعاة الخلاف وأثرها في الفقه الإسلامي (ص ٦٣)، نقلا عن مراعاة الخلاف في الفقه المالكي، ليحيى سعيدي (ص ٧٩).

<sup>(</sup>٢) الفكر السامي في تاريخ التشريع الإسلامي (٢/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٣) البيان والتحصيل (٣/ ١٩).

<sup>(</sup>٤) الاعتصام (٣/٧٦).

٧ ٥ الشاذ وأثره في الفتيا

وجاء في المعيار المعرب<sup>(۱)</sup> "إنَّ مالكاً وأصحابه-رحمهم الله- تجري كثيراً في فتاواهم ومسائلهم مراعاة الخلاف، ويبنون عليها فروعاً، ويعلل شيوخ المذهب الشارحون له أقوال من تقدم من أهل مذهبهم من غير توقف حتى صار عندهم... قاعدة مبنياً عليها، وعمدة مرجوعاً إليها".

وقال التَّسولي: "فإن من جملة ما بني عليه مذهبه مراعاة الخلاف"(٢). وقال المقرى: "من أصول المالكية مراعاة الخلاف"(٣).

وأما الخروج من الخلاف فقد نص غير واحد من العلماء على أن مشروعيته ثابتة بالإجماع.

قال الزَّركشي: "يستحب الخروج منه – أي الخلاف – باجتناب ما اختُلف في وجوبه" (١٠).

وقال النووي: "فان العلماء متفقون على الحث على الخروج من الخلاف إذا لم يلزم منه إخلال بسنة أو وقوع في خلاف آخر"(٥).

وقد أطلق بعض العلماء استحباب الخروج من الخلاف، وقالوا كلّما وجد

<sup>(</sup>۲)(۲/۲۲۲)(۱)

<sup>(</sup>٢) البهجة شرح التحفة (١/ ٢١).

<sup>(</sup>٣) قواعد المقري (١/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٤) المنثور في القواعد (٢/ ١٢٧ - ١٢٨).

<sup>(</sup>٥) شرح النووي على صحيح مسلم (٢٣/٢)، ونقل ملا على القاري الإجماع على استحباب الخروج من الخلاف. ينظر: المسلك المتقسط في المنسك المتوسط (ص ١٣٠).

الإنسان سبيلاً للخروج من الخلاف كان أفضل من التوسع فيه، والأمر ليس على إطلاقه، وقد فصّل العز بن عبد السلام على في ذلك ، فقال: "أطلق بعض أكابر أصحاب الشَّافعي على أن الخروج من الخلاف حيث وقع أفضل من التَّورط فيه، وليس كما أطلق، بل الخلاف على أقسام:

القسم الأول: أن يكون الخلاف في التحريم والجواز، فالخروج من الاختلاف بالاجتناب أفضل.

القسم الثَّاني: أن يكون الخلاف في الاستحباب أو الإيجاب، فالفعل أفضل" (١).

### وضرب أمثلة للقسم الثَّاني فقال:

"كقراءة البسملة في الفاتحة، فإنم المكروهة عند مالك، واجبة عند الشّافعي، وكذلك رفع اليدين في التكبيرات، فإن أبا حنيفة لا يراه من السنن، وكذلك مالك في إحدى الروايتين عنه، وهو عند الشّافعي سنة؛ للاتفاق على صحة الأحاديث وكثرتها فيه، وكذلك صلاة الكسوف على الهيئة المنقولة عن رسول الله فإنم اسنة عند الشّافعي، وأبو حنيفة لا يراها، والسّنة أن يفعل ما خالف فيه أبو حنيفة وغيره من ذلك وأمثاله، وكذلك المشي أمام الجنازة مختلف فيه بين العلماء ولا يترك المشي أمامها لاختلافهم"(٢).

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام في مصالح الأنام (١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ٢١٥ – ٢١٦).

وكان المازري المالكي يبسمل سرّاً في الفرض، فقيل له في ذلك، فقال: "مذهب مالك على قول واحد: من بسمل لم تبطل صلاته، ومذهب الشَّافعي على قول واحد: من تركها بطلت صلاته ... وصلاة متفق عليها خير من صلاة قال أحدهما ببطلانها"(۱).

وقد وضع العزبن عبد السلام وصلى ضابطاً لمعرفة ما يراعى الخلاف فيه، فقال: "والضابط في هذا: أن مأخذ المخالفة إن كان في غاية الضعف والبعد من الصواب فلا نظر إليه ولا التفات عليه، إذا كان ما اعتمد عليه لا يصح نصه دليلاً شرعاً، ولا سيها إذا كان مأخذه مما ينقض الحكم بمثله، وإن تقاربت الأدلة في سائر الخلاف بحيث لا يبعد قول المخالف كل البعد، فهذا مما يُستحب الخروج من الخلاف فيه حذراً من كون الصواب مع الخصم، والشرع يحتاط لفعل الواجبات والمندوبات، كما يحتاط لترك المحرمات والمكروهات" الماكروهات" الماكروهات" الماكروهات" الماكروهات" الماكروهات الماكرو الماكروهات الماكروكور الماكر

<sup>(</sup>١) فقه الائتلاف، إعداد محمود الخزندار (ص ٢٩)، و ينظر: منح الجليل (١/ ٢٦٥- ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) قواعد الأحكام في مصالح الأنام (١/٢١٦).

#### المسألة الأولى

## ضابط الخلاف غير السَّائغ

الخلاف غير السَّائغ: هو ما كان على خلاف النَّص الصَّحيح الصَّريح الدي لا معارض له، أو الإجماع،أوالقياس الجلي.

فكلُ قولٍ يصادم نصَّ الكتاب، أو السّنّة الصَّحيحة، أو خالف الإجماع، والقياس الجليّ يكون من الخلاف غير المعتبر، ولذا نص العلماء على أنه: "لا مساغ للاجتهاد في مورد النَّص"(۱).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية على: "من خالف الكتاب المستبين، والسّنة المستفيضة، أو ما أجمع عليه سلف الأمة، خلافاً لا يعذر فيه، فهذا يُعامل بها يعامل به أهل البدع"(٢).

ويقول الذهبي: "ومن عاند أو خرق الإجماع فهو مأزور"(").

ومثل هذا القول يُردّعلى صاحبه، ويُنكر على من قال به وأخذ بمسألة من مسائله، ومازال الأئمة العلماء الجهابذة الفقهاء يردون على بعضهم، ويُنكرون كلَّ قول شذَّعن القواعد وحادَعن الأصول.

لأنَّ مثل هذه الأقوال كما قال الإمام الشَّاطبي: "لا يصح اعتمادها خلافاً

<sup>(</sup>١) شرح القواعد الفقهيّة للزرقا (ص١٤٧).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۶/ ۱۷۲).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٩/ ٣٢٧).

٢٥ الشاذ وأثره في الفتيا

في المسائل الشَّرعية؛ لأنها لم تصدر في الحقيقة عن اجتهاد، ولا هي من مسائل الاجتهاد، وإن حصل من صاحبها اجتهاد، فهو لم يصادف فيها محلاً، فصارت في نسبتها إلى الشرع كأقوال غير المجتهد"(١).

وبهذا يُعلم أن ما قيل ويقال من احترام الرأي الآخر، وعدم الإنكار على المخالف، وأنّه لا إنكار في المسائل الخلافية ليس على إطلاقه أبداً.

كما أنَّ مجردُ الخلاف في المسألة ليس دليلاً على كونه خلافاً سائغاً؛ وقد قيل:

# فليس كلُّ خلافٍ جاءً معتبراً إلا خلافٌ له حظٌ من النظر ".

ومن أمثلة الخلاف غير المعتبر ما ذكره ابن عبد البر في قوله: "قال بعض أصحاب مالك من ترك سنة من سنن الصلاة أو الوضوء عامداً أعاد، وهذا عند الفقهاء قول ضعيف، وليس لقائله سلف، ولا له حظ من النظر، ولو كان ذلك كذلك لم يعرف الفرض الواجب من غيره"(").



<sup>(</sup>١) المو افقات (٥/ ١٣٨ - ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) منح الجليل (٩/ ٢٤٩) والبيت منسوب إلى الإمام أبي الحسن ابن الحصار المالكي (ت ٢١٦هـ). يُنظر: موسوعة الرد على المذاهب الفكرية المعاصرة ١-٣٦ [٣٦ / ١٧٧] ونسبه بعضهم إلى أحد مشايخ السيوطي في قصيدةٍ في بعض علوم القرآن. يُنظر: إتحاف السائل بها في الطحاوية من مسائل [٥٠ / ١٤].

<sup>(</sup>٣) التمهيد (٤/ ٣٧-٣٨)، و ينظر: التاج والإكليل(٢/٤٣).

#### المسألة الثانية

## صور الخلاف غير السَّائغ

#### الفرع الأول: الخلاف في قطعيّات العقيدة والفقه:

وهو من الخلاف المذموم، ومنه خلاف الخوارج والمعتزلة والرَّافضة والقرآنيين، وقد يصل في بعض صوره إلى الكفر.

قال السمعاني: "فأما الضرب الذي لا يسوغ فيه الاختلاف: كأصول الديانات، من التوحيد وصفات الباري عز اسمه، وهي تكون على وجه واحد لا يجوز فيها الاختلاف، وكذلك فروع الديانات التي يُعلم وجوبها بدليل مقطوع به، مثل الصلاة والزكاة والصوم والحج، وكذلك المناهي الثابتة بدليل مقطوع به، فلا يجوز اختلاف القول في شيء من ذلك"(١).

والمخالفون في هذا النوع من الخلاف خالفوا جمهور المسلمين في أصول المسائل التي يقوم عليها المعتقد والأحكام، فأصولهم فاسدة، ومن ذلك تقديم العقل على النقل، والقول بعصمة الأولياء، أو أئمة أهل البيت، أو ترك الاحتجاج بالسّنة.

قواطع الأدلة (٢/ ٣٢٦).

وهذا النوع من الخلاف هو الذي يؤدّي إلى فرقة الأمة وتَشَرْذُمها، وقد جاءت النَّصوص القرآنية والنَّبوية في التَّحذير منه، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱعْتَصِمُوا بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ ''.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ آللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَلَا تَنَازَعُواْ فَاَفَشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ ۗ وَاصْبِرُواْ إِنَّا ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّدِيرِينَ ﴾ ".

وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاُخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْأَيْنَاتُ وَأَوْلَتِهَكَ لَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ".

## الفرع الثَّاني: خلاف الجاهل للعالم:

وهو خلاف من ليس لديه أهلية الاجتهاد والنظر في الأدلة الشّرعية.

فالاعتداد بالقول لابد أن يكون صادراً عن الاجتهاد والنظر في الأدلة الشَّرعية المعتبرة، بقصد الوصول إلى الحق الذي أراده الله ورسوله.

وعليه فلا كرامة لمن صدر رأيه عن العقل المجانب للشرع، أو عن

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، جزء من الآية (١٠٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ، الآية (٤٦).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، الآية (١٠٥).

الرؤى المناميّة، ولا لمن صدر رأيه عن الهوى والعصبيّة.

قال الشَّاطبي عِشْم: "الاجتهاد الواقع في الشَّريعة ضربان:

أحدهما: الاجتهاد المعتبر شرعاً: وهو الصَّادر عن أهله الذين اضطلعوا بمعرفة ما يفتقر إليه الاجتهاد...

ثم بين الشَّاطبي ما يعرض في اجتهاد غير المتأهل فقال: "فيعرض فيه أن يُعتقد في صاحبه - أو يعتقد هو في نفسه - أنّه من أهل الاجتهاد، وأن قوله معتد به، وتكون مخالفته تارة في جزئي - وهو أخف - وتارة في كلي من كليات الشَّريعة وأصولها العامة - كانت من

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، جزء من الآية (٤٨).

<sup>(</sup>٢) سورة ص، جزء من الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٣) المو افقات (٥/ ١٣١).

أصول الاعتقادات أو الأعمال - فتراه آخذاً ببعض جزئياتها في هدم كلياتها، حتى يصير منها إلى ما ظهر له ببادئ رأيه من غير إحاطة بمعانيها، ولا راجع رجوع الافتقار إليها، ولا مسلم لما رُوي عنهم في فهمها، ولا راجع إلى الله تعالى ورسوله في في أمرها، كما قال: فهمها، ولا راجع إلى الله تعالى ورسوله في أفرهو والله وال

ويكون الحامل على ذلك بعض الأهواء الكامنة في النفوس، الحاملة على ترك الاهتداء بالدليل الواضح، واطراح النَّصفة والاعتراف بالعجز فيها لم يصل إليه علم الناظر، ويعين على هذا الجهل بمقاصد الشَّريعة، وتوهم بلوغ درجة الاجتهاد باستعجال نتيجة الطلب، فإن العاقل قلها يُخاطِر بنفسه في اقتحام المهالك، مع العلم بأنه مخاطِر "(٢).

إذاً فليس من الخلاف المعتبر اجتهادُ من ليس له بأهل، ويدلّ على ذلك قصة الرجل الذي أصابته جنابة في سفر -وقد شُجَّ- فأمره بعضهم بالاغتسال فهات، فقال شَكَّ: "قتلوه قتلهم الله، هلا سألوا إذا

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، جزء من الآية (٥٩).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٥/ ١٤٢ - ١٤٣).

لم يعلموا إنِّما شفاءُ العيِّ السؤالُ" (١١).

قال ابن تيمية هيم: "أخطأوا بغير اجتهاد، إذ لم يكونوا من أهل العلم"(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٥/١٧٣، برقم: ٣٠٥٦)، وأبو داود في سننه، كتاب الطهارة، باب في المجروح يتيمم، (١/ ٢٣٩- ٢٤٠، برقم: ٣٣٦) عن جابر بن عبد الله بيخيف. وفيه (الرّبير بن خُرَيْق) وقد تفرّد بذكر (التّيمم) وهوضعيف. كها جاء ذكر (التّيمم) عند ابن ماجه في سننه، كتاب الطهارة، باب في المجروح تصيبه الجنابة، (١/ ١٨٩، برقم: ٧٧٥) من رواية أبي سعيد الحدري بيخيف بإسناد بالغ إلى الغاية في الضعف ففيه (عمرو بن شمر) فإنه أحد الهالكين. يُنظر: "بيان الوهم والإيهام في كتاب الأحكام" لابن القطان (٢ / ٢٣٧). وأخرجه الدّارقطني في سننه (١/ ١٨٩) والبيهقي في سننه الكبرى (١/ ٢٢٦)، والحاكم في المستدرك (١/ ٢٧٠، وأخرجه الدّارقطني برقم: ٥٨٥)، من طريق الأوزاعي عن عطاء عن ابن عباس بيخيف (ليس فيه ذكر التيمم). قال الدّارقطني: واختلف على الأوزاعي فقيل: عنه عن عطاء، وقيل: عنه بلغني عن عطاء، وأرسل الأوزاعي آخره عن عطاء عن النّبيّ في وهو الصواب. سنن الدّارقطني (١/ ١٨٩). فالتّحقيق أنّ الحديث حسن لشواهده دون قوله: " إنّها كان يكفيه أن يتيمم ويعصر أو يعصب". وعليه فها نقل من تضعيفه له فلهذه الزيادة، وما نقل من تضعيفه له فلهذه الزيادة، ينظر: صحيح وضعيف الجامع ألصغير (٢١ / ١٨٥) وطعيف الجامع الصغير (٢ / ١٨ / ١٧).

<sup>(</sup>٢) رفع الملام (ص ٣٨).

في النار، ورجل لم يعرف الحق فقضى للناس عن جهل، فهو في النار"(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الأقضية، باب في القاضي يخطئ (٤/٥، برقم: ٣٥٣)، والتَّرمذي في سننه، كتاب الأحكام، باب ما جاء عن رسول الله في الْقَاضِي (١٣/٣، برقم: ١٣٢٢)، بنحوه، والنسائي في سننه الكبرى، كتاب القضاء، باب ذكر ما أعد الله تعالى للحاكم الجاهل (٩/ ٣٩٧، برقم: ٥٨٩١)، وابن ماجه في سننه، كتاب الأحكام، باب الحاكم يجتهد فيصيب الحق (٢/ ٢٧١، برقم: ٢٣١٥)، والحاكم في المستدرك (٤/ ١٠١، رقم: ٢٠١٧)، من حديث ابن بريدة عن أبيه. قال أبو داود: ((هذا أصحّ شيء فيه)). وقال الحاكم: ((هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه)).





# المبحث الثَّاني الخلاف الشَّاذ

المطلب الأوّل: تعريفه وضابطه

المطلب الثَّاني: أقوال العلماء في التحذير من الأخذ بالقول الشَّاذ

المطلب الثَّالث: المنهج الرشيد للتعامل مع الأقوال الشَّاذة

المطلب الرَّابع: نماذج من الأقوال الشَّاذة











## المطلب الأول

## تعريف القول الشّاذ

المسألة الأولى: تعريف القول الشّاذ

الفرع الأول: معنى الشَّاذ في اللغة

الفرع الثَّاني: تعريف الشَّاذ في الاصطلاح العام:

- أولاً: تعريف الشّاذ في اصطلاح الفقهاء
- ثانياً: تعريف الشّاذ في اصطلاح الأصوليين.
  - السألة الثَّانية: ضابط الخلاف الشَّاذ.





|  |  | · |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |

# المسألة الأولى تعريف القول الشّاذ

### الفرع الأول: معنى الشَّاذ في اللغة:

يقال: شذ عنه يشُذ ويشِذ شذوذاً: انفرد عن الجمهور، فهو شاذ...وشذ الرَّجل: إذا انفرد عن أصحابه، وكذلك كل شيء منفرد فهو شاذ.

ويقال: أشذَذْتَ يا رجل، إذا جاء بقول شاذ نادر (١).

### الفرع الثَّاني: تعريف الشَّاذ في الاصطلاح العام:

الخلاف الشّاذ يعتبر قسماً من الخلاف غير السَّائغ، فهو الخلاف الذي يكون في غاية الضعف، وهو ما يُعبَّر عنه: بـ"زَلَّات العلماء".

قال الشيخ محمد بن إبراهيم: "الخلاف منه ما له حظٌّ من النَّظر، ومنه ما ليس له حظٌّ، ومنه قسم ثالث يكون معروف الضعف، فلذا قيل في الثَّالث لا يلتفت إليه وليس بشيء "(٢).

وهذا الثَّالث الذي أشار إليه الشيخ هو الخلاف الشّاذ أو القول الشّاذ. وينبغي أن يُعلم أن هناك فرقاً بين الشّاذ بمعناه العام، وبين الشّاذ عند

<sup>(</sup>١) لسان العرب (٣/ ٤٩٤ – ٤٩٥)، ومختار الصحاح (٢٩٧)، وتاج العروس (٩/ ٤٢٣)، مادة (شذذ).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي (٢/ ١٢).

أصحاب المذاهب، فقد يكون القول شاذاً بالنسبة لمذهب من المذاهب ولكنه غيرُ شاذِ بالمعنى العام بل قد يكون رأياً صحيحاً ومعتبراً وذا دليل قوي في مذهب آخر. وفيها يأتي بيان ذلك بشيء من التفصيل:

## أولاً: تعريف الشّاذ في اصطلاح الفقهاء:

(أ) يُطلق القول الشّاذ في اصطلاح الحنفية والمالكية على ما كان مقابلاً للمشهور، أو الرّاجح، أو الصّحيح، أي: أنّه الرّأي الغريب المرجوح أو الضعيف<sup>(۱)</sup>.

جاء في حاشية ابن عابدين: "الأصحّ مقابل للصّحيح، والصّحيح مقابل للضّعيف، لكن في حواشي الأشباه للبيري: ينبغي أن يقيّد ذلك بالغالب، لأنّا وجدنا مقابل الأصحّ الرّواية الشّاذة كما في شرح المجمع"(٢).

وجاء في مواهب الجليل<sup>(۳)</sup>: (قال ابن عرفة: "وعلى رأي رفع إيجابُ الطلاق حرمة المتعة بالزوجة بعد انقضاء عدتها". ويشير بذلك إلى الخلاف في الرجعية هل هي محرَّمة في زمن العدة كما هو المشهور، أو مباحة كما في القول الشّاذ، فالحد الأول جار على المشهور، والثَّاني جار على الشّاذ).

<sup>(</sup>١) ينظر: الموسوعة الفقهية الكويتية (٢٥/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٢) حاشية ابن عابدين (١/ ١٧٤).

<sup>.(99/</sup>٤)(٣)

وقال عليش: "الحكم الذي تجب به الفتوى ... وهو المشهور الذي كثر قائلوه، والرّاجح الذي قوي دليله، فتحرم الفتوى والقضاء والعمل بالشّاذ والضعيف" (١).

(ب) وأطلق الشَّافعية القول الشَّاذ بمقابل القول المشهور، وبمقابل المذهب، وهو عندهم القول الغريب الضعيف أيضاً.

قال النووي: "... إذا نذر اعتكافاً متتابعاً وشَرَطَ الخروج منه إن عرض عارض مثل مرض خفيف، أو عيادة مريض، أو شهود جنازة، أو زيارة، أو صلاة جمعة ... صح شرطه على المذهب، نص عليه في المختصر، وقطع به الأصحاب ... إلا صاحب التقريب والحناطي، فحكيا قولاً آخر شاذاً: أنه لا يصح شرطه ... وتابعها على حكاية هذا القول الشّاذ إمام الحرمين، وغيره من المتأخرين، وهو غريب ضعيف، وهو مذهب مالك والأوزاعي ... "(٢).

وقال أيضاً: "... وجوب الغسل، وجميع الأحكام المتعلقة بالجماع يشترط فيها تغييب الحشفة بكمالها في الفرج، ولا يشترط زيادة على الحشفة، ولا يتعلق ببعض الحشفة وحده شيء من الأحكام، وهذا كله متّفق عليه في جميع الطرق، إلا وجهاً حكاه الدّارمي، وحكاه الرّافعي عن حكاية ابن كج: أن بعض الحشفة كجميعها، وهذا في نهاية من الشذوذ والضعف..."(").

<sup>(</sup>١) منح الجليل (١/ ٢٠).

<sup>(</sup>Y) IL جموع (7/770).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢/ ١٥١).

٠ ٧ الشاذ وأثره في الفتيا

وقال ابن حجر الهيتمي: "...ليس له [أي لقاضي المجتهد في مذهب] الحكم بالشّاذ البعيد في مذهبهِ جداً جداً، وإنْ ترجَّح عنده؛ لأنَّهُ كالخارج عن المذهب"(١).

(ج) وأطلق الحنابلة الشّاذ على القول الذي يخالف قول جمهور أهل العلم والحجة المعتبرة، وهو قول ضعيف لا يعول عليه؛ لكونه لم يستند إلى دليل يُعتمد عليه.

ويظهر هذا المعنى للشّاذ جلياً من استقراء استعمال ابن قدامة لهذه الكلمة في كتابه "المغني"، ونقل فيها يأتي بعض عباراته التي تدل على ما ذكر:

قال على الفسر لو قال: على قول من لا يجعل المجمل من جنس المفسر لو قال: بعتك هذا بمئة وخمسين درهماً أو بخمسة وعشرين درهماً لا يصح، وهو قول شاذ ضعيف لا يعول عليه"(٢).

وقال أيضاً: "حكم العتق في مرض الموت كحكم الوصية، لا يجوز منه إلا ثلث المال إلا أن يُجيزه الورثة، وهذا قول جمهور الفقهاء، وحُكي عن مسروق فيمن أعتق عبده في مرض موته ولا مال له غيره: أُجيزه برمته، شيءٌ جعله لله لا أردُّه، وهذا قول شاذ، يُخالف الأثر والنظر"(").

<sup>(</sup>١) الفتاوي الفقهية الكبرى (٤/ ٣١٧).

<sup>(</sup>٢) المغنى (٧/ ٢٩٦–٢٩٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٨/ ٦٣٥–٥٦٤).

وقال على فيمن وهب ولاء العبد المعتق أو باعه من الصّحابة والتّابعين: "وفعل هؤلاء شاذ؛ يخالف قول الجمهور وترده السُّنّة فلا يُعول عليه" (١).

وقال أيضاً: "...البنت تقسم قسمين: كبيرة وصغيرة فأما الكبيرة فلا يجوز للأب ولا لغيره تزويجها إلا بإذنها في قول عامة أهل العلم إلا الحسن قال: له تزويجها وإن كرهت،...[ثم قال]: قال إسماعيل بن إسحاق لا أعلم أحداً قال في البنت بقول الحسن؛ وهو قول شاذٌ خالف فيه أهل العلم والسُّنَة"(").

وقال أيضاً: "وما عدا هذه العظام كعظم الظهر وغيره ففيه الحكومة، ولا نعلم فيه مخالفاً وإن خالف فيها مخالف؛ فهو قولٌ شاذٌ لا يستند إلى دليل يعتمد عليه ولا يُصار إليه"(").

إذاً فقد أطلق الفقهاء وصف الشّذوذ على بعض الأقوال، وقد يكون هذا الإطلاق نسبيّاً، فقد يراد به الشذوذ في المذهب، أي: بمقابل الراجح والمشهور والصحيح في مذهبهم، كما مرّ من النّصوص السابقة.

وقد يطلقون الشُّذوذ ويكون مقصودهم الشُّذوذ عن جماهير الأئمّة من السَّلف والخلف مطلقاً، وممّا جاء في ذلك:

<sup>(</sup>۱) المغنى (۹/ ۲۱۹ – ۲۲۰).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٩/ ٤٠٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١٢/ ١٧٥).

قال ابن عبد البر على ناقلاً قول أحمد بن محمد الدّاودي الظاهري في قوله بوجوب إعادة الحائض للصلاة:

"وقد ذكر أبو عبد الله أحمد بن محمد الدّاودي البغدادي في كتابه ... في باب صوم الحائض وصلاتها من كتاب الطهارة – قال: كل ما تركت الحائض من صلاتها حتى يخرج وقتها فعليها إعادتها، قال ولو تركت الصلاة حتى يخرج وقتها وتريثت عن الإتيان بها حتى حاضت أعادت تلك الصلاة بعينها إذا طهرت"(۱).

#### فقال ابن عبد البر تعقيباً على قوله:

"فهذا قول داود وهذا قول أهل الظاهر فها أرى هذا الظاهري إلا قد خرج عن جماعة العلماء من السلف والخلف وخالف جميع فرق الفقهاء وشذ عنهم، ولا يكون إماماً في العلم من أخذ بالشّاذ من العلم"(٢).

وقال ابن قدامة: "قال ابن المنذر وابن عبد البر: أجمع أهل العلم على أن دية المرأة نصف دية الرَّجل، وحكى غيرُهما عن ابن علية والأصم أنها قالا: ديتها كدية الرِّجل، لقوله على: "في النفس المؤمنة مائة من الإبل"، وهذا قول شاذ يخالف إجماع الصّحابة وسنّة النَّبي على "(").

<sup>(</sup>١) الاستذكار (١/ ٨١).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١/ ٨٢).

<sup>(</sup>٣) المغنى (٨/ ٣١٤).

#### ثانياً: تعريف الشَّاذ في اصطلاح الأصوليين.

للأصوليين عدة تعريفات للشّاذ، من أبرزها:

**التعریف الأول:** "الشذوذ هو مخالفة الحق، فكل من خالف الصوابَ في مسألة ما فهو فيها شاذ". وهو قول ابن حزم من الظاهرية (٠٠٠).

قال: "فليّا لم يجز أن يكون الحقّ شذوذاً، وليس إلاّ حقّ أو باطل صحّ أنّ الشذوذ هو الباطل"".

ويؤخذ عليه أنّ المعنى اللغوي للشذوذ هو الانفراد، وما ذكره لا ترابط بينه وبين المعنى اللغوي للشاذ، بل ما ذكره يصلح أن يكون حداً للباطل بالمقابلة، كما نصّ عليه بنفسه، وليس فيه معنى الانفراد، والباطل والشّاذ يختلفان ...

التعريف الثّاني: "الشّاذ عبارة عن الخارج عن الجماعة بعد الدخول فيها"<sup>(1)</sup>.

قال الزَّركشي نقلاً عن أبي الحسين بن القطَّان: "هو أن يرجِع الواحد عن قوله فمتى رجع عنه سُمِّيَ شَاذًا، كما يُقالُ شَذَّ البعيرُ عن الإِبل بعد

<sup>(</sup>١) الإحكام لابن حزم (٥/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٥/ ٨٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: إرسال الشواظ (ص ٩٤).

<sup>(</sup>٤) المستصفى (ص ١٤٧).

٧٤ الشاذ وأثره في الفتيا

أَنْ كان فيها يُسَمَّى شَاذًّا"(١٠).

وهو قول جمع من الأصوليين، وممّن قال به: أبو بكر الجصّاص، والظّاهرية ماعدا ابن حزم، والغزالي، والآمدي ، والبزدوي ، وابن الهمام ، والزَّركشي ...

التعريف الثَّالث: الشذوذ هو مخالفة الواحد للجماعة ٣٠.

قال الزَّركشي: وقيل الشَّذوذ هو: "قَوْلُ الواحد وترْكُ قولِ الأكثرِ "ن.

ونوقش التَّعريفان السَّابقان: "بأن جميع الصّحابة أجمعوا على ترك قتال مانعي الزّكاة، وخالفهم فيه أبو بكر هِيُنْ وحده، ولم يقل أحد: إن خلافه غيرُ معتد به، بل لما ناظروه رجعوا إلى قوله، وكذلك ابن عباس وابن مسعود حالفا كل الصّحابة في مسائل الفرائض، وخلافهما باق إلى الآن".

ونوقش أيضاً بأنّ: "الشّاذ عبارة عن الخارج عن الجماعة بعد الدخول فيها ومن دخل في الإجماع لا يقبل خلافه بعده، وهو الشذوذ، أما الذي لم

<sup>(</sup>١) البحر المحيط في أصول الفقه (٣/ ٥٦٠).

<sup>(</sup>۲) ينظر: الفصول في الأصول للجصاص (٣/ ٣٦٣ - ٣٦٤) ، والإحكام لابن حزم (٥/ ٨٢) ، والمستصفى للغزالي، (ص ١٤٧)، والإحكام للآمدي (١/ ٢٩٨) ، وكشف الأسرار لعبد العزيز بن أحمد بن محمد البخاري (٣/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإحكام لابن حزم (٥/ ٨٢)، روضة الناظر (٢/ ٤٦٧).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط في أصول الفقه (٣/ ٥٦٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المحصول للرازي (٢/ ٨٥).

الشاذ وأثره في الفتيا

يدخل أصلا فلا يسمى شاذاً"(١).

التعريف الرّابع: عرّف القرافي الخلاف الشّاذ بها كان مبنيّاً على المدرك الضعيف".

ويمكن أن يناقش: بأنّ ضعف المدرك لا يكفي لجعل القول شاذاً، ما لم يقابل قول السواد الأعظم الصحيح المبني على المدرك القويّ، ويدخل فيها ذكره القول المرجوح.

وبالنظر إلى التَّعريفات السّابقة يمكن القول بأنّ القول الشّاذ أو الشذوذ هو:

التفرد بقول مخالف للسواد الأعظم من المجتهدين بلا مستند من سماع أو قياس أو حجّة معتبرة.

<sup>(</sup>١) ينظر: المستصفى للغزالي (ص ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفروق (٤/ ١١٦).

### المسألة الثَّانية ضابط القول الشّاذ

حاول الشَّاطبي أن يضع ضابطاً يميز القول الشَّاذ -زلة العالم- عن غيره فقال: المخالفة للأدلَّة الشَّرعية على مراتب:

فمن الأقوال: ما يكون خلافاً لدليل قطعي، من نص متواتر، أو إجماع قطعي، في حكم كلي، ومنها ما يكون خلافاً لدليل ظني، والأدلة الظنية متفاوتة كأخبار الآحاد والقياس الجزئية.

فأما المخالف للقطعي فلا إشكال في اطراحه، ولكن العلماء ربها ذكروه للتّنبيه عليه وعلى ما فيه، لا للاعتداد به.

وأما المخالف للظني ففيه الاجتهاد، بناء على التوازن بينه وبين ما اعتمده صاحبه من القياس أو غيره"(١).

#### ثمّ ذكر ضابط القول الشّاذ، فقال:

"فإن قيل: فهل لغير المجتهدين من المتفقهين في ذلك ضابط يعتمده أم لا؟ فالجواب: أن له ضابطا تقريبياً، وهو أن ما كان معدوداً في الأقوال غلطاً وزللاً قليل جدّاً في الشّريعة، وغالب الأمر أنّ أصحابها منفردون بها قلّها يساعدهم عليها مجتهد آخر، فإذا انفرد صاحب قول عن عامة الأمة فليكن

<sup>(</sup>١) المو افقات (٥/ ١٣٩ - ١٤٠).

اعتقادُك أن الحقَّ في المسألة مع السواد الأعظم من المجتهدين لا من المقلدين"(١).

وقال ابن جرير في تفسيره بعد ما نقل قولاً شاذاً: "وهذا قول لا نعلم قائلاً له من أهل التأويل، وكفى خطأً بقوله خروجُه عن أقوال أهل العلم، لو لم يكن على خطئه دلالة سواه، فكيف وظاهر التنزيل يُنبئ عن فساده..."(٢).

ومن خلال النظر في المسائل والأقوال التي وصفها العلماء بالشّذوذ يتبين لنا أن القول يوصف بالشّذوذ في الحالات الآتية:

- ١- إذا كان على خلاف النَّصوص الصّحيحة الصّريحة.
  - ٢- إذا كان قد سُبق بالإجماع.
- ٣- إذا انفرد به نفر قليل من أهل العلم، وخالفوا مذهب عامة أهل
   العلم مع ضعف مأخذهم.
  - ٤- إذا لم يجر عليه عمل العلماء وهجروه.
  - ٥- إذا كان مخالفاً لأصول الشَّريعة وقواعدها العامة.

"وفي ذمّ الرأي آثار مشهورة عن عمر وعثمان و علي وابن عباس وابن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٥/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان في تفسير آي القرآن (٨/ ٢٢١).

عمر وغيرهم، وكذلك عن التابعين بعدهم بإحسان، فيها بيان أنّ الأخذ بالرأي يحلّ الحرام ويحرّم الحلال، ومعلوم أنّ هذه الآثار الذامّة للرأي لم يُقصد بها اجتهاد الرأي على الأصول من الكتاب والسّنة والإجماع في حادثة لم توجد في كتاب ولا سنة ولا إجماع ممّن يعرف الأشباه والنظائر، وفقه معاني الأحكام، فيقيس قياس تشبيه وتمثيل، أو قياس تعليل وتأصيل، قياساً لم يعارضه ما هو أولى منه، فإنّ أدّلة جواز هذا المفتي لغيره والعامل لنفسه ووجوبه على الحاكم والإمام أشهر من أن يُذكر هنا، وليس في هذا القياس تحليل لما حرّمه الله سبحانه، ولا تحريم لما أحلّه.

إنّم القياس والرَّأي الذي يهدم الإسلام، ويحلل الحرام، ويحرّم الحلال، هو ما عارض الكتاب والسّنة، أو ما كان عليه سلف الأمّة، أو معاني ذلك المعتبرة"(١).

<sup>(</sup>١) بيان الدليل على بطلان التّحليل (ص ٢١٢).

#### المطلب الثَّاني

### تحذير العلماء من الأخذ بالأقوال الشّاذة وتتبّع زلاّت الفقهاء

المعقود في اعتقاد أهل السّنة والجماعة النهي عن حمل الشّاذ، قال الطّحاوي على السّنة في سياقه له: "ونجتنب الشذوذ والخلاف والفرقة".

وقال: "ونرى الجهاعة حقاً وصواباً، والفرقة زيغاً وعذاباً".

"وعليه: فإنّ الإشاعة لغثاثة الرّخص، والتّجسيد للآراء الشّاذة وتربية مولودهما "التَّلفيق" بمعنى جمع الرّخص والشّواذ من المذاهب، منابذة للاعتقاد السّليم، بل هي من صنع الأعداء، ومحتضنها يكون بأساً على المسلمين وبلاء.

فلله كم تربع على وكر هذه الفتنة من مارد، وأبرزها باسم الشَّريعة من متحايل، على شبه يبديها أو يبتديها، والقلوب ضعيفة، والشّبه خطافة.

وقد صاح بهذا الضرب جلة العلماء، وأبانوا أن من منازل العبودية الأخذ بالعزائم والرّخص الشَّرعية، أما المفتعلة فهي عن الشّرع بمعزل عن عزائمه ورخصه. وهذا من منازل العبودية، أما تتبع رخص المذاهب وشاذ العلم فهو من نواقضها، قال الشّيخ الهروي عِلَى منزلة الرّغبة من منازل العبودية: "وتمنع صاحبها من الرّجوع إلى غثاثة الرّخص"(۱).

<sup>(</sup>١) التعالم (ص ٨٩ - ٩٠).

٠٨ الشاذ واثره في الفتيا

ومن أقوال السّلف في التّحذير من الأقوال الشّاذة:

1 - عن زياد بن حدير هيئن قال: "قال لي عمر هيئن: هل تعرف ما يهدم الإسلام؟ قلت: لا، قال: يهدمه زلّة عالم، وجدال المنافق بالكتاب، وحكم الأئمة المضلين"(١).

٢ - وقال أبو الدَّرداء حَيْثُ : "إن فيها أخشى عليكم زلة العالم، وجدال المنافق بالقرآن - والقرآن حق - وعلى القرآن منار كأعلام الطريق"(٢).

٣- وقال معاذ بن جبل ويشخه: "يا معشر العرب كيف أنتم تصنعون بثلاث؛ زلة عالم، وجدال منافق بالقرآن، ودنيا تقطع أعناقكم، فأما زلة العالم فإن اهتدى فلا تقلدوه دينكم، وإن أخطأ فلا تقطعوا منه أناتكم، فإن المؤمن يفتتن ثم يتوب"(٢).

٤ - وقال ابن عباس حيضه: "ويل للأتباع من عثرات العالم.قيل: كيف ذلك ؟ قال: يقول العالم شيئا برأيه، ثم يجد من هو أعلم برسول الله على منه، فيترك قوله ثم يمضى الأتباع - أي على رأيه الأول قبل رجوعه-"(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه الدَّارمي بسند صحيح (١/ ٨٢)، برقم (٢١٤)، و(١/ ١٦٧) برقم (٦٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء (١/ ٢١٩) ، وابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله ص (٣٨٥)، طبعة دار الكتب الحديثة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (ص ٣٨٦)، طبعة دار الكتب الحديثة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (ص ٣٨٨) طبعة دار الكتب الحديثة.

٥- وقال معاذ بن جبل عليه : "اجتنب من كلام الحكيم المشتَبِهات، التي تقول ما هذه ؟ ولا يُنْئِينَك ذلك منه؛ فإنه لعله أن يراجع ويلقى الحق إذا سمعه، فإن على الحق نورا".

وفي لفظ آخر: "إياكم وزيغة الحكيم...قالوا: وكيف زيغة الحكيم، قال: هي كلمة تروعكم وتنكرونها، وتقولون ما هذه؟ فاحذروا زيغته، ولا تصدنكم عنه"(١).

قال البيهقي: "فأخبر معاذ أن زيغة الحكيم لا توجب الإعراض عنه ولكن يترك من قوله ما ليس عليه نور فإن على الحق نورا - يعني والله أعلم - دلالة من كتاب أو سنة أو إجماع أو قياس على بعض هذا"(٢).

٦-وقال الإمام الأوزاعي على: "من أخذ بنوادر العلماء خرج من الإسلام"(").

أي أن من تتبع الأقوال الشّاذة والآراء المختلفة من شذوذات بعض أهل العلم، التي لا يكاد يسلم منها أحد من أهل العلم، فإن هذه علامة نفاق، لأنه حينئذ يكون ممن اتبع هواه، وليس غرضه اتباع الحق من الكتاب والسّنة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم - بنحوه - في المستدرك (٤/ ٥٠٧، رقم: ٨٤٢٢) وصححه، والبيهقي - بقريب منه - في سننه الكبرى (١٠/ ٢١٠، برقم: ٢١٤٤٤) ، وابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (ص: ٣٨٦) طبعة دار الكتب الحديثة.

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى (۱۰/ ۲۱۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في سننه الكبرى (١٠/ ٢١١، برقم: ٢١٤٤٦).

وقال أيضاً: "نتركُ من قول أهل العراق خمساً، ومن قول أهل الحجاز خمساً.

من قول أهل العراق: شرب المسكر، والأكل عند الفجر في رمضان، ولا جمعة إلا في سبعة أمصار (۱)، وتأخير العصر حتى يكون ظلُّ كل شيء أربعة أمثاله، والفرار يوم الزحف (۲)، ومن قول أهل الحجاز: استهاع الملاهي، والجمع بين الصّلاتين من غير عذر، والمتّعة بالنّساء، والدّرهم بالدّرهمين والدّينار بالدّينارين يداً بيد، وإتيان النّساء في أدبارهن (۱).

٧- وقال الإمام أحمد: "لو أن رجلاً عمل بقول أهل الكوفة في النَّبيّذ،
 وأهل المدينة في السّماع، وأهل مكة في المتّعة، كان فاسقاً "(٤).

<sup>(</sup>۱) يشترط الحنفية لإقامة الجمعة أن تكون في مصر جامع، قال الكاساني: "أما المصر الجامع فشرط وجوب الجمعة وشرط صحة أدائها عند أصحابنا حتى لا تجب الجمعة إلا على أهل المصر ومن كان ساكناً في توابعه". واختلف في ضابط المصر الجامع فقيل هو ما أقيمت فيه الحدود، ونفذت فيه الأحكام، وقيل كل مصر فيه منبر، وقاض ينفذ الأحكام، ويقيم الحدود، وروي عن أبي حنيفة أنه بلدة كبيرة فيها سكك وأسواق، ولها رساتيق، وفيها وال يقدر على إنصاف المظلوم من الظالم، بحكمه وعلمه، أو علم غيره، والنّاس يرجعون إليه في الحوادث، وهو الأصح. ينظر: بدائع الصنائع (١/ ٣٨٤- ٣٨٥).

<sup>(</sup>٢) حكي عن الحسن والضحاك أن النهي عن الفرار يوم الزحف كان خاصاً بيوم بدر، ولا يحرم في غيره. ينظر: المغني (١٣/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في سننه الكبرى (١٠/ ٢١١ )، برقم (٢١٤٤٨).

<sup>(</sup>٤) مسائل الإمام أحمد بن حنبل رواية ابنه عبد الله (١/ ٤٤٩)، برقم (١٦٣٢)، والبحر المحيط (٤/ ٢٠٢).

٨- وقال عبد الرّحمن بن مهدي: "لا يكون إماماً في العلم من أخذ بالشّاذ من العلم"(١).

٩ - وقال إبراهيم بن أبي عَبْلَة: "من حمل شاذ العلم حمل شراً كبيراً"(٢).
 ١٠ - وقال معاوية بن قُرَّة: "إياك والشّاذ من العلم"(٣).

11 - وقال الإمام الدارمي: "إن الذي يريد الشّذوذ عن الحق يتبع الشّاذ من قول العلماء، ويتعلق بزلاتهم، والذي يؤم الحق في نفسه يتبع المشهور من قول جماعتهم، وينقلب مع جمهورهم، فهما آيتان بينتان، يُستدل بهما على اتباع الرَّجل وابتداعه"(٤).

فالتّعلق بالأقوال أو العقائد أو الآراء أو المواقف الشّاذة: من مناهج أهل الأهواء في الاستدلال حيث يتركون المنهج العام للسلف، أو الذي عليه سائرهم، ويتعلقون ببعض الأقوال والأفعال والمواقف الشّاذة أو القليلة، والتي هي خلاف قول الجمهور، وقد تصدر من بعض العلماء أو أحدهم، كتعلق البعض بموقف ابن الأشعث وسعيد بن جبير في إجازة الخروج على أئمة الجور، وزعمهم أن ذلك من مناهج السّلف. فكل صاحب هوى قد

<sup>(</sup>١) التمهيد (١/ ٦٤).

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكهال (٢/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق (١٩/١٠)، وقد نسبه إلى إياس بن معاوية. ويُنظر: شرح علل الترمذي لابن رجب (ص ٢٣٦).

<sup>(</sup>٤) الرد على الجهمية، لعثمان بن سعيد الدارمي (١٢٩).

٨٤ الشاذ وأثره في الفتيا

يجد من شاذ الآراء، أو مُشْتَبهَهَا ما يُفتن به ويلبس على النّاس فيه.

17 - وقال ابن عبد البر: "وشبَّه الحكماءُ زلة العالم بانكسار السّفينة؛ لأنّها إذا غرقت غرق معها خلق كثير. وإذا صح وثبت أن العالم يزل ويخطئ، لم يجز لأحد أن يفتي ويدينَ بقولٍ لا يُعرف وَجهُهُ "(١).

۱۳ - قال أبو العباس بن شريج: "سمعت إسهاعيل بن إسحاق القاضي يقول:

دخلت على المعتضد فدفع إلي كتاباً، فنظرت فيه وكان قد جُمع له الرّخص من زَلل العلماء وما احتج به كل منهم لنفسه، فقلت له: يا أمير المؤمنين مصنف هذا الكتاب زنديق، فقال: لم تصح هذه الأحاديث؟

قلت: الأحاديث على ما رويت، ولكن من أباح المسكر لم يبح المتعة، ومن أباح المتعة لم يبح المتعة ومن أباح المتعة لم يبح الغناء والمسكر، وما من عالم إلا وله زلة، ومن جمع زلَلَ العلماء ثم أخذ بها ذهب دينه، فأمر المعتضد فأحرق ذلك الكتاب"(٢).

١٤ - وقال ابن أبي زيد القيرواني: "من أخذ بقول بعض أهل الأمصار لم أجرحه بذلك إلا أن يكون شاذاً، ما لم يأخذ بكل ما وافقه من كل قائل، وقول أبي حنيفة في المسكر شاذ"(").

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله (٢/ ٩٨٢، رقم: ١٨٧٣) طبعة دار ابن الجوزي.

<sup>(</sup>٢) سنن البيهقى (١٠/ ٢١١، برقم: ٢١٤٤٩).

<sup>(</sup>٣) فتاوي البرزلي (١/ ٦٤).

المناهب وزلاتِ المحافظ الذهبي: "ومن يتَّبع رخصَ المذاهب وزلاتِ المجتهدين فقد رق دينه، كما قال الأوزاعي أو غيره: من أخذ بقول المكيين في المتعة، والكوفيين في النَّبيّذ، والمدنيين في الغناء، والشاميين في عصمة الخلفاء، فقد جمع الشّر.

وكذا من أخذ في البيوع الرّبوية بمن يتحيل عليها، وفي الطّلاق ونكاح التحليل بمن توسع فيه، وشبهِ ذلك فقد تعرض للانحلال، فنسأل الله العافية والتّوفيق"(۱).

وقال عن خلاف داود والظاهرية: "لا ريب أن كل مسألة انفرد بها، وقُطع ببطلان قوله فيها، فإنها هَدْر، وإنّها نحكيها للتعجب، وكل مسألة له عضدها نص وسبقه إليها صاحب أو تابع، فهي من مسائل الخلاف فلا تهدر "(۲).

ثم قال: "ونحن: فنحكي قول ابن عباس ويشخ في المتعة وفي الصرف وفي إنكار العول، وقول طائفة من الصّحابة في ترك الغسل من الإيلاج، وأشباه ذلك، ولا نجوّز لأحد تقليدهم في ذلك"(٢).

١٦ - وقال المازري: "وأذكر إذ كنت مراهقاً للبلوغ بين يدي أستاذي

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٨/ ٩٠).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ( ١٠٧/١٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ( ١٣ / ١٠٨).

وإمامي، وكان أول يوم من شهر رمضان، وبات الناس على غير نية الصيام، فقلت: لا أقضي هذا اليوم على مذهب بعض أصحاب مالك في رواية شاذة، فأخذ بأذني أستاذي فقال لي: إن قرأت العلم على هذا فلا تقرأه، إن اتبعت منه بُنيَّات الطريق (١) جاء مثل زنديق ، بهذا اللفظ "(٢).

القاطبي بعض الآثار التي تحذر من زلة العالم ثم قال: "وهذا كلّه وما أشبهه دليل على طلب الحذر من زلة العالم ، وأكثر ما تكون عند الغفلة عن اعتبار مقاصد الشارع في ذلك المعنى الذي اجتهد فيه، والوقوف دون أقصى المبالغة في البحث عن النَّصوص فيها، وهو وإن كان على غير قصد ولا تعمد، وصاحبه معذور ومأجور، لكن مما ينبني عليه في الاتباع لقوله فيه خطر عظيم. وقال الغزالي: إن زلة العالم بالذنب قد تصير كبيرة وهي في نفسها صغيرة، وذكر منها أمثلة، ثم قال: فهذه ذنوب يُتَبع العالم عليها؛ فيموت العالم ويبقى شرُّه مستطيراً في العالم آماداً متطاولة؛ فطوبى لمن إذا مات مات معه ذنوبُه ("). وهكذا الحكم مستمر في زلته في الفتيا من باب أولى؛ فإنّه ربها خفي على العالم بعضُ السّنة أو بعضُ المقاصد العامة في خصوص مسألته، فيفضي ذلك إلى أن يصير قوله شرعاً يُتَقلّد، وقولاً يعتبر في خصوص مسألته، فيفضي ذلك إلى أن يصير قوله شرعاً يُتَقلّد، وقولاً يعتبر في

<sup>(</sup>١) بنيات الطريق هي الطرق الصغار تتشعب من الجادة، وهي الترهات . لسان العرب (١٤/ ٩١).

<sup>(</sup>٢) فتاوي البرزلي (١/ ٨٧).

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين ٤/ ٣٣

مسائل الخلاف، فربها رجع عنه وتبين له الحق؛ فيفوتُه تداركُ ما سار في البلاد عنه، ويضلُّ عنه تلافيه؛ فمن هنا قالوا: "زلة العالم مضروب بها الطّبل"(۱)(۲). وقال في موضع آخر بعد أن ذكر أنّ المنتصب للناس في بيان الدين منتصب لهم بقوله وفعله: "ولهذا تُستعظم شرعاً زلّةُ العالم، وتصير صغيرتُه كبيرة، من حيث كانت أقواله وأفعاله جارية في العادة على مجرى الاقتداء، فإذا زلّ مُملت زلّتُه عنه قولاً كانت أو فعلاً؛ لأنّه موضوعٌ منارا يُهتدى به، فإن عُلم كونُ زلّته زلّةً صغرت في أعين الناس، وجَسَرَ عليها الناسُ تأسيّاً به، وتوهموا فيها رخصةً، عَلم بها ولم يعلموها هم، تحسيناً للظن به.

وإن جُهل كونُها زلّةً فأحرى أن تُحمل عنه محمل المشروع، وذلك كلّه راجع عليه"(٣).

<sup>(</sup>١) أسندها المعافى بن زكريا في (الجليس الصالح الكافي والأنيس الناصح الشافي) ٣/ ١٧٧ عن الخليل بن أحمد. وبلفظ: "العاقل" بدل "العالم".

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٥/ ١٣٥ - ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) المو افقات (٤/ ٨٨ – ٨٩).







# المطلب الثالث المسادة المشادة الرشيد للتعامل مع الأقوال الشّاذة

المسألة الأولى: عدم اعتماد تلك الزلّة والأخذبها

المسألة الثَّانية: العدل في الحكم على صاحبها

المسألة التَّالثة: موقف طالب العلم إذا بلغته مقالة ضعيفة





#### المسألة الأولى

#### عدم اعتماد الأقوال الشّاذة

لمّا كان العلماء غيرَ معصومين عن الخطأ والوهم، فإن الواجب اجتنابُ زلاتهم، وعدمُ الاقتداء بهم فيها، والإعراض عن المسائل المعدودة من قبيل زلات العلماء، وعدم ذكرها أو العمل بها، أو الانتصار لها، أو الدعوة إليها، كي لا يغتر ّأحدٌ بها لصدورها من عالم موثوق في علمِه، وعدالتِه، ورجاحةِ رأيه، فيصيرَ الناسُ إلى تقليده فيها مع ظهور الخطأ عنده، وجلاءِ الحق عند غيره، أو إلى الطعن فيه، وغمز هنّاته ممّن دأبوا على تتبّع السقطات، والطعن في العلماء والدّعاة.

"وقد قال رجل لعليِّ على الخطأ الظنّ أنّا نظن أن طلحة والزبير على الخطأ وأنت على الله الشرن على الخطأ وأنت على الله السواب ؟ فقال: إنه ملبوس عليك، إعرِف الحق تعرف أهله"(١).

"وقال رجل للإمام أحمد بن حنبل على إن ابن المبارك قال كذا، فقال إن ابن المبارك لم ينزل من السماء"(٢).

وقال الإمام القرطبي بعد أن ذكرَ الخلاف في حكم شرب النّبيّذ: "فإن قيل: فقد أحلّ شربه إبراهيم النّخعي، وأبو جعفر الطّحاوي، وكان إمام

<sup>(</sup>١) الفروع لابن مفلح (١١/١١).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١١/١١).

أهل زمانه، وكان سفيان الثَّوري يشربه، قلنا: ذكر النَّسائي في كتابه أن أول من أحل المسكر من الأنبذة إبراهيم النَّخعي، وهذه زلّة من عالم، وقد حُذِّرْنا من زلة العالم، ولا حجّة في قول أحدٍ مع السّنة)(١).

قال الشَّاطبي عِلا اللهِ العلماء إلا من حيث هو متوجه نحو الشَّريعة قائم بحجتها، حاكم بأحكامها جملة وتفصيلاً، وأنه متى وجد متوجها غير تلك الوجهة في جزئية من الجزئيات أو فرع من الفروع لم يكن حاكماً، ولا استقام أن يكون مُقْتَدى به فيها حاد فيه عن صوب الشَّريعة البتة "(۲).

وقال: "إن زلّة العالم لا يصح اعتبادها من جهة، ولا الأخذ بها تقليداً له، وذلك لأنّها موضوعة على المخالفة للشّرع، ولذلك عُدت زلة، وإلا فلو كانت معتداً بها لم يجعل لها هذه الرتبة، ولا نُسب صاحبُها إلى الزّلل فيها"(٣).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية على في مسألة نكاح الرَّجل ابنته من الزِّنا: "ومثل هذه المسألة الضعيفة ليس لأحدٍ أن يحكيها عن إمام من أئمة المسلمين لا على وجه القدح فيه، ولا على وجه المتابعة له فيها، فإن في ذلك ضرباً من الطَّعن في الأئمة، واتباع الأقوال الضعيفة "(١).

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (١٠/ ١٣١).

<sup>(</sup>٢) الاعتصام (٢/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٣) الموافقات (٥ / ١٣٦).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ( ٣٢/ ١٣٧).

وقال: "كما أن أعيان المكيين والكوفيين لا يجوز تقليدهم في مسألة المتعة والصرف والنَّبيّذ ونحوها"(١).

قال شهاب الدين القرافي على: "كل شيء أفتى فيه المجتهد، فخرجت فتياه فيه على خلاف الإجماع، أو القواعد، أو النّص، أو القياس الجلي، السالم عن المعارض الراجح، لا يجوز لمقلده أن ينقله للناس، ولا يفتي به في دين الله تعالى، فإن هذا الحكم لو حكم به حاكمٌ لنقضناه، وما لا نقره شرعاً بعد تقرره بحكم حاكم أولى أن لا نقره شرعاً إذا لم يتأكد، وهذا لم يتأكد، فلا نقره شرعاً، والفتيا بغير شرع حرام، فالفتيا بهذا الحكم حرام، وإن كان الإمام المجتهد غير عاص به بل مثاباً عليه؛ لأنه بذل جهده على حسب ما أمر به"(۱).

وقال ابن القيم هيئ: "إن العالم قد يزل ولا بد؛ إذ ليس بمعصوم، فلا يجوز قبول كل ما يقوله، وينزل قوله منزلة قول المعصوم، فهذا الذي ذمه كلُّ على وجه الأرض، وحرموه، وذموا أهله، وهو أصل بلاء المقلدين وفتنتِهم... ومن المعلوم أن المخوف في زلة العالم تقليده فيها، إذ لولا التقليد لم يُخَف من زلة العالم على غيره.

فإذا عرف أنها زلة لم يجز له أن يتبعَه فيها باتفاق المسلمين، فإنه إتباعٌ للخطأ

الفتاوى الكرى (٣/ ١٨١).

<sup>(</sup>٢) الفروق (٢/ ١٩٧ - ١٩٩).

على عمد، ومن لم يعرف أنها زلة فهو أعذر منه، وكلاهما مفرط فيها أمر به"(١).

وقال الشيخ محمد سعيد الباني على: "أما الأقوال الشّاذة التي لا يوجد ما يؤيدها في الشَّريعة، وخالفها جمهور المسلمين... فلا يسوغ للمرء الأخذ بها في حق نفسه فضلاً عن إفتاء غيره، من ذلك ما نسبوه للأعمش من جواز الأكل في رمضان بعد الفجر، وقبل طلوع الشمس – قالوا: ومن لطائف بعضهم بهذا الصدد: لا يقلد الأعمش في هذه المسألة إلا الأعمى.

فهذا القول على احتمال صحة نسبته إلى الأعمش – وهو أبعد الاحتمالين – مردود، لا يعتد به .... ومن ذلك أيضاً ما نسب إلى عطاء بن أبي رباح وقالوا لم يثبت عنه – من إباحة إعارة الجواري للوطء، وهو أيضاً مردود؛ لأنه غير معهود في الإسلام عند المسلمين، بل الذي عليه علماء الشَّريعة أنه يحتاط في مسائل الفروج أكثر من غيرها"(٢).

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٢/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٢) عمدة التحقيق (ص ٨٩ – ٩٠).

#### المسألة الثانية

#### العدل في الحكم على صاحب القول الشَّاذ

لا يُنسب صاحبُ القول الشّاذ من العلماء إلى التّقصير ولا يُشنّع عليه من أجلها، ولا تُردُّ بقيّةُ أقواله وآرائه وفتاويه بسببها، وقد تتابع كلام العلماء في الاعتذار عن الأئمة فيما بدر منهم، وأن ما يبدو من العالم من هنات لا تكون مانعة للاستفادة من علمه وفضله.

يقول الشَّاطبي عَلَى عن زلة العالم: "لا ينبغي أن ينسب صاحبها إلى التقصير ولا أن يشنَّع عليه بها ولا يُنتقصَ من أجلها، أو يعتقدَ فيه الإقدامُ على المخالفة بحتاً، فإن هذا كلَّه خلافُ ما تقتضيه رتبتُه في الدين "(۱).

وقال أبو هلال العسكري على: "ولا يضع من العالم الذي برع في علمه زلةٌ إن كان على سبيل السهو والإغفال، فإنه لم يعرُ من الخطأ إلا من عصم الله على، وقد قالت الحكماء: الفاضل من عُدّت سقطاتُه، وليتنا أدركنا بعض صوابهم، أو كنا ممن يميّز خطأهم"".

وقال الحافظ الذّهبي علمه: "ثم إن الكبير من أئمة العلم إذا كثر صوابه، وعلم تحريه للحق، واتسع علمه، وظهر ذكاؤُه، وعرف صلاحُه، وورعُه

<sup>(</sup>١) الموافقات (٥/ ١٣٦ - ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) شرح ما يقع فيه التّصحيف (ص ٦).

واتباعُه، يغفر له زلله، ولا نضلِّلُه ونطرحُه وننسى محاسنَه، نعم ولا نقتدي به في بدعتِه وخطئِه، ونرجو التوبة له من ذلك"(۱).

وقال أيضاً - معقباً على كلام لابن منده في محمد بن نصر المروزي -: "ولو أنا كلما أخطأ إمام في اجتهاده في آحاد المسائل خطأ مغفوراً له قمنا عليه، وبدعناه، وهجرناه، لما سلم معنا لا ابن نصر (١) ولا ابن منده، ولا من هو أكبر منهما"(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية على: "إن الرّجل الجليل الذي له في الإسلام قدمٌ صالحة وآثار حسنة، وهو من الإسلام وأهله بمكانة عليا، قد تكون منه الهفوة والزّلة، هو فيها معذور بل مأجور، لا يجوز أن يتبع فيها مع بقاء مكانته، ومنزلته في قلوب المؤمنين"(٤).

ثمّ ذكر قصّة مناظرة أهل الكوفة الإمام عبد الله بن المبارك في النّبيّد المختلف فيه، فقال: "قال [أي عبد الله بن المبارك] كنّا بالكوفة فناظروني في ذلك النّبيّد [يعني النّبيذ المختكف فيه] فقلت لهم: تعالوا فليحتج المحتج منكم عمن يشاء من أصحاب النّبيّ عليه الرّخصة، فإن لم نبين الرّد عليه عن

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء (٥/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) محمد بن نصر المروزي.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء (١٤/ ٤٠).

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الكرى (٣/ ١٧٨).

ذلك الرّجل بشدة صحّت عنه فاحتجوا، فها جاؤوا عن واحد برخصة إلا جئناهم بشدة، فلها لم يبق في يد أحد منهم إلا عبد الله بن مسعود ويشعه وليس احتجاجهم عنه في رخصة النّبيّذ بشيء يصح عنه – فقلت للمحتج عنه في الرّخصة: يا أحمق، عد ابن مسعود لو كان هاهنا جالساً فقال: هو لك حلال، وما وصفنا عن النّبيّ وأصحابه في الشّدة، كان ينبغي لك أن تخذر ... أو تخشى.

فقال قائلهم: يا أبا عبد الرّحمن، فالنخعي والشعبي- وسمى عدة معها - كانوا يشربون الحرام؟.

فقلت لهم: دعوا عند الاحتجاج تسمية الرّجال، فرب رجل في الإسلام مناقبه كذا وكذا، وعسى أن تكون منه زلة، أفلأحد أن يحتج بها؟ فإن أبيتم، فها قولكم في عطاء وطاووس وجابر بن زيد وسعيد بن جبير وعكرمة؟ قالوا: كانوا خياراً.

قلت فما قولكم في الدرهم بالدرهمين يداً بيد؟ فقالوا: حرام.

فقال ابن المبارك: إن هؤلاء رأوه حلالاً، فهاتوا وهم يأكلون الحرام؟ فبقوا وانقطعت حجتهم ..."(١).

ثمّ قال على القصة: "وهذا الذي قاله ابن المبارك متفَّق عليه بين العلماء، فإنّه ما من أحد من أعيان الأمة من السابقين الأولين ومن

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبري (۳/ ۱۷۸).

بعدهم إلا لهم أقوالٌ وأفعالٌ خفي عليهم فيها السّنّة، وهذا باب واسع لا يحصى، مع أن ذلك لا يغض من أقدارهم، ولا يُسوِّغُ اتّباعهم فيها"(١).

وقال السُّبكي عِلَم في ترجمة أبي ثور: "وقال أبو عمر بن عبد البر: كان حسن النظر، ثقة فيها يروي من الأثر، إلا أنّ له شذوذاً فارق فيه الجمهور، وقد عدّوه أحد أئمة الفقهاء.

قلت - والكلام للسبكي-: لا يعني شذوذاً في الحديث بل في مسائل الفقه التي أغرب فيها، وسنحكي منها طائفة، وقوله: (وقد عدوه أحد أئمة الفقهاء) جارٍ مجرى الاعتذار فيما يشذُّ به، وأنه بحيث لا يُعاب على مثله الاجتهاد، وإن أغرب، فإنه أحد أئمة الفقهاء"(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣/ ١٧٩).

<sup>(</sup>۲) طبقات الشافعية الكبرى (۲/ ۷٥-۷٦).

## المسألة الثَّالثة موقف طالب العلم إذا بلغته مقالة ضعيفة من بعض الأئمّة

سبقت أقوال أهل العلم في التّحذير من الأخذ بالقول الشّاذ، واحترازاً من الوقوع في ذلك يلزم طالب العلم إذا بلغته مقالة ضعيفة عن بعض الأئمة أن لا يذكرها لمن يقلّدها، بل يسكت عنها حتى ولو تيقّن من صحّتها.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية على " فإذا كنا قد حُذرنا من زلّة العالم، وقيل لنا: إنّها أخوف ما يخاف علينا، وأمرنا مع ذلك أن لا يرجع عنه، فالواجب على من شرح الله صدره للإسلام إذا بلغته مقالة ضعيفة عن بعض الأئمة أن لا يحكيها لمن يتقلّدُها، بل يَسكتُ عن ذكرها إلى أن يتيقّن صحتها وإلا توقف في قبولها، فها أكثر ما يحكى عن الأئمة ما لا حقيقة له"(١).

وقد سبق قوله عن مسألة نكاح الرّجل بنته من الزِّنا: "ومثل هذه المسألة الضّعيفة ليس لأحد أن يحكيها عن إمام من أئمة المسلمين لا على وجه القدح فيه، ولا على وجه المتابعة له فيها، فإن في ذلك ضرباً من الطّعن في الأئمة، واتّباع الأقوالِ الضعيفة"(٢).

الفتاوى الكرى(٣/ ١٨٠).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۳۲/ ۱۳۷).





#### المطلب الرابع

نماذج من الأقوال التي حكم عليها العلماء بالشَّذوذ

المسألة الأولى: القول بتقديم المصلحة على النُّص.

المسألة الثَّانية: إباحة الغناء والعازف.

المسألة الثَّالثة: إباحة تصوير التَّماثيل.

المسألة الرَّابعة: القول بأنّ دية المرأة تساوي دية الرّجل.

المسألة الخامسة: القول بحل المطلّقة ثلاثاً لزوجها الأول مجرّد العقد على الثّاني.

المسألة السَّادسة: القول بجواز تولِّي المرأة منصب القضاء.

المسألة السَّابعة: إباحة ربا الفضل.

المسألة الثامنة: إباحة نكاح المتعة.







#### تمهید :

لًا كان في الشّذوذ من خطورة ومجانبة للحق الواضح؛ صان السّلف الصّالح دينهم وعلمهم عن ذلك، وقد يقع لدى الواحد منهم المسألة، أو المسألتان، لكن ما يلبث أن يرجع عنها، أو يهجر ذلكم الرأي مع جلالة القائل به، ويصبح غير معتبر في دواوين الإسلام.

يقول الشَّيخ بكر أبو زيد علم في ذلك: "ولَّا كان في الشَّذوذ والتَّرخص منابذة للشَّرع صان السَّالفون دينهم وعلمهم عن ذلك، وقد يقع لدى الواحد منهم، أو في المذهب: المسألة، أو المسألتان عن عارض من الاستدلال، انقدح بذهنه، لا للتَّشهي، لكن ما يلبث أن يؤوب، أو يقف القول عند قائله، فيهجر ذلكم الرأي ويسير أهل العلم على الجادة، ولله الحمد والمنة "(۱).

ثم ذكر أنّ من الندرة بمكان أن ترى الجمع من الأقوال الشّاذة عند إمام من أئمّة السلف، بينها في العصور الرّاهنة ترى الشّخص الواحد تصدر عنه غرائب الأقوال والآراء الشّاذة، وأجواء العصر المادية على أهبة الاستعداد لاحتضان صاحبها والتّرويج لما يبديه من شذوذ.

فقال: "أما في المعاصرة فترى فواقر الرّخص، وبواقر الشّذوذ يجتمع منها الكثير في الشّخص الواحد، وأجواء العصر المادي على أهبة الاستعداد

<sup>(</sup>١) التعالم (ص ٩١).

باحتضان عالم الشقاق، فتحمل له العلم الخفاق لنشر صيته في الآفاق، فيغتر بذلك أسير الحظ الزّائل، وما زاد أن صار بوقاً ينفخ فيه العدو الصائل"(١).

ثمّ ذكر الشيخ من أمثلة ذلك: "الفتيا بالتّلقيح الصناعي من ضرة إلى رحم أخرى، وفي صور أخرى اكتسبت إجماع أهل العصر على تحريمها حتى من بعض المؤتمرات الكافرة.

والقول بجواز إنشاء بنوك حليب الأمهات، إستناداً إلى قول شاذ عن أبي ثور، ولا يثبت.

والقول بجواز التّأمين بشتى صوره.

والقول في عموم (في سبيل الله) – في مصارف الزكاة – لبناء المساجد والمستشفيات... خرقاً للإجماع كما قرره المفسرون.

والقول بنفي فضيلةٍ لماء زمزم.

والقول بإباحة الغناء ... "(٢).

ويأتي في هذا المطلب ذكر نهاذج أخرى، وتفصيل لأقوال حكم عليها العلماء بالشّذوذ:

<sup>(</sup>١) التعالم (ص٩٢).

<sup>(</sup>٢) المرجع السّابق (ص ٩٣).

### المسألة الأولى القول بتقديم المصلحة على النَّص

من أنواع الشذوذ: الشذوذ في التّأصيل، وهو أخطر من الشّذوذ في التّفريع، ويقع هذا النوع في الأصول والقواعد التي تبنى عليها الأحكام، ومثاله قولهم بتقديم المصلحة على النّص، خلافاً لما تقرّر من إجماع العلماء بأن ما يُتوَهم أنه مصلحة إذا كان يخالف الأدلة الشّرعية فإن المصلحة لاغية لا عبرة بها.

"وهذا الإجماع الذي بدأ من عصر الصّحابة لم يزل جارياً لدى مختلف طبقات الأئمة والعلماء على اختلاف آرائهم واجتهاداتهم إلى أوائل النَّصف الثَّاني من القرن السَّابع حيث ظهر في هذه الفترة رجل من علماء الحنابلة اسمه: (سليمان بن عبد القوي الطوفي) ، وما لبث أن نادى في بعض مؤلفاته بضرورة تقديم المصلحة على النَّص والإجماع عند معارضتها لهما"(۱).

فقد ألف الطوفي كتاباً في شرح الأربعين النّووية، وأفاض في الكلام عند شرحه لحديث: "لا ضرر ولا ضرار"، وبيّن أنّه يقتضي رعاية المصالح نفياً وإثباتاً، وجعل أدلّة الشّرع في حسابه تسعة عشر دليلاً، فقال ما نصه: "وهذه الأدلة التّسعة عشر أقواها النّص والإجماع، ثم هما إما أن يوافقا رعاية

<sup>(</sup>١) ضوابط المصلحة للدكتور محمد سعيد رمضان البوطي (ص٢٠٢).

المصلحة أو يخالفاها، فإن وافقاها فبها ونعمت، ولا نزاع إذا اتفقت الأدلّة، وهي النّص والإجماع ورعاية المصلحة المستفادة من قوله على: "لا ضرر ولا ضرار"، وإن خالفاها وجب تقديم رعاية المصلحة عليهما بطريق التّخصيص والبيان لهما، لا بطريق الافتئات عليهما والتعطيل لهما"(۱).

وقد تمسك بهذه الدعوة طائفة من المتعالمين، وكثُر من يروّج لها في عصرنا الحاضر ومن جملة الأصول التي يدعون إليها وفق هذا الاتجاه، إضافة إلى ما ذكرنا من قولهم بتقديم المصلحة على النّص ما يأتي:

- الاعتماد على نصوص الكتاب، وترك السّنة.
- تقديم ما يسمّى بضرورات العصر على النَّص.
- توسيع دائرة التّيسير والتّسهيل بها يوصل إلى الانفلات والتّساهل.
  - توسيع دائرة الضرورة ، وإدخال ما ليس بضرورة فيها.
    - التُّوسع في تغير الأحكام بتغيّر الزّمان والمكان.
      - التَّلفيق بين المذاهب.

<sup>(</sup>١) التّعيين في شرح الأربعين (ص٢٣٨).

## المسألة الثَّانية إباحة الغناء والمعازف (آلات اللهو)

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي: "وقد حكى زكريا بن يحيى السّاجي في كتابه (اختلاف العلماء): اتفاق العلماء على النّهي عن الغناء إلا إبراهيم بن سعد المدني وعبيد الله بن الحسن العنبري قاضي البصرة.

وهذا في الغناء دون سماع آلات الملاهي، فإنه لا يعرف عن أحد ممن سلف الرِّخصة فيه، وإنها يعرف ذلك عن بعض المتأخرين من الظّاهرية والصّوفية ممن لا يعتد به"(١).

ثم ذكر قول الإمام مالك في الغناء: "إنها يفعله الفساق عندنا" ، وقال بعدها:

"وكذا قال إبراهيم بن المنذر الحزامي وهو من علماء المدينة، فتبين بهذا موافقة علماء المدينة المعتبرين لعلماء سائر الأمصار في النهي عن الغناء وذمه: ومنهم القاسم بن محمد وغيره، كما هو قول علماء أهل مكة كمجاهد وعطاء، وعلماء أهل الشّام كمكحول والأوزاعي، وعلماء أهل مصر كالّليث بن سعد، وعلماء أهل الكوفة كالثّوري وأبي حنيفة، ومن قبلهما كالشّعبي وهاد، ومن قبلهم من التّابعين أصحاب ابن مسعود، وقول الحسن

<sup>(</sup>١) نزهة الأسماع (ص٦٩).

وعلماء أهل البصرة، وهو قول فقهاء أهل الحديث كالشَّافعي وأحمد وإسحاق وأبي عبيد وغيرهم، وكان الأوزاعي يعد قول من يرخص في الغناء من أهل المدينة من زلات العلماء التي يؤمر باجتنابها، وينهى عن الإقتداء بها"(۱).

وقال الحافظ ابن رجب علم: في بيان المراد من الغناء المحرّم: "والمراد بالغناء المحرّم ما كان من الشّعر الرقيق، الذي فيه تشبيب بالنّساء ونحوه ما توصف فيه المحاسن - من تهييج الطباع بسماع وصف محاسنِه، فهذا هو الغناء المنهي عنه، وبذلك فسره الإمام أحمد وإسحاق بن راهويه وغيرهما من الأئمة"(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص٦٩ – ٧١).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص٢٠).

# المُسألة الثَّالثة إباحة تصوير التّماثيل

ذهب أبو سعيد الاصطخري من الشَّافعية إلى أنَّ صناعة التَّاثيل وشتَّى أنواع الصور جائز ومباح، وأنَّ التَّشديد كان في ذلك الزّمان لقرب عهد النّاس بعبادة الأوثان<sup>(۱)</sup>.

قال ابن دقيق العيد: "وهذا القول عندنا باطل قطعاً؛ لأنه قد ورد في الأحاديث والأخبار عن أمر الآخرة بعذاب المصورين وأنهم يقال لهم: أحيوا ما خلقتم، وهذه علة مخالفة لما قاله هذا القائل، وقد صرح بذلك في قوله الشبهون بخلق الله"، وهذه علة عامة مستقلة لا تخص زمانا دون زمان، وليس لنا أن نتصرف في النَّصوص المتظاهرة المتضافرة بمعنى خيالي، يمكن أن يكون هو المراد مع اقتضاء اللفظ التعليل بغيره، وهو التشبه بخلق الله"(٢).

قال الشيخ أحمد شاكر: "هذا ما قاله ابن دقيق العيد قبل أكثر من ستمائة وسبعين سنة يرد على قوم تلاعبوا بهذه النَّصوص في عصره أو قبل عصره، ثم يأتي هؤلاء المفتون المضللون وأتباعهم المقلدون الجاهلون، أو الملحدون

<sup>(</sup>١) المنثور في القواعد للزركشي (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) إحكام الأحكام (١/ ٣٦٠).

الهدامون يعيدونها جذعة، ويلعبون بنصوص الأحاديث كما لعب أولئك من قبل، ثم كان من أثر هذه الفتاوى الجاهلة أن ملئت بلادنا بمظاهر الوثنية كاملة، نصبت التّماثيل، وملئت بها البلاد تكريماً لذكرى من نسبت إليه وتعظيماً!! يقولون إنها لم يقصد بها التّعظيم..."(۱).

<sup>(</sup>١) في تعليقه على المسند (١٢ / ١٥١).

## المسألة الرَّابعة القول بأن دية المرأة تساوي دية الرّجل

نقل جمع من أهل العلم الإجماع على أنّ دية نفس المرأة نصف دية نفس الرّجل، وممّن نقل الإجماع على ذلك: ابن المنذر<sup>(۱)</sup> وابن حرم<sup>(۲)</sup> وابن عبد البر<sup>(۳)</sup>، وابن هبيرة<sup>(1)</sup>، وهو ما عليه الأئمّة الأربعة وأتباعهم<sup>(۱)</sup>.

ومع هذا الإجماع فقد شذّ بعض أهل العلم وقال بأنّ دية نفس المرأة كدية الرّجل.

قال ابن قدامة المقدسي: "قال ابن المنذر وابن عبد البر: أجمع أهل العلم على أن دية المرأة نصف دية الرّجل، وحكى غيرهما عن ابن عليّة والأصم أنها قالا: ديتها كدية الرجل؛ لقوله ﷺ: "وفي نفس المؤمنة مائة من

<sup>(</sup>١) ينظر: الإجماع ص (١١٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مراتب الإجماع (ص١٤٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التمهيد (١٧/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإفصاح (٢/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر: تبيين الحقائق (٦/ ١٢٨)، وحاشية ابن عابدين (١٠/ ٣٣٢)، والمدوّنة (٦/ ٣١٨، ٣٩٥)، وبداية المجتهد (٦/ ٤١٧ - ٤١٧)، والذخيرة (١٢/ ٣٧٥، ٣٧٧)، والأم (٦/ ١٣٧)، والحاوي الكبير (٦١/ ٩٦)، ومغني المحتاج (٤/ ٧٥)، والمغني (٢١/ ٥٦)، والإنصاف (١٩/ ٤٩).

١١٢ الشاذ واثره في الفتيا

الإبل"(۱) وهذا قول شاذ يخالف إجماع الصّحابة وسنة النَّبيّ الله فإن في كتاب عمرو بن حزم: "دية المرأة على النَّصف من دية الرّجل"(۲)، وهو أخص مما ذكروه، وهما في كتاب واحد، فيكون ما ذكرنا مفسِّراً لما ذكروه ومخصّصاً له"(۳).

### وقد استند القول بأنّ دية نفس المرأة نصف دية الرجل على ما يأتي:

١- حديث معاذ بن جبل حيك النَّصف من دية

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث عمرو بن حزم في الصحيفة المشهورة التي كتبها رسول الله الله اليمن. أخرجه أبو داود في "المراسيل" رقم [٢٥٩]، والنسائي في سننه، كتاب القسامة: باب ذكر حديث عمرو بن حزم في العقول واختلاف الناقلين فيه، والدّارمي [٢/ ١٦١، ١٨٨، ١٨٩- حديث عمرو بن حبان برقم [٢٥٥٦]، والدارقطني [١/ ٢٢١]، و[٢/ ٢٨٥]، والبيهقي ١٩٠]، وابن حبان برقم [١٥٥٩]، والدارقطني [١/ ٢٢١]، و[٢/ ٢٨٥]، والبيهقي (٨/ ١٠٠) في جماع أبواب تحريم القتل، باب دية أهل الذمة. وغيرهم. وفي إسناده مقال، وقد اختلف في وصله وإرساله، وقد قبله أكثر أهل العلم لشهرته. قال ابن عبد البر: "هذا كتاب مشهور عند أهل السير، معروف ما فيه عند أهل العلم معرفة يستغنى بشهرتها عن الإسناد؛ لأنه أشبه التواتر في مجيئه؛ لتلقي الناس له بالقبول والمعرفة". وينظر: تفصيل الكلام فيه عند ابن حجر على في التلخيص الحبر ٤/ ٥٦. طبعة الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٢) قال ابن الملقن: "غريب. نعم رواه البيهقي من رواية معاذ، قال: وروي من وجه آخر عن عبادة بن نسي، وفيه ضعف". خلاصة البدر المنير ٢ / ٢٧١.

أخرجه البيهقي (٨/ ٩٥) في كتاب الديات ، باب ما جاء في دية المرأة من حديث معاذ بن جبل هيئن مرفوعاً، وموقوفاً على علي هيئن ، وبلفظ: ((عقل المرأة على النّصف من عقل الرّجل...)). وفيه ضعف. ينظر: نصب الراية (٤/ ٣٦٣)، والتلخيص الحبير (٤/ ٧٤).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١٢/ ٥٦).

الشاذ وأثره في الفتيا

الرجل"(١).

٢- إجماع الصحابة هيئه السكوتي، فقد روي ذلك عن جمع منهم، ولم ينكر عليهم أحد (٢).

٣- قياس دية المرأة على إرثها وشهادتها، فالمرأة في إرثها وشهادتها على
 النَّصف من الرِّجل، فكذلك في ديتها (٣).

(١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الإجماع لابن المنذر (ص١١٦)، ومراتب الإجماع (ص١٤٠)، والتمهيد (١٧/ ٣٥٨)، والمغني (١٢/ ٥٦)، والإفصاح (٢/ ٢٠٩)، وسبل السلام (٣/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: بدائع الصنائع (٧/ ٢٥٤)، والحاوي الكبير (١٦/ ٩٦).



## المسألة الخامسة القول بحل المطلقة ثلاثاً لزوجها الأول بمجرد العقد على الثّاني

لا خلاف بين العلماء في أنّ المطلّقة ثلاثاً لا تحلّ لزوجها الأول حتى تنكح زوجاً آخر، وذلك لقوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا تَجَلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعًا إِن ظَنَا أَن يُقِيما حُدُودَ اللّهِ وَتَلك حُدُودُ اللّهِ يُبَيِّئُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ (١)، وجمهور أهل العلم على أنها لا تحلّ للزّوج الأول حتى يطأها الزّوج الثّاني.

وهو ما عليه إجماع الصّحابة، ومن بعدهم من أئمّة التابعين، وفقهاء الأمصار (٢)، والمذاهب الأربعة (٣).

قال ابن قدامة المقدسي: "وجمهور أهل العلم على أنَّها لا تحلُّ للأوّل حتّى يطأها الزوج الثَّاني وطئاً يوجد فيه التقاء الختانين، إلا أنّ سعيد بن المسيب من بينهم قال: إذا تزوجها تزوجا صحيحاً لا يريد به إحلالاً، فلا بأس أن يتزوجها الأول.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، جزء من الآية (٢٠٣).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: المحلّى (۹/ ٤١٤)، ومجموع الفتاوى (۳۲/ ۹۲)، وفتح القدير (٤/ ١٧٩ - ٢٨٠)،
 والذخيرة (٤/ ٣١٩)، والحاوي (١٣/ ٢١٢)، والمغني (١١/ ٥٤٨)، ونيل الأوطار (٦/ ٧٨١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح القدير (٤/ ١٧٩ – ١٨٠)، وتبيين الحقائق (٢٥٨/٢)، والذخيرة (٣١٩/٤)، ومواهب الجليل (٣/ ٤٩٩)، والحاوي (٢١٢/١٣)، ومغني المحتاج (٣/ ٢٤٣)، والمغني (١٠/ ٥٤٨)، والروض المربع (٣/ ١٨٨).

قال ابن المنذر: "لا نعلم أحداً من أهل العلم قال بقول سعيد هذا إلا الخوارج، أخذوا بظاهر قوله سبحانه: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَنَا آن يُقِيمَا حُدُودَ ٱللّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

ومع تصريح النَّبيّ عَلَى المراد من كتاب الله تعالى، وأنها لا تحل للأول حتى يذوق الثَّاني عسيلتها وتذوق عُسيلته، لا يعرج على شيء سواه، ولا يسوغ لأحد المصير إلى غيره مع ما عليه جملة أهل العلم"(٢).

وقال الزَّيلعي في اشتراط الجماع لتحليل المطلّقة ثلاثاً للزوج الأول: "وشرط أن يطأها الزّوج الثّاني لأنّه ثبت بإشارة الكتاب وبالسّنة المشهورة والإجماع".

ثمّ ذكر الأدلّة من الكتاب والسّنّة على ذلك ، ثمّ قال: "وأما الإجماع فإن الأمة أجمعت على أن الدخول بها شرط الحل للأول، ولم يخالف في ذلك إلا سعيد ابن المسيب والخوارج والشّيعة وداود الظّاهري وبشر المريسي، وذلك خلاف لا اختلاف لعدم استناده إلى دليل ولهذا لو قضى به القاضى لا ينفذ"(١).

وعليه فالقول بأنّ المطلّقة ثلاثاً لا تحلّ لزوجها الأول حتّى ينكحها زوج آخر، ويطأها، هو الذي يجب المصير إليه، ولا يُلتفت إلى من شذّ؛ وذلك لأنّ اشتراط الجماع يدلّ عليه ظاهر الآية، وصريح سنّة النّبيّ ﷺ، ولم يُنقل عن الصّحابة خلافه.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، جزء من الآية (٢٠٣).

<sup>(</sup>۲) المغنى (۱۰/ ۶۵ – ۶۵).

<sup>(</sup>٣) تبيين الحقائق (٢/ ٢٥٨).

الشاذ واثره في الفتيا

### المسألة السّادسة القول بجواز تولي المرأة منصب القضاء

أجمعت الأمة على منع المرأة من توتي منصب الإمامة الكبرى، ولم يخالف في ذلك أحد من علماء المسلمين في كل عصورهم (١).

وذهب جمهور العلماء إلى عدم جواز تولي المرأة القضاء، إلا أنّ الحنفية ذهبوا إلى أنّ المرأة لو وليت القضاء ينفذ حكمها فيها تصحّ فيه شهادتها(٢).

وذكر ابن قدامة أن النَّبي الله لله لله يول ولا أحد من خلفائه ولا من بعدهم امرأة قضاء ولا ولاية بلد فيها بلغنا، ولو جاز ذلك لم يخل منه جميع الزمان غالباً (٣).

وذهب محمد بن الحسن وابن حزم إلى جواز تولي المرأة منصب القضاء، ونُسب هذا القول إلى ابن جرير الطبري<sup>(٤)</sup>.

قال الماوردي: "وشذّ ابن جرير فجوز قضاءها في جميع الأحكام، ولا

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١٣/ ١٨٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: فتح القدير(٧/ ٢٩٧ – ٢٩٨)، وتفسير القرطبي (١٣/ ١٨٣)، ومنح الجليل(٨/ ٢٥٩)، وأسنى المطالب (٤/ ٢٧٨)، ومغني المحتاج (٤/ ٥٠١)، والمغني (١٣/١٤)، ونيل الأوطار (٨/ ٧٢٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المغنى (١٤ / ١٣).

<sup>(</sup>٤) أحكام القران لابن العربي (٣/ ٤٨٢) ، وينظر تفسير القرطبي (١٣/ ١٨٣) .

١١٨ - الشاذ وأثره في الفتيا

اعتبار بقول يرده الإجماع"".

ونُسب إلى أبي حنيفة القول بجواز تولّي المرأة القضاء في الأموال دون القصاص والحدود.

وقد نفى ابن العربي صحة ذلك عن ابن جرير، وتأوّل قول أبي حنيفة بأن مراده أن تقضي المرأة فيها تشهد فيه على سبيل الاستبانة في القضية الواحدة، لا أن تكون قاضية.

فقال: "ونقل عن محمد بن جرير الطبري إمام الدين أنه يجوز أن تكون المرأة قاضية، ولم يصح ذلك عنه، ولعله كما نقل عن أبي حنيفة أنها إنها تقضي فيها تشهد فيه، وليس بأن تكون قاضية على الإطلاق، ولا بأن يكتب لها منشور بأن فلانة مقدمة على الحكم إلا في الدماء والنكاح، وإنها ذلك كسبيل التحكيم أو الاستبانة في القضية الواحدة ... وهذا هو الظن بأبي حنيفة وابن جرير"".

وقال المحققون من الحنفية إنّ الخلاف في إنفاذ حكمها إن وُليت، لا في عدم جواز توليتها القضاء.

قال ابن الهمام - بعد ذكره للخلاف في المسألة -: " ... والمصنّف لم ينصب الخلاف [أي في تجويز تولية المرأة القضاء] ليحتاج إلى الجواب عن

<sup>(</sup>١) الأحكام السلطانية (ص١٠٧).

<sup>(</sup>٢) أحكام القران لابن العربي (٣/ ٤٨٢) ، وينظر تفسير القرطبي (١٣/ ١٨٣) .

الدليل المذكور والجواب: أن ما ذكر غاية ما يفيد منع أن تستقضى وعدم حله، والكلام فيما لو وليت وأثم المقلد بذلك، أو حكمها خصمان فقضت قضاء موافقاً لدين الله أكان ينفذ أم لا ... "(١).

وقال في البحر الرائق: (وتقضي المرأة في غير حد وقَوَد؛ لأنّها أهل للشّهادة في غيرهما فكانت أهلاً للقضاء لكن يأثم المولّى لها للحديث: "لن يفلح قوم ولّوا أمرهم امرأة"(٢)) (٣).

وقال في مجمع الأنهر: "ويجوز قضاء المرأة في جميع الحقوق لكونها من أهل الشهادة لكن أثم المولي لها للحديث ..."(٤).

وقال الشيخ محمد أبو زهرة: "قد أخطأ الذين يقولون إن أحداً من الأئمة المشهورين أجاز أن تتولى المرأة القضاء، والذين يتمسحون بأبي حنيفة أخطأوا في فهم ذلك، فإنه بإجماع العلماء يأثم من يولي امرأةً أمر القضاء، ولكن إذا أثم المُولِي وولاها، أينفذ قضاؤها أم لا؟.

فقال أبو حنيفة: إن قضاءها ينفذ في غير الحدود والقصاص؛ لأن معنى عدم نفاذه حينئذٍ أن يبقى الناس دون قاض يحتكمون إليه في المكان الذي

<sup>(</sup>١) فتح القدير (٧/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي ، باب كتاب النَّبيّ ﷺ إلى كسرى، (ص: ٨٣٨، برقم: ٤٤٢٥).

<sup>.(</sup>o/V)(T)

<sup>(</sup>٤) مجمع الأنهر في شرح ملتقى الأبحر (٣/ ٢٣٤).

١٢٠ الشاذ وأثره في الفتيا

عينت فيه، وخير أن يكون لهم قاضٍ ولو امرأة من أن لا يكون لهم قاض، والذين يراجعون كتب المذهب الحنفي يجدون النَّص الآتي تقريباً: "ينفذ قضاؤها في غير الحدود والقصاص، ويأثم موليها"".

#### واستدل الجمهور على قولهم بأدلة عديدة، منها:

١ - قوله تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَا مُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَكَلَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّ

فهذه الولاية وهي ولاية الأسرة هي أصغر الولايات، وإذا منع الله المرأة من تولي هذه الولاية، فمن باب أولى منعها من تولي ما هو أكبر منها، كالقضاء.

٢- عدم تكليف المرأة بهذه الولايات في عهد النّبيّ وعهد الخلفاء
 الرّاشدين هِنْهُ ومن بعدهم .

قال ابن قدامة: لم يول النَّبيّ عَلَيْ ولا أحد من خلفائه ولا من بعدهم امرأة قضاءً ولا ولاية بلد، فيها بلغنا، ولو جاز ذلك لم يخل منه جميع الزمان

<sup>(</sup>۱) مجلة جامعة الشّارقة بحث بعنوان: قضاء المرأة بين الحظر والإباحة (دراسة في ضوء الفقه الإسلامي) د. إساعيل كاظم العيساوي/ كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، (مجلد 7 العدد ٢ ص ٤٧)

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، جزء من الآية (٣٤).

غالباً<sup>(١)</sup>.

٣- قول النَّبيِّ ﷺ في حديث أبي كرة: "لن يفلح قوم ولَّوا أمرهم امرأة" (٢).

قال ابن حجر: "قال ابن التين: احتج بحديث أبي بكرة من قال: لا يجوز أن تولى المرأة القضاء"(٣).

قال الصنعاني بعد ذكره - للحديث -: "فيه دليل على عدم جواز تولية المرأة شيئاً من الأحكام العامة بين المسلمين، وإن كان الشارع قد أثبت لها أنها راعية في بيت زوجها ... والحديث إخبار عن عدم فلاح من ولي أمرهم امرأة، وهم منهيون عن جلب عدم الفلاح لأنفسهم، مأمورون باكتساب ما يكون سبباً للفلاح "(٤).

٤- حديث بريدة والنبي النبي القضاة ثلاثة: واحد في الجنة، واثنان في النار، فأما الذي في الجنة فرجل عرف الحق فقضى به، ورجل عرف الحق وجار في الحكم فهو في النار، ورجل قضى للناس على جهل فهو في النار"(٥).

<sup>(</sup>١) المغنى (١٤/ ١٣).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في ص (١١٤).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (١٣/ ٦١).

<sup>(</sup>٤) سبل السلام (٤/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الأقضية، باب في القاضي يخطئ، برقم(١٧٧)، والترمذي في

قال مجد الدين ابن تيمية على "منتقى الأخبار" عَقِبَه: وهو دليل على اشتراط كون القاضي رجلاً، والأحاديث النبوية المستفيضة في شأن المرأة، لا تجعل للمرأة ولاية على غيرها، بل ولا على نفسها في أخص شأن من شؤونها وهو النكاح، كقوله على: لا نكاح إلا بولي.... ،كذلك جاءت السّنة بمنع المرأة من السفر وحدها دون محرم، ولا أن تخلو بغير محارمها(١).

قال ابن العربي: "فإن المرأة لا يتأتّى منها أن تبرز إلى المجالس، ولا تخالط

أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمُ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ (٣).

سننه، كتاب الأحكام، باب، برقم (١٢٨١)، وابن ماجة في سننه، كتاب الأحكام، باب في الحاكم يجتهد، برقم (٢٣١٢).

<sup>(</sup>١) يُنظر: نيل الأوطار (١٠/ ٥٢١).

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية (٣٢-٣٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، جزء من الآية (٥٣).

الرجال، ولا تفاوضهم مفاوضة النظير للنظير؛ لأنها إن كانت فتاة حرم النظر إليها...، وإن كانت متجالة برزة لم يجمعها والرجال مجلس تزدحم فيه معهم، وتكون منظرة لهم، ولم يفلح قط من تصور هذا، ولا من اعتقده"(١).

وقال صاحب مرقاة المفاتيح - عند شرحه لحديث أبي بكرة: "لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة" -: "لا تصلح المرأة أن تكون إماماً ولا قاضياً لأنها محتاجان إلى الخروج للقيام بأمور المسلمين، والمرأة عورة لا تصلح لذلك، ولأنّ المرأة ناقصة، والقضاء من كهال الولايات، فلا يصلح لها إلا الكامل من الرِّجال"(٢).

7\_ إجماع الأمة على منع المرأة من تولي منصب الإمامة الكبرى، أي الخلافة على جميع المسلمين أو بعضهم، والقضاء فرع عن الإمامة العظمى، فلا يجوز أن تتولاه امرأة (٣).

قال في الإتقان والإحكام في شرح تحفة الحكام: "واشترطت فيه -أي القضاء - الذكورة؛ لأنّ القضاء فرع عن الإمامة العظمى، وولاية المرأة الإمامة ممتنع..."(1).

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن لابن العربي (٣/ ٤٨٣).

<sup>(</sup>٢) مرقاة المفاتيح (٧/ ٢٤٧)، وينظر: أسنى المطالب (٤/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرطبي (١٣/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٤) المعروف بشرح ميارة (١/ ٢٠).



### المسألة السَّابعة إباحة ربا الفضل

قال ابن عبد البر: "لا أعلم خلافاً بين أئمة الأمصار بالحجاز والعراق وسائر الآفاق، في أنّ الدينار لا يجوز بيعه بالدينارين ولا بأكثر منه وزناً، ولا الدرهم بالدرهمين ولا بشيء من الزيادة عليه، إلا ما كان عليه أهل مكة قديماً وحديثاً من إجازتهم التفاضل على ذلك إذا كان يداً بيد، أخذوا ذلك عن ابن عباس هيئن "(۱).

وقال: "لم أر ذكر ما رَوَى ابن عباس عباس ومن تابعه في الصرف، ولم أعده خلافاً؛ لما روي عنه من رجوعه عن ذلك ..."(٢).

وقال النووي عند ذكره لحديث ابن عباس عن أسامة أن النّبيّ عَلَيْهُ قال: "الرّبا في النسيئة"(١): معنى ما ذكره أولاً عن ابن عمر وابن عباس عِشْهُ أنها كانا يعتقدان أنّه لا ربا فيها كان يداً بيد، وأنّه

<sup>(</sup>۱) الاستذكار (٦/ ٥١- ٣٥٢).

<sup>(</sup>٢) التمهيد (٢/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب المساقاة والمزارعة، باب بيع الطعام مثلاً بمثل(ص: ٧٤٩، رقم:١٠١/١٠٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب المساقاة والمزارعة، باب بيع الطعام مثلاً بمثل(ص: ٧٤٩، رقم:١٠٢/١٠٢).

يجوز بيع درهم بدرهمين، ودينار بدينارين، وصاع تمر بصاعين من التّمر، وكذا الحنطة وسائر الربويات، كانا يريان جواز بيع الجنس بعضه ببعض متفاضلاً، وأنّ الرّبا لا يحرم في شيء من الأشياء إلاّ إذا كان نسيئة، وهذا معنى قوله: إنه سألها عن الصرف فلم يريا به بأساً، يعني الصرف متفاضلاً، كدرهم بدرهمين، وكان معتمدهما حديث أسامة بن زيد: "إنّم الربا في النسيئة"، ثم رجع ابن عمر وابن عباس عن ذلك، وقالا بتحريم بيع الجنس بعضه ببعض متفاضلاً حين بلغها حديث أبي سعيد علين كما ذكره مسلم من رجوعها صريحاً"(١).

وقال السُّبكي - نقلاً عن ابن عبد البر-: "ولم يتابع ابنَ عباس ويسط على قوله في تأويل حديث أسامة أحدُّ من الصّحابة ولا من التابعين ولا من بعدهم من فقهاء المسلمين، إلا طائفة من المكيين أخذوا ذلك عنه، وعن أصحابه، وهم محجوجون بالسّنة الثابتة التي هي الحجة على من خالفها وجهلها، وليس أحد بحجة عليها"(٢).

<sup>(</sup>١) شرح النووي على صحيح مسلم (١١/ ٢٣-٢٤).

<sup>(</sup>٢) تكملة المجموع (١٠/ ٣٩).

## المسألة الثَّامنة إباحة نكاح المتعة

**نكاح المتعة:** أن يشارط الرّجل المرأة على شيء بأجل معلوم يستحل به فرجها، ثم يفارقها من غير تزويج و لا طلاق<sup>(۱)</sup>.

قال ابن قدامة: "ومعنى نكاح المتعة أن يتزوج المرأة مدة... سواء أكانت المدة معلومة أو مجهولة، فهذا نكاح باطل..وهذا قول عامة الصّحابة والفقهاء"(٢).

قال النووي: "قال المازري: ثبت أن نكاح المتعة كان جائزاً في أول الإسلام ثبت بالأحاديث الصّحيحة...أنه نُسخ، وانعقد الإجماع على تحريمه، ولم يخالف فيه إلا طائفة من المبتدعة، وتعلقوا بالأحاديث الواردة في ذلك، وقد ذكرنا أنّها منسوخة فلا دلالة لهم فيها، وتعلقوا بقوله تعالى: ﴿فَمَا اَسْتَمْتَعُنُمُ لِيعِمِنَهُنَ فَعَا لُوهُمُ لَكُ فَرِيضَةً ﴾ في قراءة ابن مسعود عيشه: (فها استمتعتم به منهن إلى أجل) وقراءة ابن مسعود عيشه هذه شاذة، لا يحتج بها قرآناً ولا خبراً، ولا يلزم العمل بها" أنه

<sup>(</sup>١) الفائق (٢/ ١٧٦).

<sup>(</sup>۲) المغنى (۱۰/ ٤٦).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، من الآية: (٢٤).

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على صحيح مسلم (٩/ ١٧٩).

### وثبت من السِّنَّة الأحاديث الكثيرة التي تدل على تحريم المتعة، منها:

ما ثبت في الصحيحين عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عيشه قال: "نهى رسول الله عن نكاح المتعة وعن لحوم الحمر الأهلية يوم خيبر"(١).

وفي صحيح مسلم عن الرّبيع بن سبرة بن معبد الجهني عن أبيه: " أنه غزا مع رسول الله على يوم فتح مكة فقال: يا أيها النّاس إني كنت أذنت لكم في الاستمتاع من النّساء، وإن الله قد حرم ذلك إلى يوم القيامة، فمن كان عنده منهن شيء فليخل سبيله، ولا تأخذوا مما آتيتموهن شيئا"(١).

قال ابن قدامة: "وحكي عن ابن عباس عيس أنها جائزة، وعليه أكثر أصحاب عطاء وطاووس، وبه قال ابن جريج"(").

قال ابن عبد البر: "وقد كان العلماء قديماً وحديثاً يحذرون الناس من مذهب المكيين أصحاب ابن عباس عنه ومن سلك سبيلهم في المتعة والصرف، ويحذرون الناس من مذهب الكوفيين أصحاب ابن مسعود ويشخه ومن سلك سبيلهم في النّبيّذ الشديد، ويحذرون الناس من مذهب أهل المدينة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب النكاح، باب نهي رسول الله عن نكاح المتعة آخرا (مص: ١٠١٤، برقم: ٢١٦٤)، ومسلم في صحيحه، كتاب النكاح، باب نكاح المتعة وبيان أنه أبيح ثم نسخ ثم أبيح ثم نسخ واستقر تحريمه إلى يوم القيامة (ص: ٣٥٥، برقم (٢٩/ ١٤٠٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب النكاح، باب نكاح المتعة...(ص: ٦٣٣، برقم (١٤٠٦/٢١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المغني(١٠/ ٤٦).

في الغناء "(١).

ثم قال: "وأما سائر العلماء من الصّحابة والتّابعين ومن بعدهم من الخالفين وفقهاء المسلمين فعلى تحريم المتعة"(٢).

<sup>(</sup>۱) التمهيد (۱۰/ ۱۱٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١٠/ ١٢١).







# المبحث الثالث حكم تتبع رخص المذاهب والأخذبها

المطلب الأول: الفرق بين الرّخص الشّرعية و رخص المذاهب. المطلب الثاني: الفرق بين رخص المذاهب ولأقوال الشّاذة. المطلب الثالث: حكم تتبع رخص المذاهب.







### المطلب الأول الفرق بين الرّخص الشَّرعية ورخص المذاهب

**الرّخصة الشَّرعية:** هي ما شرع من الأحكام لعذر، تخفيفاً عن المكلفين، مع قيام السبب الموجب للحكم الشرعي<sup>(۱)</sup>.

فهي اسم للحكم التكليفي الذي تغيّر لعارض أمر من مشقة إلى يسر وتخفيف، ترفيهاً وتوسعة على أصحاب الأعذار (٢).

ومن أمثلتها: أكل الميتة والدَّم ولحم الخنزير عند الضرورة، وكذلك جواز فطر المريض والمسافر، وقصر الصَّلاة في السفر، وصلاة المريض قاعداً إذا شقّ عليه القيام، وإباحة الإفطار للمرضع والحامل عند خوفها على أنفسها أو ولديها.

فهذه الرّخص ثابتة بالكتاب والسّنّة، ولا خلاف في جواز العمل بها.

وأما رخص الفقهاء: فهي ما جاء من الاجتهادات مبيحاً لأمر في مقابلة اجتهادات أخرى تحظره.

والأخذ برخص الفقهاء معناه: اتباع ما هو أخفُّ وأيسرُ من أقوالهم (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: التقرير والتحبير (٢/ ١٩٥)، والتّعريفات (ص ١٤٧)، والتعاريف (ص٣٦١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: كشف الأسرار (٢/ ٤٣٥)، والكليات (١/ ٤٧٢).

<sup>(</sup>٣) مجلة مجمع الفقه (ع ٨ ج١ ص ٤١ قرار رقم ٧٠)، الرّخصة الشّرعية (ص ١٦٣ – ١٦٤).



## المطلب الثَّاني الفرق بين رخص المذاهب والأقوال الشَّاذة

سبق أن رخص الفقهاء هي الاجتهادات الفقهية التي تسهل في أمر وترخص فيه، في مقابل اجتهادات أخرى تمنعه وتحظره.

وكذا سبق أن الأقوال الشّاذة هي الاجتهادات التي ضعف مأخذُها، وكانت على خلاف النَّصوص الصّحيحة الصّريحة.

فبين رخص الفقهاء والأقوال الشّاذة عموم وخصوص من وجه، فالرّخصة قد تكون قولاً شاذاً، وقد لا تكون، وكذلك القول الشّاذ قد يكون رخصة، وقد لا يكون.



## المطلب الثَّالث حكم تتبع رخص المذاهب

إن تتبع رخص المذاهب يكون على حالين:

#### الحالة الأولى: تتبع رخص المذاهب على سبيل الهوى والتشهي:

بأن يأخذ الإنسان من كل مذهب ما هو الأخف عليه لمحض اتباعه لهوى نفسه وعلى سبيل التشهي، فهذا أمر محرَّم أجمع العلماء على منعه والتحذير منه.

### أقوال العلماء في ذلك:

قال ابن حزم في أثناء بيانه طبقات المختلفين: وطبقة أخرى، وهم قوم بلغت بهم رِقة الدين وقلة التقوى إلى طلب ما وافق أهواءهم من قول كلِّ قائل، فهم يأخذون ما كان رخصة من قول كلّ عالم، مقلدين له غير طالبين ما أوجبه النَّص عن الله تعالى وعن رسوله علي "(۱).

وقال ابن عبد البر "قال إسهاعيل القاضي: إنّها التّوسعة في اختلاف أصحاب رسول الله وسلحة في اجتهاد الرأي، فأمّا أن تكون توسعة لأن يقول الإنسان بقول واحد منهم من غير أن يكون الحق عنده فيه فلا، ولكنّ اختلافهم يدل على أنهم اجتهدوا فاختلفوا.

<sup>(</sup>١) الإحكام ص (٦٤٥).

قال ابن عبد البر: كلام إسهاعيل هذا حسنٌ جداً"(١).

وقال: "قال سليهان التّيمي: لو أخذت برخصة كل عالم اجتمع فيك الشّرّ كله" ".

ثمّ قال معلقاً على قوله هذا: "لا أعلم فيه خلافاً بين العلماء"(").

وقال الغزالي: "لا يجوز لمقلد العالم اختيار أطيب المذاهب عنده وأوفقها لطبعه"(١٠).

وقال ابن الصّلاح: "واعلم أن من يكتفي بأن يكون في فتياه أو عمله موافقاً لقول أو وجه في المسألة، ويعمل بها شاء من الأقوال أو الوجوه، من غير نظر في الترجيح، ولا تقيد به، فقد جَهِل وخَرَق الإجماع، وسبيلُه سبيل الذي حكى عنه أبو الوليد الباجي المالكي من فقهاء أصحابه أنه كان يقول: "إن الذي لصديقي علي إذا وقعت له حكومة أن أفتيه بالرواية التي توافقه، وحكى عمن يثق به: أنه وقعت له واقعة وأفتى فيها – وهو غائب – جماعة من فقهائهم من أهل الصّلاح بها يضرّه، فلمّا عاد سألهم، فقالوا: ما علمنا أنها لك، وأفتوه بالرواية الأخرى التي توافقه "(٥).

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله (٢/ ٩٠٦ - ٩٠٧، بعد رقم:١٦٩٩)، طبعة دار ابن الجوزي.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/ ٩٢٧، رقم: ١٧٦٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) فتاوي البرزلي (١ / ٦٧).

<sup>(</sup>٥) إعلام الموقعين (٤/ ٢١١) ط دار الجيل، والموافقات (٥/ ٩٠)، ومواهب الجليل (٦/ ٩١).

قال ابن الصّلاح: وهذا مما لا خلاف بين المسلمين -ممن يعتد به بالإجماع - أنه لا يجوز"(١).

وقال الحافظ الذهبي: "ولا ريب أن كل من أنس من نفسه فقها، وسعة علم، وحُسْنَ قصد، فلا يسعه الالتزام بمذهب واحد في كل أقواله، لأنه قد تبرهن له مذهب الغير في مسائل، ولاح له الدليل، وقامت عليه الحجة، فلا يقلد فيها إمامه بل يعمل بها تبرهن، ويقلد الإمام الآخر بالبرهان لا بالتشقي والغرض"(٢).

وقال الشَّاطبي: "ليس للمقلد أن يتخير في الخلاف، كما إذا اختلف المجتهدون على قولين فوردت (المسألة) كذلك على المقلد، فقد يعد بعض الناس القولين بالنسبة إليه مخيراً فيهما كما يخير في خصال الكفارة، فيتبع هواه وما يوافق غرضه دون ما يخالفه..."(٣).

ثمّ ذكر الضابط القرآني في مسائل الخلاف، وساق كلاماً طويلاً في الموضوع فقال: "فإن في مسائل الخلاف ضابطاً قرآنياً ينفي اتباع الهوى جملة، وهو قوله تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُم فَي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنهُم تُؤُمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنهُم تُؤُمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحُسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ (أ).

<sup>(</sup>١) أدب المفتى (ص١٢٥).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء (٨/ ٩٣ - ٩٤).

<sup>(</sup>٣) الموافقات (٥/ ٧٩-٨١).

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ، جزء من الآية (٩٥).

وهذا المقلد قد تنازع في مسألته مجتهدان فوجب ردهما إلى الله والرسول، وهو الرّجوع للأدلة الشَّرعية، وهو أبعد عن متابعة الهوى والشَّهوة، فاختيار أحد المذهبين بالهوى والشَّهوة مضاد للرّجوع إلى الله ورسوله.... وأيضاً فإن ذلك يفضي إلى تتبع رخص المذاهب من غير استناد إلى دليل شرعي، وقد حكى ابن حزم الإجماع على أن ذلك فسق لا يحل، وأيضاً فإنه مؤد إلى إسقاط التكليف في كل مسألة مختلف فيها؛ لأن حاصل الأمر بالقول مع التخيير أن للمكلف أن يفعل إن شاء ويترك إن شاء، وهو عين إسقاط التكليف، بخلاف ما إذا تقيد بالترجيح فإنه متبع للدليل فلا يكون متبعاً للهوى ولا مسقطاً للتكليف".

ثمّ قال: "وقد أدّى إغفال هذا الأصل إلى أن صار كثير من مقلّدة الفقهاء يفتي قريبه أو صديقه بها لا يفتي به غيره من الأقوال إتباعاً لغرضه وشهوته، أو لغرض ذلك القريب وذلك الصديق، ولقد وُجد هذا في الأزمنة السّالفة فضلاً عن زماننا، كها وجد فيه من تتبّع رخصَ المذاهب اتّباعاً للغرض والشّهوة..."(٢).

ونقل الشَّاطبي عن أبي الوليد الباجي أنّه قال: "وكثيراً ما يسألني من تقع له مسألة من الأيهان ونحوها: لعل فيها رواية؟ أو لعل فيها رخصة؟ وهم

<sup>(</sup>١) المو افقات (٥/ ٨١-٨٨).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٥/ ٨٤).

يرون أن هذا من الأمور السَّائغة الجائزة، ولو كان تكرر عليهم إنكار الفقهاء لمثل هذا لما طولبوا به ولا طلبوه مني ولا من سواي، وهذا مما لا خلاف بين المسلمين - ممن يعتد به في الإجماع - أنه لا يجوز، ولا يحل لأحد أن يفتي في دين الله إلا بالحق الذي يعتقد أنه حق، رضي بذلك من رضيه وسخطه من سخطه، وإنها المفتي مخبر عن الله تعالى في حكمه، فكيف يخبر عنه إلا بها يعتقد أنه حكم به أو أوجبه، والله تعالى يقول لنبيه عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَأَنِ اللهُ وَلا تَلَيْعَ أَهْوَاءَهُم ﴿ (۱)، فكيف يجوز لهذا المفتي أن يفتي بها يشتهي، أو يفتي زيداً بها لا يفتي به عمراً لصداقة تكون بينها، أو غير ذلك من الأغراض؟" (۱).

ثمّ قال الشَّاطبي معلقاً على هذا الكلام: "هذا ما ذكره، وفيه بيان ما تقدّم من أن الفقيه لا يحل له أن يتخيّر بعض الأقوال بمجرد التشهّي والأغراض من غير اجتهاد، ولا أن يفتي به أحداً، والمقلد في اختلاف الأقوال عليه مثل هذا المفتي الذي ذُكر، فإنّه إنّما أنكر ذلك على غير مجتهد أن ينقل عن مجتهد بالهوى، وأما المجتهد فهو أحرى بهذا الأمر "(").

وقال الشَّاطبي: "تتبع الرّخص ميل مع أهواء النفوس، والشرع جاء

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية (٤٩).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٥/ ٩٠-٩١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٩١-٩٢).

1 2 4

بالنهي عن إتباع الهوى، فهذا مضاد لذلك الأصل المتفق عليه، ومضاد أيضاً لقوله تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعْنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُننُمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيُومِ اللّهِ وَٱلْيُومِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ وَٱلْيُومِ اللّهِ عَالَى اللّهِ عَلَيْ اللّهِ وَٱلْيُومِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ اللهِ وَاللّهُ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ا

وموضع الخلاف موضع تنازع، فلا يصحّ أن يُردَّ إلى أهواء النّفوس، وإنها يُردُّ إلى الشَّريعة، وهي تبين الراجح من القولين فيجب اتباعه لا الموافق للغرض"(٢).

وقال في موضع آخر: "فإذا صار المكلف في كل مسألة عنَّت له يتَّبع رخص المذاهب، وكلَّ قول وافق فيه هواه، فقد خلع ربقة التَّقوى وتمارى في متابعة الهوى، ونقض ما أبرَ مَه الشَّارع، وأخَّر ما قدَّمه، وأمثال ذلك كثير "(٣).

وقال ابن النَّجار الفتوحي: "ويحرم عليه أي على العامي تتبع الرِّخص، وهو أنّه كلّما وجد رخصة في مذهب عمل بها، ولا يَعمل بغيرها في ذلك المذهب، ويُفَسَّقُ به... لأنه لا يقول بإباحة جميع الرِّخص أحدُ من علماء المسلمين، فإن القائل بالرِّخصة في هذا المذهب لا يقول بالرِّخصة الأخرى التي في غيره"(1).

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، جزء من الآية (٥٩).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٥/ ٩٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٣/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٤) شرح الكوكب المنير (٤/ ٧٧٥ - ٥٧٨).

وقال النَّووي: "وليس له التَّمذهب بمجرد التَّشهي ولا بها وجد عليه أباه، هذا كلام الأصحاب، والذي يقتضيه الدَّليل أنه لا يلزمه التَّمذهب بمذهب، بل يستفتي من شاء أو من اتفق، لكن من غير تلقط للرَّخص، ولعل من منعه لم يثق بعدم تلقطه"(۱).

وقال الإمام ابن القيم: "لا يجوز للمفتي أن يعمل بها يشاء من الأقوال والوجوه من غير نظر في التَّرجيح، ولا يعتد به، بل يكتفي في العمل بمجرد كون ذلك قولاً قاله إمام أو وجهاً ذهب إليه جماعة، فيعمل بها يشاء من الوجوه، حيث رأى القول وفق إرادتِه وغرضِه عمل به، فإرادتُه وغرضُه هو المعيار، وبها التَّرجيح، وهذا حرام باتفاق الأمة.... وبالجملة فلا يجوز العمل والإفتاء في دين الله بالتَّشهِّي والتَّخيُّر وموافقة الغرض، فيطلب القول الذي يوافق غرضه وغرض من يحابيه، فيعمل به ويفتي به ويحكم به، ويحكم على عدوه ويفتيه بضده، وهذا من أفسق الفسوق وأكبر الكبائر، والله المستعان"(٢).

وقد بين ابن القيم أن الرّخص نوعان، الأول الرّخص الشَّرعية، ثم قال: "النوع الثَّاني: رخص التأويلات، واختلاف المذاهب، فهذه تتبعها حرام، يُنقِص الرغبة، ويُوهِن الطلب، ويُرجع بالمترخِّص إلى غثاثة الرّخص"(").

<sup>(</sup>١) روضة الطالبين (٨/ ١٠١).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٤/ ٢١١).

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين (٣/ ٥٧).

ثم ذكر بعد ذلك مسائل كثيرة ممّا جرى فيها من الخلاف الشّاذ، فقال: "فإن من ترخّص بقول أهل مكة بالصرف، وأهل العراق في الأشربة، وأهل المدينة في الأطعمة، وأصحاب الحيل في المعاملات، وقول ابن عباس هيستها في المتعة، وإباحة لحوم الحمر الأهلية، وقول من جوز نكاح البغايا المعروفات بالبغاء، وجوَّز أن يكون زوج قَحبة، وقول من أباح آلآت اللهو والمعازف: من اليراع والطنبور والعود والطبل والمزمار، وقول من أباح الغناء، وقول من جوز استعارة الجواري الحسان للوطء، وقول من جوز للصائم أكل البَرَد، وقال ليس بطعام ولا شراب، وقول من جوز الأكل ما بين طلوع الفجر وطلوع الشمس للصائم، وقول من صحح الصَّلاة (بمدهامتان) بالفارسية، وركع كلحظة الطرف ثم هوى من غير اعتدال وفصل بين السجدتين كحد السيف، ولم يصل على النَّبيِّ عُلَّمًا وخرج من الصَّلاة بحبقة (١)، وقول من جوز وطء النّساء في أعجازهن، ونكاح بنته المخلوقة من مائه، الخارجة من صلبه حقيقة، إذا كان ذلك الحمل من الزِّني، وأمثال ذلك من رخص المذاهب وأقوال العلماء، فهذا الذي تنقص بترخصه رغبته، ويوهن طلبه، ويلقيه في غثاثة الرّخص، فهذا لون والأول لون"(٢).

<sup>(</sup>۱) والحبق: السير بسرعة. يُنظر: لسان العرب ۱۰/۳۷ مادة (حبق)، تاج العروس ٢١٣/٢٥، مادة (حبق). مادة (حبق).

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين (٣ / ٥٨ – ٥٩).

"وهكذا في سلسلة أقوال شاذّة، وآراء فجّة يمسك المتعالم لها رواية ضعيفة، أو خلافاً شاذّاً أو همّاً ممرضاً، فيبني عليه فتوى مجلّلة بحلل البيان ونضد الكلام، لكنّها عريّة عن الدليل والبرهان، والله المستعان"(١).

وذكر الشَّاطبي جملة من المفاسد التي تترتّب على تتبَّع رخص المذاهب على سبيل الهوى التشهِّى، وهي (٢):

- ١- الانسلاخُ من الدين بترك اتباع الدليل إلى اتباع الخلافِ.
- ٢- الاستهانةُ بالدين، إذ يصير بهذا الاعتبار سيَّالاً، لا ينضبط.
  - ٣- تركُ ما هو معلوم إلى ما ليس بمعلوم.
- ٤- اختلال قانون السياسة الشَّرعية بترك الانضباط إلى أمر معروف.
  - ٥- إفضاؤه إلى القول بتلفيق المذاهب على وجه يخرق إجماعهم.

الحالة الثَّانية: أن يكون الأخذ برخص الفقهاء لوجود ضرورة أو حاجة داعية الى ذلك:

فهذا جائز ضمن الضوابط الآتية (٣):

١- أن تكون هناك ضرورة أو حاجة داعية إلى الأخذ بالرّخصة، فيؤخذ بها دفعاً للمشقة، سواء كانت حاجة عامة للمجتمع أم خاصة أم فردية.

<sup>(</sup>١) التعالم ص (١١١-١١٢).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٥/ ١٠٢ – ١٠٣).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: مجلة المجمع الفقهي (ع٨/ ١/ ٤١ قرار رقم ٧٠)، ويُنظر: الضّوابط الشّرعية
 للأخذ بأيسر المذاهب لوهبة الزحيلي (١/ ٧٨).

١٤٦ \_\_\_\_\_\_الشاذ وأثره في الفتيا

7- أن يتقيد الأخذ بالأيسر بمسائل الفروع الاجتهادية الظّنية، أي القضايا العملية التي تثبت أحكامها بطريق ظنيّ، كأحكام العبادات والمعاملات والأحوال الشَّخصية، التي ليس فيها نص قطعي أو إجماع أو قياس جلى.

٣- أن لا يترتب على الأخذ بالأيسر معارضة لمصادر الشَّريعة القطعية أو أصولها أو مبادئها العامة.

٤- أن تكون أقوال الفقهاء التي يترخص بها معتبرة شرعاً، ولم توصف بأنها من شواذ الأقوال، أو زلات العلماء.

٥- أن يكون الآخذ بالرّخصة ذا قدرة على الاختيار، أو يعتمد على من هو أهل لذلك.

٦- أن لا يترتب على الأخذ بالرّخص الوقوع في التَّلفيق الممنوع.

يقول الشيخ محمد سعيد الباني: "أما نوادر العلماء ، فتنقسم - فيما أرى - إلى نوعين:

الأول: الأقوال المرجوحة: فهذه يسوغ الترخص بها فيما يظهر عند الضرورات والدَّواعي الموجبة، ويمتنع الأخذ بها على سبيل التشهي والاسترسال مع عواصف الأهواء وتيار الملاذ؛ لأن ذلك يفضي إلى التلاعب بالدين، والخروج من عهدة التكاليف الشَّرعية.

النوع الثّاني: الأقوال الشّاذة: التي تسمى بزلاّت العلماء – كما نقلنا فيما سبق من جواز إعارة الجواري للوطء، وجواز الأكل للصائم في رمضان ما بين الفجر والإسفار – فأمثال هذه الأقوال – على فرض صحة نسبتها إلى أصحابها – لا يجوز الأخذ بها ألبتّة؛ لأنها من الشّواذ المخالفة لأصول الشَّريعة وقواعدها، ولعل هذا هو المراد مما نقل عن الإمام الأوزاعي: "من أخذ بنوادر العلماء خرج من الإسلام"(۱).

وقال الشيخ محمد بن إبراهيم هشم: "المسألة الخلافية إذا وقعت فيها الضّرورة -ما هي بشهوة - جاز للمفتي أن يأخذ بالقول الآخر من أقوال أهل العلم الذي فيه رخصة"(٢).

فقد قيّد الشّيخ عِشِمُ بالضّرورة، ونفى أن تكون الشّهوة وموافقة للهوى مناط التَّرخص.

<sup>(</sup>١) عمدة التحقيق (ص١٢٠).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي (٢/ ٢١).



#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وبعد:

أعرض فيها يأتي أبرز النّتائج التي توصلت إليها في هذا البحث:

\* ينقسم النَّاس بحسب موقفهم من الخلاف الواقع بين العلماء من حيث اعتباره وعدم اعتباره إلى ثلاث طوائف:

الطائفة الأولى: سلكت مسلك الترخيص والتلفيق، واعتبرت كلَّ خلاف حجة، يعول عليها في الفتوى، ولو كان مستند الخلاف ضعيفاً، وما بني عليه واهياً ساقطاً، وهذا المسلك يؤدي إلى الفساد في العاجل والآجل.

الطائفة الثّانية: ترى عكس ما تراه سابقتها، وتعتبر الخلاف شراً كله، ومذموماً بجميع أنواعه، فلا يسوغ الخلاف عندها في فروع الأحكام الشَّرعية فضلاً عن أصولها.

الطائفة الثّالثة: وسط بين هاتين الطائفتين، فهم يرون أن الخلاف ينقسم في الجملة إلى قسمين رئيسين:

١- الخلاف السَّائغ: وهو خلاف معتبر معتد به، لا يذم المخالف فيه ولا يُشنَّع عليه.

٢- الخلاف غير السَّائغ: وهو عكس الخلاف السَّائغ في صفاته وأحكامه، وهو خلاف مذموم غير معتد به.

- \* ضابط الخلاف السَّائغ: هو الخلاف في المسائل التي ليس فيها نصُّ صحيحٌ صريحٌ. وعليه:
  - ١ إذا لم يكن في المسألة نص، فالخلاف فيها سائغ.
- ٢-إذا كان فيها نص صحيح لكنّه غير صريح، فالخلاف فيها سائغ أيضاً.
- ٣-إذا كان فيها نص صريح لكنه غير صحيح أو متنازع في صحته أو
   كان له معارض قوي فالخلاف فيها سائغ كذلك.
- \* الضابط في القول المعتبر في الخلاف هو: كلّ قول صدر عن دليل معتدّ به شرعاً، أو عن اجتهاد كمُلت شروطه.
- \* الحكم على القول بأنّه مما ضعف دليله أو قوي لا يحيط به إلا الرّاسخون.
- \* الحكم على القول بأنّه من الخلاف المعتبر أو غير المعتبر لا ينظر فيه إلا صاحب القول ومنزلته في العلم، وإنّما إلى القول وقوة الدّليل، فالعبرة بالدّليل لا بالقائل.
- \* الخلاف السَّائغ يكون في المسائل الاجتهادية الظنية، وهوخلاف يستند إلى أدلة وقواعد، وينبني على أصول الاجتهاد ومدارك الأحكام.
- \* لا ينبغي الإنكار في الخلاف السّائغ على المخالف، بل تحسن مراعاة القول وعدم إهماله.

\* اتفق أهل العلم على أنَّ من شروط النَّهي عن المنكر أن يكون المنكرُ المنكرُ المنكرُ عنه متفقاً على كونه منكراً.

\* قولهم: "لا إنكار في مسائل الخلاف". ليس على إطلاقه؛ لأنّ مسائل الخلاف منها ما يكون الخلاف فيها سائغاً، وهو ما يطلق عليه: "المسائل الاجتهادية"، فهذه لا إنكار فيها على المخالف، ومنها ما يكون الخلاف غير سائغ؛ لوجود نص صحيح صريح أو إجماع في المسألة، أو يكون مدرك القول المخالف ضعيفاً، بحيث لا يعتد به، فيصح الإنكار فيها على المخالف؛ ولهذا فالأولى أن يُقال بدل العبارة: "لا إنكار في المسائل الاجتهادية".

\* مراعاة الخلاف قاعدة معروفة قال بها أئمة أعلام، وتداولها الفقهاء.

\* الخروج من الخلاف مشروع بالاجماع، وضابطه: "أنه إن كان مأخذ المخالفة في غاية الضعف والبُعد من الصواب فلا التفات إليه، وإن تقاربت الأدلّة في سائر الخلاف بحيث لا يبعد صواب القول المخالف كل البعد، فهذا مما يُستحب الخروج من الخلاف فيه حذراً من كون الصّواب مع الخصم".

\* هناك فرق بين مراعاة الخلاف والاحتجاج بالخلاف، فالأول معتبر معمول به عند أهل العلم، أمّا الاحتجاج بالخلاف؛ بأن يجعل من وجود الخلاف حجة له على الفعل فغير معتبر.

\* ضابط الخلاف غير السَّائغ: هو ما كان على خلاف النَّص الصَّحيح

١٥٢ ﴾ الشاذ واثره في الفتيا

الصّريح الذي لا معارض له، أو الإجماع، أوالقياس الجلي.

\* حكم الخلاف غير السّائغ: أنّه يُردّ على صاحبه، ويُنكر على من أخذ بمسألة من مسائله.

ومازال العلماء يردون على بعضهم، ويُنكرون كلَّ قول شذَّ عن القواعد وحادَ عن الأصول.

\* من صور الخلاف غير السائغ: الخلاف في قطعيات العقيدة والفقه، وخلاف الجاهل للعالم.

\* التّعريف المختار للشّاذ والشّذوذ اصطلاحاً هو: التّفرد بقول مخالف للسّواد الأعظم من المجتهدين، بلا مستند من سماع، أو قياس، أو حجة معتبرة.

### \* يوصف القول بالشّذوذ في الحالات الآتية:

- ١- إذا كان القول على خلاف النَّصوص الصّحيحة الصّريحة.
  - ٢- إذا كان قد سُبق بالإجماع.
- ٣- إذا انفرد به نفر قليل من أهل العلم، وخالفوا مذهب عامة أهل العلم مع ضعف مأخذهم.
  - ٤- إذا لم يجرِ عليه عمل العلماء وهجروه.
  - ٥- إذا كان مخالفاً لأصول الشَّريعة وقواعدها العامة.
- \* التعلق بالأقوال أو العقائد أو المواقف الشَّاذة من مناهج أهل الأهواء

في الاستدلال، حيث يتركون المنهج العام للسلف، ويتعلقون ببعض الأقوال أو الأفعال أو المواقف الشَّاذة التي هي على خلاف قول الجمهور والدَّليل الصَّحيح.

## \* المنهج الرّشيد للتعامل مع الأقوال الشّاذة، هو:

١ عدم اعتمادها، بل تجتنب، وتعد زلة من صاحبها، ولا يُقتدى به فيها، ولا يُنتصر لها.

٢-العدل في الحكم على صاحبها، فلا يُنسب إلى التقصير ولا يُشنّع عليه من أجلها، ولا تُردُّ بقيّةُ أقواله وآرائه وفتاويه بسببها إذا كان أهلاً للاجتهاد.

٣- ينبغي لطالب العلم إذا بلغته مقالة ضعيفة عن بعض الأئمة أن لا يذكرها لمن يقلّدها، بل يسكت عنها، ولو تيقّن من صحتها، وإذا انتشر القول الشّاذ بين النّاس، ردّ عليه ونبه على خطئه وحُذر منه، دون شطط أو حفاء.

### \* الفرق بين الرّخصة الشّرعية ورخص الفقهاء:

أنّ الرّخصة الشّرعية: هي ما شرع من الأحكام لعذر، تخفيفاً عن المكلفين، مع قيام السبب الموجب للحكم الشّرعي.

وأما رخص الفقهاء: فهي ما جاء من الاجتهادات المذهبية مبيحاً لأمر في مقابلة اجتهادات أخرى تحظره.

والأخذ برخص الفقهاء معناه: اتباع ما هو أخفُّ وأيسر من أقوالهم.

١٥٤ الشاذ واثره في الفتيا

\* بين رخص الفقهاء والأقوال الشّاذة عموم وخصوص من وجه، فالرّخصة قد تكون قولاً شاذّاً، وقد لا تكون، وكذلك القول الشّاذ قد يكو ن رخصة وقد لا يكون.

\* تتبع رخص المذاهب يكون على حالين:

الحالة الأولى: أن يكون على سبيل الهوى والتشهي، بأن يأخذ الإنسان من كل مذهب ما هو الأخف عليه لمحض اتباعه لهوى نفسه وعلى سبيل التشهي، فهذا أمر محرَّم أجمع العلماء على منعه والتّحذير منه.

**الحالة الثَّانية:** أن يكون الأخذ برخص الفقهاء لوجود ضرورة أو حاجة داعية إلى ذلك، فهذا جائز ضمن الضّوابط الآتية (١):

١ - أن تكون هناك ضرورة أو حاجة داعية إلى الأخذ بالرّخصة، فيؤخذ بها دفعاً للمشقة، سواء كانت حاجة عامة للمجتمع أم خاصة أم فردية.

7- أن يتقيد الأخذ بالأيسر بمسائل الفروع الاجتهادية الظّنية، أي القضايا العملية التي تثبت أحكامها بطريق ظنيّ غالباً، كأحكام العبادات والمعاملات والأحوال الشّخصية، التي ليس فيها نص قطعي أو إجماع أو قياس جلى.

٣- أن لا يترتب على الأخذ بالأيسر معارضة لمصادر الشَّريعة القطعية

<sup>(</sup>۱) ينظر: مجلة المجمع الفقهي ( ۱/ ۱/ ۱۲۰)، والضّوابط الشّرعية للأخذ بأيسر المذاهب للزحيلي (ص٥٣ – ٦٨).

أو أصولها أو مبادئها العامة.

٤ - أن تكون أقوال الفقهاء التي يترخص بها معتبرة شرعاً، ولم توصف بأنها من شواذ الأقوال، أو زلات العلماء.

٥- أن يكون الآخذ بالرّخصة ذا قدرة على الاختيار، أو يعتمد على من هو أهل لذلك.

٦- أن لا يترتب على الأخذ بالرّخص الوقوع في التَّلفيق الممنوع.

وفي الختام فإنني أنصح نفسي وطلبة العلم الشّرعيّ بأن لا يتسرّعوا في الفتيا؛ فقد كان سلفنا الصَّالح يتدافعونها، ويقول كلّ واحد منهم اذهبوا إلى فلان فإنّه أعلم منى.

وينبغي التنبيه هنا أيضاً: على الحذر من توظيف الأقوال الشّاذة، والآراء المردودة لتمييع عقيدة الأمة، والانحراف عن نهج السّلف الصالح؛ خصوصاً في هذا الزّمن الذي كثرت فيه الفتن، ولا حول ولا قوة إلا بالله، والله المستعان، وصلّى الله وسلم على نبيّنا محمَّد وعلى آله وصحبه أجمعين.

### وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين.







## الفهارس

١ – فهرس الآيات

٢- فهرس الأحاديث

٣- فهرس الأعلام

٤- فهرس المصادر والمراجع

٥- فهرس الموضوعات







# فهرس الآيات

| الصفحة        | رقمها | الآية                                                                                              |
|---------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |       | سورة البقرة                                                                                        |
| ٤٨            | 198   | فَمَنِ أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ             |
| 110           | 74.   | فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ                   |
| 117           | 74.   | فَإِن طَلَّقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظُنَّا أَن يُقِيمَا حُدُودَ ٱللَّهِ |
| سورة آل عمران |       |                                                                                                    |
| ٥٨            | ١٠٣   | وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ                                       |
| ٥٨            | 1.0   | وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِيِّنَكُ    |
| • ,,          |       | وَأُوْلَيْهِكَ لَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ                                                              |
| سورة النساء   |       |                                                                                                    |
| 177           | 7 8   | فَمَا ٱسْتَمْتَعْنُمُ بِهِ مِنْهُنَّ فَعَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَ فَرِيضَةً                           |
| 17.           | 45    | ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآء بِمَا فَضَّكَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ               |
| , ,           |       | وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمُولِهِمُ                                                                |
| ٦.            | ०९    | فَإِن نَنَزَعْنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ                                |
|               |       | سورة المائدة                                                                                       |
| ٤٤            | ٣     | حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ                                                                   |
| ٤٨            | ٤٥    | وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصُ                                                                               |
| ०९            | ٤٨    | فَأَحْكُم بَيِّنَهُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ ولاتتبع أهوائهم                                         |
| 181           | ٤٩    | وَأَنِ ٱحْكُمُ بَيْنَهُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَآءَهُمْ                       |
|               | •     | سورة الأنفال                                                                                       |

الشاذ وأثره في الفتيا

| الصفحة       | رقمها | الأية                                                                                                                         |
|--------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٨           | ٤٦    | وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ مَعَ الصَّنبِرِينَ |
|              |       | وَأُصْبِرُوا أَإِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّدِيرِينَ                                                                               |
| سورة الأحزاب |       |                                                                                                                               |
| ١٢٢          | 44    | يَنِسَآهَ ٱلنِّيِّ لَسَـٰ ثُنَّ كَأَحَدِ مِنَ ٱلنِّسَآهِ ۚ إِنِ ٱتَّقَيْثُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ                                |
| , , ,        | , ,   | بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِى فِي قَلْبِهِ عَمَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَّعْرُوفًا                                             |
| ١٢٢          | ٥٣    | وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَعَلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابٍ ذَالِكُمُ                                                 |
| , , ,        | ,     | أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ                                                                                         |
| سورة ص       |       |                                                                                                                               |
| 09           | 77    | يَكَ الْوُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا                             |
|              |       | تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ                                                                           |

# فهرس الأحاديث

| الصفحة  | الحديث                                                              |
|---------|---------------------------------------------------------------------|
| ٤٤      | إذا دبغ الإهاب فقد طهر                                              |
| 170     | إنها الرّبا في النسيئة = الربا في النّسيئة                          |
| ٤٩      | أيها امرأة نكحت بغير إذن وليها، فنكاحها باطل                        |
| ٤٩      | دعوه، وهريقوا على بوله سَجُلاً من ماء                               |
| 117     | دية المرأة على النَّصف من دية الرجل                                 |
| ٤٩      | فإن دخل بها، فلها المهر بها استحل منها                              |
| ٧٢      | 1.N1                                                                |
| 111     | في النفس المؤمنة مائة من الإبل = وفي نفس المؤمنة مائة من الإبل      |
| 71      | قتلوه قتلهم الله هلا سألوا إذا لم يعلموا                            |
| 71      | القضاة ثلاثة، اثنان في النار و واحد في الجنّة                       |
| 1.7     | لا ضرر ولا ضرار                                                     |
| 171     | لن يفلح قوم ولَّوا أمرهم امرأة                                      |
| 1 . 9   | المشبهون بخلق الله                                                  |
| ١٢٨     | نهي رسول الله عليه عن نكاح المتعة وعن لحوم الحمر الأهلية يوم        |
| 1 1 / • | خيبر                                                                |
| ١٢٨     | يا أيها النَّاس إني كنت أذنت لكم في الاستمتاع من النِّساء، وإن الله |
| 11/     | قد حرم ذلك إلى يوم القيامة                                          |



# فهرس الأعلام

| (17)        | <ul> <li>إبراهيم بن أبي عَبْلَة</li> </ul>                |
|-------------|-----------------------------------------------------------|
|             | ❖ إبراهيم بن سعد المدني                                   |
|             | <ul> <li>إبراهيم بن طهمان (الهروي)</li> </ul>             |
|             | <ul> <li>إبراهيم بن محمد الصالحي (ابن مفلح)</li> </ul>    |
|             | <ul> <li>♦ إبراهيم بن المنذر الحزامي</li> </ul>           |
|             | * إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغر                     |
|             | 9,90,97,77,77,79,09,8                                     |
| (1.7.47.41) | ❖ إبراهيم بن يزيد النخعي                                  |
|             | ❖ أحمد بن إدريس (القرافي)                                 |
|             | <ul> <li>أحمد بن حجر الهيتمي</li> </ul>                   |
|             | <ul> <li>أحمد بن الحسين (البيهقي)</li> </ul>              |
|             | <b>٠٠</b> أحمد شاكر٠٠٠                                    |
| (91)        | ❖ أحمد بن شعيب (النسائي)                                  |
|             | <ul> <li>أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام (ابن</li> </ul> |
|             |                                                           |
| (٣٥)        | <ul> <li>أحمد بن علي (الخطيب البغدادي)</li> </ul>         |

| (νξ)           | <ul> <li>أحمد بن علي الرازي (أبو بكر الجصاص)</li> </ul> |
|----------------|---------------------------------------------------------|
| (171)          | * أحمد بن علي بن محمد بن أحمد (ابن حجر العسقلاني)       |
| يج)(۸٤)        | * أحمد بن عمر بن سريج البغدادي (أبو العباس بن سر        |
| ب) (۲۶، ۵۶)    | * أحمد بن قاسم بن عبد الرحمن الجذامي الفاسي (القبار     |
| ، ۱۹،۷۰۱،۸۰۱). | * أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني (٣٥، ٣٦، ٣٩، ٨٢         |
| (٧٢)           | * أحمد بن محمد الدّاودي الظاهري                         |
|                | <ul> <li>أحمد بن محمد بن سلامة (الطحاوي)</li></ul>      |
| (170)          | ❖ أسامة بن زيد                                          |
| ( \ • \ \ )    | ❖ إسحاق بن راهويه                                       |
| (111)          | * إسحاق بن سويد العدوي (ابن هبيرة)                      |
| (,,,,)         | * إسهاعيل بن إسحاق                                      |
|                | * إسهاعيل بن علية                                       |
|                | <ul> <li>الأصم = حاتم بن عنوان.</li> </ul>              |

- \* الآمدي = علي بن محمد.
- الأوزاعي = عبد الرحمن بن عمرو.
  - البزدوي = علي بن محمد.
- بشر بن غياث بن أبي كريمة (عبد الرحمن) (المريسي) ......(١١٦)
   أبو بكر الجصاص= أحمد بن علي الرازي.

| <ul> <li>أبو حنيفة = النعمان بن ثابت.</li> </ul>                 |
|------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>الخطيب البغدادي = أحمد بن علي.</li> </ul>               |
| <ul> <li>الدارمي = عبد الله بن عبد الرحمن.</li> </ul>            |
| * داود الظاهري                                                   |
| <ul> <li>أبو الدرداء = عويمر بن زيد بن قيس الأنصاري.</li> </ul>  |
| <ul> <li>ابن دقیق العید = موسی بن علي بن وهب بن مطیع.</li> </ul> |
| <ul> <li>الدهلوي = عبد الحق بن سيف الدين.</li> </ul>             |
| <ul> <li>الذهبي = محمد بن أحمد بن عثمان .</li> </ul>             |
| * الراغب الأصبهاني                                               |
| * الرّبيع بن سبرة بن معبد الجهني                                 |
| <ul> <li>ابن رجب = عبد الرحمن بن أحمد البغدادي.</li> </ul>       |
| <ul> <li>ابن رشد الجد= محمد بن أحمد بن محمد.</li> </ul>          |
| <ul> <li>الزركشي = محمد بن عبد الله.</li> </ul>                  |
| <ul><li>زكريا بن يحيى (الساجي)</li></ul>                         |
| <ul><li>(۸۰)</li></ul>                                           |
| <ul> <li>الزيلعي = عبد الله بن يوسف بن محمد.</li> </ul>          |
| <ul> <li>الساجي = زكريا بن يحيى.</li> </ul>                      |
| * سبرة بن معبد الجهني                                            |

الشاذ وأثره في الفتيا

الطوفي = سليان بن عبد القوي.

| (\·V)    | * عامر بن شراحيل (الشّعبي)                               |
|----------|----------------------------------------------------------|
|          | * أبو العباس ابن سريج= أحمد بن عمر البغدادي              |
|          | ٠ ابن عبد البر = يوسف بن عبد الله بن محمد.               |
| (٣٩)     | * عبد الحق بن سيف الدين (الدهلوي)                        |
| (77)     | <ul> <li>عبد الرؤوف المناوي</li> </ul>                   |
| وطي)(٣٧) | * عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق (السيو           |
|          | * عبد الرحمن بن أحمد البغدادي (ابن رجب)                  |
|          | * عبد الرحمن بن عمرو (الأوزاعي)(٣٦، ٨١،                  |
|          | » عبد الرحمن بن مهدي                                     |
| (Λξ)     | <ul> <li>عبد الله بن أبي زيد القيرواني</li> </ul>        |
|          | <ul> <li>عبد الله بن أحمد المقدسي (ابن قدامة)</li> </ul> |
|          | (111,011,011,011)                                        |
|          | ❖ عبد الله التركي                                        |
| (٩٧،٩٦)  | ❖ عبد الله بن المبارك                                    |
|          | * عبد الله بن عباس ۴ عبد الله عباس                       |
|          | * عبد الله بن عبد الرحمن (الدارمي)                       |
|          |                                                          |
|          | <ul> <li>عبد الله بن مسعو د</li> </ul>                   |

💸 على بن محمد (البزدوي) ......

| ب البصري البغدادي (الماوردي)(١١٧) | *علي بن محمد بن محمد بن حبي                                                          |
|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| مد.                               | * عليش = محمد بن أحمد بن محم                                                         |
| (۸۰،۷۸)                           | * عمر بن الخطاب                                                                      |
| (۲7)                              | * عمر بن عبد العزيز                                                                  |
| اريا                              | * عويمر بن زيد بن قيس الأنص                                                          |
| هد.                               | <ul> <li>الغزالي = محمد بن محمد بن أحمد</li> </ul>                                   |
| د بن عبد الرزاق الزبيدي.          | <ul> <li>الفيروز آبادي = محمد بن محم</li> </ul>                                      |
|                                   | * القاسم بن سلّام (أبو عبيد) .                                                       |
| (\·V)                             | * القاسم بن محمد                                                                     |
| بد الرحمن الجذامي الفاسي.         | * القباب = أحمد بن قاسم بن عب                                                        |
|                                   | * قتادة بن دعامة السدوسي                                                             |
|                                   | <ul> <li>القرافي = أحمد بن إدريس.</li> </ul>                                         |
| بي بكر الأنصاري.                  | * القرطبي = محمد بن أحمد بن أ                                                        |
|                                   | <ul> <li>ابن قدامة = عبد الله بن أحمد.</li> </ul>                                    |
| وب الزرعي.                        | <ul> <li>ابن القيم= محمد بن أبي بكر أيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul> |
| (۱۱۸،۷٤)                          | <ul> <li>الكمال بن الهمام (ابن الهمام).</li> </ul>                                   |
| (1·V)                             | * الَّليث بن سعد                                                                     |
| ر التميمي.                        | <ul> <li>المازري = محمد بن علي بن عم</li> </ul>                                      |

♦ محمد أبو زهرة ......(۱۱۹)

(۸٧, ۷۱۱, ۸۱۱, ۹۱۱).

| * محمد بن عبد الوهاب                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>عمد بن عبد لله (الزركشي)</li> </ul>                                 |
| * محمد بن علي بن عمر التميمي (المازري)(٥٤) ١٢٧                               |
| <ul> <li>۲۱) عبد الرزاق الزبيدي (الفيروز آبادي)</li> </ul>                   |
| * محمد بن محمد الورغمي (ابن عرفة)                                            |
| * محمد بن محمد بن أحمد (الغزالي)                                             |
| * محمد سعيد الباني                                                           |
| * محمد سعيد رمضان البوطي                                                     |
| <ul> <li>المريسي = بشر بن غياث بن أبي كريمة (عبد الرحمن) المريسي.</li> </ul> |
| * معاذ بن جبل                                                                |
| ❖ معاوية بن قرة                                                              |
| <ul> <li>ابن مفلح = إبراهيم بن محمد الصالحي.</li> </ul>                      |
| ❖ مكحول الشّامي                                                              |
| <ul> <li>المناوي = عبد الرؤوف.</li> </ul>                                    |
| <ul> <li>ابن المنذر = محمد بن إبراهيم النيسابوري.</li> </ul>                 |
| * موسى بن علي بن وهب بن مطيع (ابن دقيق العيد)                                |
| <ul> <li>ابن النجار الفتوحي = محمد بن أحمد بن عبد العزيز</li> </ul>          |
| <ul> <li>النسائي = أحمد بن شعيب.</li> </ul>                                  |

الشاذ واثره في الفتيا

| (۱۱۹،۱۱۸،۱۰۷) | * النعمان بن ثابت (أبو حنيفة) |
|---------------|-------------------------------|
|---------------|-------------------------------|

- النووي = يحيى بن شرف بن مري.
- ابن هبيرة= إسحاق بن سويد العدوي.
  - الهروي = إبراهيم بن طهمان.
    - ابن الهام = الكمال بن الهمام
- \* أبو الوليد الباجي المالكي .....(١٤٨، ١٣٨)
- به یحیی بن شرف بن مِري (النووي).....(۳۷، ۵۲، ۹۷)
   ۱٤٣،١٢٧،١٢٣،١٠٥)
- پوسف بن عبد الله بن محمد (ابن عبد البر)...... (٥٦، ٧٧، ٥٦).
   ۸۵، ۹۸، ۹۸، ۱۱۱، ۱۲۳، ۱۲۵، ۱۲۵، ۱۳۷).



#### فهرس المصادر والمراجع

- \* الإتقان والإحكام في شرح تحفة الحكام، المعروف بشرح ميارة لمحمد بن أحمد بن محمد المالكي، (ت: سنة ١٠٧٦هـ)، تحقيق: عبد اللطيف حسن عبد الرحمن، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ♦ الإجماع لابن المنذر (ت: ٣١٩هـ)، راجعه وقدم له الشيخ عبد الله بن زيد
   آل محمود، حققه فؤاد عبد المنعم أحمد، نشرته رئاسة المحاكم الشَّرعية
   والشؤون الدينية بدولة قطر، الطبعة الثَّالثة، ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- ❖ إحكام الأحكام لتقي الدين بن دقيق العيد، (ت: سنة٢٠٧هـ)، حققه:
   ❖ عمد حامد الفقي، وراجعه: أحمد محمد شاكر، مطبعة السّنة المحمدية،
   ٢٣٧٢هـ ١٩٥٣م.
- ♦ الأحكام السلطانية والولايات الدينية لأبي الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي، (ت: سنة ٤٥٠هـ)، حققه وخرج أحاديثه عصام فارس الحرساني، ومحمد إبراهيم الزغلي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- \* أحكام القرآن، لأبي بكر محمد بن عبد الله، المعروف بابن العربي، (ت: سنة ٤٣هـ)، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الفكر، بيروت لبنان.
- \* الإحكام في أصول الأحكام لأبي محمد علي بن حزم الأندلسي الظاهري،

١٧٦ \_\_\_\_\_الشاذ واثره في الفتيا

(ت: سنة ٢٥٦هـ)، تحقيق: لجنة من العلماء، دار الحديث، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ - ١٩٨٤م.

- \* الإحكام في أصول الأحكام لعلي بن محمد سيف الدين الآمدي (ت: سنة ١٣١هـ، تحقيق الدكتور سيد الجميلي، دار الكتاب العربي، بيروت- لبنان، الطبعة الثّانية، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ❖ إحياء علوم الدين لمحمد بن محمد الغزالي أبو حامد (ت ٥٥٥هـ)، دار المعرفة، بيروت.
- \* الآداب الشَّرعية والمنح المرعية، لابن مفلح الحنبلي (ت: سنة ٨٠٣هـ)، تحقيق: عصام فارس الحرستاني، ومحمد إبراهيم الزغلي، دار الجيل، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ، ١٩٩٧م.
- \* أدب المفتي والمستفتي، لأبي عمرو عثمان بن عبد الرحمن، المعروف بابن الصلاح الشهرزوري، (ت: سنة ٢٤٣هـ)، تحقيق: الدكتور موفق بن عبد الله بن عبد القادر، مكتبة العلوم والحكم، المدينة النبوية، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ ١٩٨٦م.
- ❖ إرسال الشواظ على من تتبع الشواذ، لصالح بن علي بن أحمد الشمراني
   (معاصر)، مكتبة دار المنهاج، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ.
- \* إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، لمحمد ناصر الدين الألباني (ت: ١٤٢٠هـ)، المكتب الإسلامي، بيروت لبنان، ودمشق سوريا،

الشاذ وأثره في الفتيا

الطبعة الأولى، ١٣٩٩ هـ- ١٩٧٩ م.

- ♦ أسباب اختلاف الفقهاء للدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي
   (معاصر)، مطبعة السعادة، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٤هـ ١٩٧٤م.
- ♦ الاستذكار الجامع لمذاهب علماء الأمصار لأبي عمر يوسف بن عبد الله ابن عبد الله ابن عبد البر النمري، (ت: سنة ٢٣ ٤هـ)، تحقيق: سالم محمد عطا، ومحمد على معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٠م.
- ❖ الاستقامة لأحمد بن عبد الحليم ابن تيمية الحراني، (ت: سنة٢٧هـ)،
   تحقيق: الدكتور محمد رشاد سالم، نشرته جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.
- ❖ أسنى المطالب شرح روض الطالب لزين الدين أبي يحيى زكريا بن محمد الأنصاري، (ت: سنة ٩٢٨هـ)، المكتبة الإسلامية.
- ❖ الأشباه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشَّافعية لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي، (ت: سنة ٩١١هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
- ❖ الأشباه والنظائر لتاج الدين عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي للسبكي،
   (ت: سنة ٧٧١هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى،
   ١٤١١هـ- ١٩٩١م.
- \* أصول الفقه المسمى بالفصول في الأصول لأحمد بن علي الرازي

الجصاص، (ت: سنة ٣٧٠هـ)، تحقيق: الدكتور عجيل جاسم النشمي، نشرته ورازة الأوقاف والشؤون الإسلامية بدولة الكويت، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م.

- \* أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشيخ محمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي، (ت: سنة١٣٩٣هـ)، طبعته مؤسسة سليان ابن عبد العزيز الراجحي الخيرية، تحت إشراف بكر بن عبد الله أبو زيد، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ.
- \* الاعتصام لأبي إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الشَّاطبي الغرناطي، (ت: سنة ٧٩هـ)، قدم له السيد محمد رشيد رضا، دار المعرفة، بيروت- لبنان، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م، وطبعة مكتبة التوحيد، المنامة البحرين، تحقيق: أبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان.
- \* إعلام الموقعين عن رب العالمين لشمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، (ت: سنة ٥١هـ)، خدمه: طه عبد الرؤوف سعد، طبعة دار الجيل، بيروت- لبنان، ١٩٧٣م.
- \* الإفصاح عن معاني الصحاح لعون الدين أبي المظفر يحيى بن محمد بن هبيرة الحنبلي، (ت: سنة ٥٦٠هـ)، طبعة المؤسسة السعيدية بالرياض.
- ♦ الأم للإمام أبي عبد الله محمد بن إدريس الشَّافعي، (ت: سنة٢٠٤هـ)،
   خرج أحاديثه وعلق عليه محمود مطرجي، دار الكتب العلمية، بيروت-

لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ - ١٩٩٣م.

- ♦ الإنصاف في بيان أسباب الاختلاف لولي الله الدهلوي (ت: ١٧٦هـ)،
   راجعه وعلق عليه عبد الفتاح أبو غدة، دار النفائس، بيرةت، الطبعة
   الثّانية، ١٣٩٨هـ، ١٩٧٨م.
- \* الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، لعلي بن سليمان أبي الحسن علاء الدين المرداوي (ت: سنة ٨٨٥هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
- ❖ أنوار البروق في أنواء الفروق، المعروف (بالفروق) لأحمد بن إدريس الصنهاجي القرافي، (ت: سنة ١٨٤هـ)، تحقيق: خليل المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨هـ، ١٩٩٨م.
- ❖ البحر الرائق شرح كنز الدقائق لزين الدين بن نجيم الحنفي، (ت: سنة ٩٧٠هـ)، دار المعرفة، بيروت.
- ♦ البحر المحيط في أصول الفقه لبدر الدين محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي، (ت: سنة ٧٩٤هـ)، تحقيق: الدكتور محمد محمد تامر، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع لعلاء الدين أبي بكر بن مسعود الكاساني، (ت: سنة ٥٨٧هـ)، دار الفكر، بيروت لبنان، الطبعة الأولى،
   ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.

\* بداية المجتهد ونهاية المقتصد لأبي الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد ابن رشد القرطبي، (ت: سنة ٩٥هـ)، دار القلم، بيروت - لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ - ١٩٨٨م.

- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزابادي، (ت: سنة١٨هـ)، تحقيق: محمد على النجار، طبعة المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بالجمهورية العربية المتحدة، القاهرة، (١٣٨٥هـ).
- ♦ البهجة شرح التحفة لعلي بن عبد السلام التسولي، (ت: سنة١٢٥٨هـ)،
   دار الفكر، بيروت.
- بيان الدليل على بطلان التحليل لشيخ الإسلام ابن تيمية (ت: ٧٢٨هـ)،
   طبعة المكتب الإسلامي.
- \* البيان والتحصيل والشرح والتوجه والتعليل في مسائل المستخرجة لأبي الوليد محمد بن أحمد المعروف بابن رشد الجد، (ت: سنة ٢٠٥هـ)، تحقيق مجموعة من الأساتذة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- تاج العروس في جواهر القاموس لمحمد بن محمد بن عبد الرزاق المرتضى
   الزبيدي (ت: سنة ١٧٨هـ)، تحقيق: مجموعة من المحققين، دار الهداية.
- \* التاج والإكليل لمختصر خليل لمحمد بن يوسف بن أبي القاسم العبدري،

- (ت: سنة ۸۹۷هـ)، دار الفكر، بروت لبنان، ۱۳۹۸هـ.
- ❖ تاريخ التشريع الإسلامي لمناع القطان، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع،
   الرياض، الطبعة الثَّالثة، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م.
- \* تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها ومن حل بها من الماثل لأبي القاسم علي ابن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر، (ت: سنة ٥٧١هـ)، تحقيق: عمر بن غرامة العَمْري، دار الفكر، بيروت، ١٩٩٥م.
- ❖ تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق لعثمان بن علي فخر الدين الزيلعي (ت:
   ٢٧٢هـ)، دار الكتب الإسلامية، القاهرة، ١٣١٣هـ.
- التعالم وأثره على الفكر والكتاب لبكر بن عبد الله أبو زيد، دار الراية،
   الرياض، الطبعة الثّانية، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ❖ التعريفات لعلي بن محمد بن علي الجرجاني، (ت: سنة ١٦هـ)،دار الفكر،
   بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.
- ❖ التعيين في شرح الأربعين للطوفي (ت: سنة ٧١٦هـ)، مؤسسة الريان،
   بيروت، والمكتبة المكية، مكة ١٤١٩هـ، تحقيق: أحمد حاج محمد عثمان.
- ❖ تفسير القرآن العظيم لعماد الدين أبي الفداء إسماعيل ابن كثير الدمشقي،
   (ت: سنة٤٧٧هـ)، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ١٤١٣هـ- 1٩٩٣م.
- \* التفسير الكبير المسمى بمفاتيح الغيب لفخر الدين محمد بن عمر التميمي

الرازي، (ت: سنة ٢٠٠هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 1٤٢١هـ- ٢٠٠٠م.

- ❖ التقرير والتحبير في علم الأصول لابن أمير الحاج، (ت: سنة٩٧٨هـ)،
   دار الفكر، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- \* التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير لأبي الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني، (ت٨٥٢هـ)، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٨٩م.
- \* التمهيد لما في الموطأ من الأسانيد لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد ابن عبد البر النمري، (ت: سنة ٤٦٣هـ)، تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي، ومحمد عبد الكبير البكري، مؤسسة قرطبة.
- \* تهذیب الکمال فی أسماء الرجال لجمال الدین، أبی الحجاج یوسف المزی، (ت: سنة ۷۶۲هـ)، تحقیق: بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة، بیروت، الطبعة الأولی، ۱۶۰۲هـ ۱۹۸۲م.
- \* التوقيف على مهمات التعاريف، عبد الرؤوف المناوي (ت: ١٠٣١هـ)، دار الفكر المعاصر، ودار الفكر، الطبعة الأولى، بيروت لبنان، ودمشق سوريا.
- \* جامع البيان في تفسير آي القرآن المعروف بتفسير الطبري لأبي جعفر محمد ابن جرير الطبري، (ت: سنة ٣١٠هـ)، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عبد

المحسن التركي بالتعاون مع مركز البحوث والدراسات العربية الإسلامية بدار هجر، دار هجر للطباعة والنشر، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ.

- \* الجامع الصحيح (سنن الترمذي) لمحمد بن عيسى بن سورة الترمذي، (ت: سنة ٢٩٧هـ)، تحقيق يوسف الحوت، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، وتحقيق: أحمد محمد شاكر، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- جامع العلوم والحِكم لأبي الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي،
   (ت: سنة ٥٧هـ)، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.
- \* جامع بيان العلم وفضله، لأبي عمر يوسف بن عبد البر (ت: سنة ٢٣هـ)، تحقيق: أبي الأشبال الزهيري، دار ابن الجوزي، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ ١٩٩٤، وطبعة دار الكتب الحديثة بمصر، تقديم عبد الكريم الخطيب، تصحيح ومراجعة عبد الرحمن حسن محمود.
- الجامع لأحكام القرآن لأبي عبد الله القرطبي (ت: سنة ١٧٦هـ)، تحقيق:
   أبي إسحاق إبراهيم أطفيش، دار الفكر.
- \* جامع مسائل الأحكام لما نزل من القضايا بالمفتين والحكام لأبي القاسم ابن أحمد البلوي المعروف بالبرزلي، دار الغرب، بيروت، تحقيق: محمد الحبيب الهيلة، الطبعة الأولى، سنة ٢٠٠٢م.

- \* الجليس الصالح الكافي والأنيس الناصح الشافي لأبي الفرج المعافى بن زكريا النهرواني الجريري (٣٠٣ ٣٩٠هـ)، تحقيق: محمد مرسي الخولي و إحسان عباس، عالم الكتب، ط١، ١٤١٣ هـ/ ١٩٩٣م.
- حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، لمحمد عرفه الدسوقي (ت: سنة ١٢٣٠هـ)، تحقيق: محمد عليش، دار، الفكر، بيروت.
- \* الحاوي الكبير لأبي الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي، (ت: سنة ٥٠ هـ)، حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه محمود مطرجي وجماعة، دار الفكر، بيروت، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- \* حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني (ت: سنة ٤٣٠هـ)، دار الكتاب العربي، الطبعة الرَّابعة، ١٤٠٥هـ، بيروت لبنان.
- \* خلاصة البدر المنير في تخريج أحاديث كتاب الشرح الكبير للرافعي لسراج الدين أبي حفص عمر بن علي بن أحمد المعروف بابن الملقن، (ت: سنة ٤٠٨هـ)، تحقيق: حمدي عبد المجيد إسهاعيل السلفي، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.
- ❖ خلاصة تاريخ التشريع الإسلامي لعبد الوهاب خلاف (ت: ١٣٧٥هـ)،
   طبعة دار القلم.
- \* دراسات في الاختلافات الفقهية، حقيقتها، نشأتها، أسبابها، المواقف

المختلفة منها، لمحمد أبي الفتح البيانوني (معاصر)، مكتبة الهدى، حلب-سوريا، الطبعة الأولى، ١٣٩٥هـ - ١٩٧٥م.

- الدرر السنية في الأجوبة النجدية، لعلماء نجد الأعلام من عصر الشيخ عمد بن عبد الوهاب إلى عصرنا هذا، جمعه عبد الرحمن بن قاسم العاصمي النجدي، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثّانية، ١٣٨٥هـ ١٩٦٥م.
- ❖ الذخيرة لشهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، (ت: سنة ١٨٤هـ)،
   تحقيق الدكتور محمد حجي، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى،
   ١٩٩٤م.
- ❖ الرّخصة الشَّرعية في الأصول والقواعد الفقهية لعمر كامل (معاصر)
   الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ.
- \* رد المحتار على الدر المختار المعروف بحاشية ابن عابدين لمحمد أمين المعروف بابن عابدين(ت: ١٢٥٢هـ)، حققه وحلق عليه: عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- ❖ الرد على الجهمية لعثمان بن سعيد بن خالد الدارمي (ت: سنة ٢٨٠هـ)،
   تحقيق: بدر بن عبد الله البدر، طبعة دار ابن الأثیر، الكویت، الطبعة الثّانیة، ١٩٩٥م.

 الرسالة للإمام محمد بن إدريس الشَّافعي، (ت: سنة ٢٠٤هـ)، تحقيق وشرح أحمد محمد شاكر، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان.

- \* رفع الملام عن الأئمة الأعلام لأحمد بن عبد الحليم تقي الدين أبي العباس ابن تيمية الحراني، (ت: سنة ٧٢٨هـ)، تحقيق: عبد الله بن إبراهيم الأنصاري، المكتبة العصرية، بيروت لبنان.
- \* الروض المربع شرح زاد المستقنع لمنصور بن يونس بن إدريس البهوتي (١٠٥١هـ)، مكتبة الرياض الحديثة.
- ♦ روضة الطالبين لأبي زكريا يحيى بن شرف النووي، (ت: سنة ٢٧٦هـ)،
   تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، دار عالم الكتب،
   الرياض المملكة العربية السعودية، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.
- ♦ روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه على مذهب الإمام أحمد بن حنبل لموفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي، (ت: سنة ٢٦٠هـ)، تحقيق: الدكتور عبد الكريم بن علي بن محمد النملة، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الرَّابعة، ١٤١٦هـ، ١٩٩٥م.
- سبل السلام شرح بلوغ المرام من أدلة الحكام لمحمد بن إسماعيل الكحلاني
   الصنعاني المعروف بالأمير، (ت: سنة١١٨٢هـ)، دار الفكر، بيروت.
- ❖ سنن ابن ماجه لمحمد بن يزيد القزويني (ت: سنة ٢٧٥هـ)، تحقيق: محمد
   فؤاد عبد الباقى، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ودار الفكر،

بيروت.

- ❖ سنن أبي داود لسليان بن الأشعث السجستاني، المعروف بأبي داود (ت:
   ٢٧٥هـ)، تحقيق: عزت عبيد الدعّاس، دار الحديث، حمص− سوريا،
   وتحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، طبعة دار الفكر، بيروت.
- ❖ سنن الدارقطني للإمام على بن عمر أبي الحسن الدارقطني البغدادي (ت:
   ٣٨٥هـ)، تحقيق: عبد الله هاشم يهاني المدني، دار المعرفة، بيروت،
   ١٣٨٦ ١٣٨٦.
- ❖ سنن الدارمي لعبد الله بن عبد الرحمن الدارمي السمرقندي، (ت: سنة ٢٥٥هـ)، تحقيق: فواز أحمد زمرلي، وخالد السبع العلمي، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ❖ السنن الكبرى الأحمد بن الحسين بن علي البيهقي (ت: ٤٥٨هـ)، دار المعرفة، بيروت لبنان، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- السنن الكبرى للنسائي لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، (ت: سنة٣٠٣هـ)، تحقيق: حسن عبد المنعم شلبي، وأشرف على تحقيقه: الشيخ شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيرت لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
- ❖ سير أعلام النبلاء لشمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، (ت: سنة ٧٤٨هـ)، أشرف على تحقيقه: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة،

بيروت، الطبعة العاشرة، ١٤١٤هـ- ١٩٩٤م.

- \* شرح القواعد الفقهيّة لأحمد بن محمد الزرقا، (ت: سنة١٣٥٧هـ)، راجعه: عبد الستار أبو غدة، وعلق عليه: مصطفى أحمد الزرقا، دار القلم، دمشق، الطبعة الرَّابعة، ١٤٥٧هـ ١٩٩٦م.
- \* شرح الكوكب المنير لتقي الدين أبي البقاء محمد بن أحمد بن عبد العزيز بن على الفتوحي المعروف بابن النجار (ت٩٧٢هـ)، تحقيق: محمد الزحيلي ونزيه حماد، مكتبة العبيكان، الطبعة الثانية ١٤١٨هـ ١٩٩٧مـ.
- \* شرح النووي على صحيح مسلم المسمى: المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج لأبي زكريا يحيى بن شرف النووي، (ت: سنة ١٧٦هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، الطبعة الثّانية، ١٣٩٢هـ.
- \* شرح حدود ابن عرفة المسمى: الهداية الكافية الشافية لبيان حقائق الإمام ابن عرفة الوافية، لأبي عبد الله محمد الأنصاري الرصاع، (ت: سنة ٩٨ههـ)، تحقيق: محمد أبو الأجفان، والطاهر المعموري، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٩٩٣م، وطبعة المطبعة التونسية، ١٣٥٠هـ.
- \* شرح علل الترمذي لزين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، (ت: سنة ٧٩٥هـ)، تحقيق: صبحي السامرائي، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الثَّانية، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- \* شرح ما يقع فيه التّصحيف والتّحريف لأبي أحمد الحسن بن عبد الله بن

سعيد العسكري، (ت: سنة ٣٨٢هـ)، تحقيق: عبد العزيز أحمد، شركة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، الطبعة الأولى، ١٣٨٣هـ- ١٩٦٣م.

- ❖ صحيح ابن حبان لمحمد بن حبان بن أحمد أبي حاتم التميمي البستي،
   (ت: سنة٤٥٣ه\_)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت،
   الطبعة الثّانية، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- \* صحيح البخاري لمحمد بن إسماعيل البخاري، ت(٢٥٦هـ) طبع على نفقة محمد بن صالح الراجحي، اعتنى به أبو صهيب الكرمي، بيت الأفكار الدولية للنشر والتوزيع بالرياض، ١٤١٩هـ، ١٩٩٨م.
- صحيح سنن أبي داود لمحمد ناصر الدين الألباني (ت: سنة ١٤٢٠هـ)،
   دار المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٩، ١٩٩٨م.
- ❖ صحیح مسلم المسمی: المسند الصحیح المختصر من السنن بروایة العدل عن رسول الله صلی الله علیه وسلم ، لأبی الحسین مسلم بن الحجاج القشیری النیسابوری، (ت: سنة ۲۱هـ)، اعتنی به أبو قتیبة نظر عحمد الفاریابی، دار طیبة، الریاض، الطبعة الأولی، ۱٤۲۷هـ ۲۰۰۷م.
- ❖ الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لمحمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي، المعروف بابن قيم الجوزية (ت: سنة ٧٥١هـ)، تحقيق: الدكتور على بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الثّالثة،

١٤١٨هـ-١٩٩٨م.

- \* الضوابط الشَّرعية للأخذ بأيسر المذاهب، لوهبة الزحيلي (معاصر) الطبعة الأولى.
- \* ضوابط المصلحة في الشَّريعة الإسلامية للدكتور محمد سعيد رمضان البوطي، (معاصر) مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثَّانية، ١٣٩٧هـ ١٩٧٧م.
- \* طبقات الشَّافعية الكبرى لتاج الدين أبي نصر عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي السبكي، (ت: سنة ٧٧١هـ)، تحقيق: عبد الفتاح محمد الحلو، ومحمود محمد الطناحي، مطبعة عيسى البابي الحلبي، وشركائه، الطبعة الأولى، ١٣٨٣هـ ١٩٦٤م.
- \* طرح التثريب في شرح التقريب لزين الدين أبي الفضل عبد الرحيم بن الحسين العراقي، (ت: سنة ٨٠٦هـ)، دار المعارف، حلب- سوريا.
- \* العدة شرح العمدة، لعبد الرحمن بن إبراهيم بن أحمد، أبو محمد بهاء الدين المقدسي (ت:: 375هـ)، تحقيق: صلاح بن محمد عويضة، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
- \* العدة في أصول الفقه للقاضي أبي يعلى الحنبلي (ت: ٤٥٨هـ)، حققه وعلق عليه وخرج نصه: د أحمد بن علي بن أحمد سير المباركي (معاصر) الطبعة الثانية، سنة ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.

❖ عمدة التحقيق في التقليد والتَّلفيق لمحمد سعيد الباني، المكتب الإسلامي،
 بيروت – لبنان، ودمشق – سوريا، طبعة ٢٠٤١هـ – ١٩٨١م.

- ❖ العواصم من القواصم لابن العربي (ت: ٤٣ههـ)، تحقيق: الدكتور عمار طالبي، مكتبة دار التراث، القاهرة.
- \* الفائق في غريب الحديث لمحمود بن عمر الزمخشري، تحقيق: محمد علي البجاوي، ومحمد أبي الفضل إبراهيم، دار المعرفة، لبنان، الطبعة الثَّانية.
- \* فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ (ت: ١٢٠٦هـ)، الطبعة الأولى.
  - \* الفتاوي الفقهية الكبري لابن حجر الهيتمي (ت: ٩٧٤هـ)، دار الفكر.
- ❖ الفتاوى الكبرى لأبي العباس تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية (٧٢٨هـ)، قدم له وعرف به حسنين محمد مخلوف، دار المعرفة، بيروت-لينان.
- \* فتح الباري بشرح صحيح الإمام أبي عبد الله محمد بن إسهاعيل البخاري لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت: سنة ٥٨هـ)، حققه: محب الدين الخطيب، ورقم كتبه وأبوابه وأحاديثه استقصى أطرافه ونبه على أرقامها في كل حديث محمد فؤاد عبد الباقي، راجعه قصي محب الدين الخطيب، دار الريان للتراث، القاهرة، الطبعة الثَّانية، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- \* فتح الباري شرح صحيح البخاري لزين الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين الشهير بابن رجب (ت: ٧٩٥هـ)، تحقيق: أبي معاذ طارق

ابن عوض الله بن محمد، دار ابن الجوزي، الطبعة الثَّانية، الدمام، المملكة العربية السعودية، ١٤٢٢هـ.

- \* فتح القدير لكمال الدين عبد الواحد السيواسي السكندري، المعروف بابن الهمام، (ت: سنة ١٦٨هـ)، شركة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، الطبعة الأولى، ١٣٨٩هـ ١٩٧٠م.
- \* فقه الائتلاف قواعد التعامل مع المخالفين بالإنصاف، إعداد محمود محمد الخزندار (معاصر)، راجعه وعلق عليه علي حشان، دار طيبة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.
- الفقه الإسلاميُّ وأدلَّته لوهبة الزُّحيليّ (معاصر)، دار الفكر، دمشق،
   الطَّبعة الرَّابعة المنقَّحة.
- \* فقه الخلاف وأثره في القضاء على الإرهاب، إعداد: د. يوسف بن عبدالله الشبيلي (معاصر)، اللجنة العلمية للمؤتمر العالمي عن موقف الإسلام من الإرهاب، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.
- \* الفكر السامي في تاريخ الفكر الإسلامي، لمحمد بن الحسن الحجوي الثعالبي (ت: ١٣٧٦هـ)، بدأت طباعته بمطبعة إدارة المعارف، بالرباط سنة: ١٣٤٠هـ، وانتهت بمطبعة البلدية بفاس، سنة: ١٣٤٥هـ.
- ❖ قضاء المرأة بين الحظر والإباحة (دراسة في ضوء الفقه الإسلامي) د.
   إسماعيل كاظم العيساوي (معاصر) كلية الشريعة والدراسات

الإسلامية، بحث منشور في مجلة جامعة الشّارقة، العدد الثاني.

- ❖ قواطع الأدلة في الأصول لأبي المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني، (ت: سنة٤٨٩هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، عام ١٤١٨هـ.
- \* قواعد الأحكام في مصالح الأنام، لعز الدين عبد العزيز بن عبد السلام السلمي، (ت: سنة ٦٦٠هـ)، تحقيق: محمود بن التلاميد الشنقيطي، دار المعارف، بيروت لبنان.
- \* القواعد، لمحمد بن محمد بن أحمد المقري (ت: ٧٥٨هـ)، تحقيق: الدكتور أحمد بن عبد الله حميد، معهد البحوث الإسلامية وإحياء التراث بجامعة أم القرى، بالمملكة العربية السعودية.
- \* كتاب الفروع لمحمد بن مفلح بن محمد مفرج المقدسي الصالحي، (ت: سنة ٢٦٧هـ)، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م.
- ❖ كتاب الفقيه والمتفقه لأبي بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي،
   (ت: سنة٣٦٤هـ)، علق عليه وصححه الشيخ إسماعيل الأنصاري، دار
   الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الثّانية، ١٤٠٠هـ ١٩٨٩م.
- کشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي لعبد العزيز بن أحمد بن
   عمد البخاري، (ت: سنة ٧٣٠هـ)، تحقيق: عبد الله محمد محمود عمر،

- دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ- ١٩٩٧م.
- \* الكليات لأبي البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي (ت: ١٠٩٤هـ)، تحقيق: عدنان درويش ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1٤١٩ م.
- الكوكب المنير المسمى بمختصر التحرير، أوالمختبر المبتكر شرح المختصر في أصول الفقه لمحمد بن أحمد بن عبد العزيز بن علي الفتوحي، المعروف بابن النجار، (ت: سنة٩٧٢هـ)، تحقيق: الدكتور محمد الزحيلي، والدكتور نزيه حماد، مكتبة العبيكان، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- لسان العرب لمحمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري (ت:
   ١٧١هـ)، دار صادر، بيروت- لبنان، الطبعة الأولى.
- \* المبسوط، لشمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي (ت: ٤٨٣هـ)، دراسة وتحقيق: خليل محي الدين الميس، دار الفكر، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- \* مجلة مجلس المجمع الفقهي المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسلامي المنعقد في في دورة مؤتمره الثامن ببندرسيري، بيجوان بروناي دار السلام من ١/٧محرم ١٤١٤هـ الموافق ٢١/ حزيران ١٩٩٣م.
- \* مجمع الأنهر في شرح ملتقى الأبحر، لعبد الرحمن بن محمد بن سليهان الكيبولي، المعروف بشيخي زاده، (ت: سنة١٠٧٨هـ)، دار الكتب

العلمية، بيروت- لبنان، ١٤١٩هـ- ١٩٩٨م.

- ❖ المجموع شرح المهذب للشيرازي لأبي زكريا يحيى بن شرف النووي (ت:
   ٢٧٦هـ)، تحقيق: محمد نجيب المطيعي، مكتبة الإرشاد، جدة، المملكة العربية السعودية.
- ❖ مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية، جمعه ورتبه عبد الرحمن بن
   ❖ مجمد بن قاسم، وساعده ابنه محمد، الطبعة الأولى، عام ١٤١٦هــ محمد بن
   ١٩٩٥م.
- \* مجموع فتاوى ومقالات متنوعة للشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن عبد الرحمن بن باز، جمعها ورتبها الدكتور محمد بن سعد الشويعر، طبع بإشراف رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، الطبعة الثّانية، ١٤٢١هـ.
- \* المحصول في علم أصول الفقه لفخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي، (ت: سنة ٢٠٦هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- المحلى بالآثار لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم، تحقيق: الدكتور
   عبد الغفار سليمان البنداري، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان.
- \* مختار الصحاح لمحمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، ت: ٦٦٦هـ، تحقيق وترتيب: محمود خاطر، وحمزة فتح الله، مؤسسة الرسالة، طبعة: ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.

\* مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين لأبي عبد الله محمد ابن إبراهيم بن أبي بكر بن أيوب بن قيم الجوزية، (ت: سنة ٥٧هـ)، حققه وعلق عليه محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ - ١٩٩٠م.

- \* المدونة الكبرى للإمام مالك بن أنس (ت: ١٧٩هـ)، دار صادر، بيروت، مصورة عن طبعة مطبعة السعادة الصادرة بمصر سنة (١٣٢٣).
- \* مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات لعلي بن أحمد بن سعيد بن حزم أبي محمد الظاهري، (ت: سنة٤٥٦هـ)، دار الكتب العلمية، بروت.
- \* مراعاة الخلاف في المذهب المالكي ليحيى سعيدي (معاصر)، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الألى، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- مرقاة المفاتيح لعلي بن سلطان محمد القاري، (ت: سنة ١٠١٤هـ)، شرح مشكاة المصابيح، لمحمد بن عبد الله الخطيب التبريزي، تحقيق: الشيخ جمال عيتاني، دار الكتب العلمية، بيروت− لبنان، الطبعة الأولى،
   ۲۲۲هـ-۲۰۰۱م.
- ❖ مسائل الإمام أحمد بن حنبل رواية ابنه عبد الله (ت: سنة ٢٩٠هـ)، تحقيق زهير الشاويش، طبعة المكتب الإسلامي، بيروت، ٢٠١١هـ.
- \* المستدرك على الصحيحين لمحمد بن عبد الله أبي عبد الله الحاكم

النيسابوري، (ت: سنة ٥٠٥هـ)، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ - ١٩٩٠م.

- \* المستصفى في علم الأصول لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي، (ت: سنة ٥٠٥هـ)، رتبه وضبطه محمد عبد السلام عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- ♦ المسلك المتقسط في المنسك المتوسط، لملا على القاري (ت: سنة ١٠١٤هـ)، من منشورات إدارة القرآن والعلوم الإسلامية، باكستان، الطبعة الثّانية، ١٤٢٥م.
- \* مسند أبي يعلى لأبي يعلى أحمد بن علي بن المثنى الموصلي، (ت: سنة ٣٠٧هـ)، تحقيق: حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ – ١٩٨٤م.
- \* مسند الإمام أحمد بن حنبل (ت: ٢٤١هـ) مع تعليق أحمد محمد شاكر، طبعة دار المعارف الأولى، ثم صورت بعد ذلك.
- \* مسند الإمام أحمد بن حنبل(ت: ٢٤١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرين، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثَّانية، ٢٤١هـ- ١٩٩٩م، وطبعة مؤسسة قرطبة، مصر.
- ♦ المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي لأحمد بن محمد بن علي الفيومي، (ت: سنة ٧٧هــ)، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان.

- معجم مقاییس اللغة لأحمد بن فارس بن زكریا (ت: ٣٩٥هـ)، تحقیق:
   عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- \* المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى علماء إفريقية والأندلس والمغرب لأبي العباس أحمد بن يحيى الونشريسي (ت: ٩١٤هـ)، حققه جماعة من الأساتذة بإشراف الدكتور محمد حجي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- \* مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج لشمس الدين محمد الشربيني (ت: سنة ٩٧٧هـ)، اعتنى به محمد خليل عيتاني، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ- ١٩٩٧م.
- \* المغني لموفق الدين أبي محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة، المقدسي (ت: سنة ٢٠ هـ)، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، والدكتور عبد الفتاح محمد الحلو، دار هجر للطباعة والنشر، القاهرة، الطبعة الثّانية، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- \* مفردات القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، (ت: سنة ٢٠٥هـ)، تحقيق: محمد سعيد كيلاني، دار المعرفة، سروت لينان.
- \* المنثور في القواعد الفقهيّة لمحمد بن بهادر، بدر الدين الزركشي، (ت: سنة ٧٩٤هـ)، تحقيق: تيسير فائق أحمد محمود، منشورات وزارة الأوقاف

الكويتية، الطبعة الثَّانية، ٥٠٤١هـ، ١٩٨٥م.

- منح الجليل شرح مختصر خليل لمحمد عليش (ت: سنة ١٢٩٩هـ)، دار
   الفكر، بيروت، ١٤٠٩هـ، ١٩٨٩م.
- لموافقات لأبي إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الشّاطبي،
   (ت: سنة ٩٧هـ)، ضبط نصه وقدم له وعلق عليه وخرج أحاديثه: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان، الخبر، المملكة العربية السعودية الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- \* مواهب الجليل شرح مختصر خليل لمحمد بن محمد بن عبد الرحمن الطرابلسي المغربي، المعروف بالحطاب، (ت: سنة ٩٥٤هـ)، دار النجاح، طرابلس-ليبيا.
- ♦ الموسوعة الفقهية الكويتية إصدار وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية الكويتية، الطبعة الثّانية، دار ذات السلاسل، الكويت.
- نزهة الأسماع في مسألة السماع لأبي الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، (ت: سنة ٩٥هـ)، تحقيق: أم عبد الله بنت محروس العسلي، إشراف أبي عبد الله محمود بن محمد الحداد، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
- ❖ نصب الراية لأحاديث الهداية لجمال الدين أبي محمد عبد الله بن يوسف ابن محمد الزيلعي، (ت: سنة٧٦٢هـ)، صححه ووضع حواشيه عبد

العزيز الديوبندي الفنجاني، ومحمد يوسف الكاملفوري، حققه: محمد عوامة، مؤسسة الريان، بيروت لبنان، ودار القبلة للثقافة الإسلامية، جدة المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ - ١٩٩٧م.

\* نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار من أحاديث سيد الأخيار لمحمد بن علي ابن محمد الشوكاني، (ت: سنة ١٢٥٠هـ)، خرج أحاديثه وعلق عليه خليل مأمون شيحا، دار المعرفة، بيروت- لبنان، الطبعة الأولى، 18۱هــ ١٩٩٨م.

## فهرس الموضوعات

| الصفاحة | الموضوع                                     |
|---------|---------------------------------------------|
| ٧       | المقدمةا                                    |
| ۱۳      | تمهيد: نبذة تاريخية عن الاختلاف             |
| ١٣      | المراحل الفقهيةالمراحل الفقهية              |
| ١٧      | مواقف الناس من الخلافم                      |
| 19      | الخلاف وأقسامه وضوابطه ومجالاته             |
| 19      | تعريف الخلاف وأقسامه                        |
| ۲۱      | تعريف الخلاف في اللغة                       |
| 77      | تعريف الخلاف في الاصطلاح                    |
| 77      | أقسام الخلاف:أ                              |
| 74      | ضابطُ الخلاف السَّائغ                       |
| 79      | مجالات الخلاف السَّائغ                      |
| ٣٣      | المنهج السليم في التعامل مع الخلاف السَّائغ |
| ٣٥ .    | حكم الإنكار على المخالف                     |
| ٤٣ .    | مراعاة الخلاف واستحباب الخروج منه           |
| ٤٣ .    | تحرير المقصود بمراعاة الخلاف عند المالكية   |
| ٥٢ .    | الخروج من الخلاف                            |
|         |                                             |

| الصفحة | الموضوع                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
|        | الفرق بين مراعاة الخلاف والاحتجاج بالخلاف                  |
| ٥٥     | الخلاف غير السَّائغ                                        |
| ٥٥     | ضابط الخلاف غير السَّائغ                                   |
| ٥٧     | صور الخلاف غير السَّائغ                                    |
| ٥٧     | الخلاف في قطعيات الفقه والعقيدة                            |
| ٥٨     | خلاف الجاهل للعالم                                         |
| 77     | الخلاف الشّاذ                                              |
| 70     | تعريف الخلاف الشَّاذ وضابطه                                |
| ٦٧     | معنى الشذوذ في اللغة                                       |
| 77     | تعريف الشّاذ في الاصطلاح العام                             |
| ٦٨     | تعريف الشّاذ في اصطلاح الفقهاء                             |
| ٧٣     | تعريف الشّاذ في اصطلاح الأصوليين                           |
| ٧٦     | ضابط القول الشّاذ                                          |
| ٧٩     | تحذير العلماء من الأخذ بالأقوال الشّاذة وتتبع زلات الفقهاء |
| ٨٩     | المنهج الرشيد في التعامل مع الأقوال الشّاذة                |
| 91     | عدم اعتباد تلك الزلة والأخذ بها                            |
| 90     | العدل في الحكم على صاحب القول الشّاذ                       |

| الصفح | الموضوع                                                       |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| 99    | موقف طالب العلم إذا بلغته مقالة ضعيفة عن بعض العلماء          |
| 1 • 1 | نهاذج من الأقوال التي حكم العلماء عليها بالشذوذ               |
| ۲۰۳   | عهيدعهيد                                                      |
| 1.0   | القول بتقديم المصلحة على النَّص                               |
| ١٠٧   | إباحة الغناء والمعازف                                         |
| 1 • 9 | إباحة تصوير التماثيل                                          |
| 111   | القول بأن دية المرأة تساوي دية الرجل                          |
| 110   | القول بحل المطلقة ثلاثا لزوجها الأول بمجرد العقد على الثَّاني |
| 117   | القول بجواز تولي المرأة منصب القضاء                           |
| 170   | إباحة ربا الفضل                                               |
| 177   | إباحة نكاح المتعة                                             |
| ۱۳۱   | حكم تتبع رخص المذاهب والأخذ بها                               |
| ١٣٣   | الفرق بين الرّخصة الشَّرعية ورخص المذاهب                      |
| 140   | الفرق بين رخص المذاهب والأقوال الشّاذة                        |
| 140   | حكم تتبع رخص المذاهب                                          |
| ۱۳۷   | تتبع رخص المذاهب على سبيل الهوى والتشهي                       |
| 1 8 0 | المفاسد التي تترتب على تتبع رخص المذاهب على سبيل الهوى        |

| الصفحة | الموضوع                                                             |
|--------|---------------------------------------------------------------------|
|        | والتشهي                                                             |
| 160    |                                                                     |
| 120    | ضوابط الأخذ برخص الفقهاء عند وجود الضرورة أو الحاجة الداعية إلى ذلك |
| 1 2 9  | الخاتمة                                                             |
| 107    | الفهارس                                                             |
| 109    | فهرس الآيات                                                         |
| 171    | فهرس الأحاديث                                                       |
| ۲۲۲    | فهرس الأعلام                                                        |
| 140    | فهرس مراجع البحث                                                    |
|        | فهرس الموضوعات                                                      |

