عالالوالا رُوعِيَّتُهُ وَدَرَجَاتُهُ وَآدَامُهُ

إ.و. فضيِّل إليهي

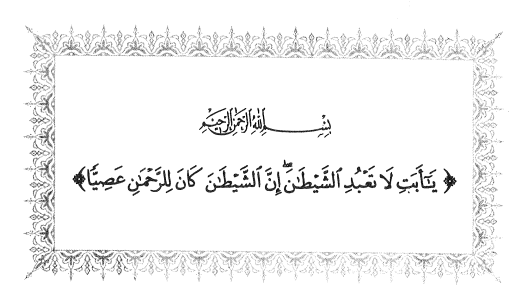
دار ابن حزم

الاحتساب على والرس من من وعِينه وَدَرَجًا ثُهُ وَآدَا بُهُ

# الاحسام على والرسي المعانية والرسي مشروعيته ودرجاته وآدابه

أ.و. فَضِيْكُ إِلَيْهِينَ

دار این حزم



# ب التدارمن احيم مقدّ م

إنّ الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له. ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمداً عبده ورسولُه صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (١).

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآةً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِۦ وَٱلأَرْجَامُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ (٢).

﴿ يَآ يُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قُولُا سَدِيلُا ﴿ يُصَلِحُ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ وَنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَمُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (٣).

#### الما بعد :

فإنَّ مما يُحَيِّر المرء المسلم أن يرىٰ أبويه أو أَحدَهما يتركان ما أمرَ اللهُ تعالى ورسولُه عَلَيْهِ بفعله، أو يفعلان ما نهى الله تعالى ورسولُه صلى الله عليه وآله وسلم عنه. وقد لا يدرى كيف يتصرّف في مثل هذه الحالة.

هل يتقدّم فيأمرهما بالمعروف الذي تركاه، وينهاهما عن المنكر الذي فعلاه، أم يتركهما وشأنهما؟

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران/ الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء/ الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب/ الآيتان: ٧٠، ٧١.

يخشى إن قام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أن يغضبا، فيغضب الله عز وجل لغضبهما. وإن تركهما وما هما فيه من معصية الخالق عز وجلّ يخاف من حلول سخط الله تعالى وعذابه عليه، وعليهما بسبب تركه الاحتساب وارتكابهما المعصية.

نظراً إلى ذلك، فقد عزمت بتوفيق ربي عزّ وجلّ على معالجة هذا الموضوع راجياً التوفيق منه سبحانه وتعالى للإجابة في هذا البحث عن التساؤلات التالية:

- (أ) هل للولد أن يأمر أبويه بالمعروف الذي تركاه، وينهاهما عن المنكر الذي فعلاه؟
- (ب) ما الدرجات التي يستخدمها عند أُمرِهما بالمعروف ونهيِهما عن المنكر؟
- (جـ) ما الآداب التي لابد من مراعاتها عند أُمرِهما بالمعروف ونهيهما عن المنكر؟

### الأمور التي راعيتها في هذا البحث :

وقد راعيت أثناء إعداد هذا البحث بفضل الله تعالى الأمور التالية:

- ١ \_ كان المرجع الأساسي لهذا البحث كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ .
- ٢ ـ نقلتُ الأحاديث عن مراجعها الأصلية، وذكرت حكم العلماء عليها إلا ما نقلته عن الصحيحين لإجماع الأمة على تلقيهما بالقبول<sup>(١)</sup>.
- ٣ سعيتُ أثناء الاستدلال بالآيات الكريمة والأحاديث الشريفة إلى الاستفادة
  من كتب التفسير وشروح الحديث.

(۱) انظر: مقدمة النووي لشرحه على صحيح مسلم ص١٤، ونزهة النظر في توضيح نخبة الفكر للحافظ ابن حجر ص٢٩.

....

- ٤ ـ حرصتُ على الاستفادة مما تيسر لي الرجوع إليه مما كتبه العلماء المتقدمون والمتأخرون حول هذا الموضوع، جزاهم الله تعالى خيراً.
- ٥ ـ سجّلتُ معلومات وافية عما رجعتُ إليه من الكتب في قائمة المصادر والمراجع تسهيلاً لمن أراد الرجوع إليها.

#### خطة البحث :

وقد كانت خطة البحث على النحو التالي:

المقدمـة:

المبحث الأول: مشروعية الاحتساب على الوالدين.

المبحث الثاني: درجات الاحتساب على الوالدين وآدابه.

الخاتمة: وتشتمل على نتائج البحث وتوصية.

#### الشكر والدعاء.

هذا، والحمد لله العليم الحكيم الذي وفّق العبد الضعيف لإعداد هذا البحث. فما كان فيه من صواب فبفضله سبحانه وتعالى، وما كان فيه من خطأ فمنى ومن الشيطان، والله ورسوله بريئان.

وأسأل ربي أن يجزي عني أبويَّ الكريمين على اهتمامهما بتربيتي، وبذلهما المستطاع لغرس حب الحق والخير في قلبي. ﴿ رَّبِّ ٱرْحَمُهُمَا كَمَا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴾.

والشكر والدُّعاء لصاحب الفضيلة شيخنا الكريم الدكتور عبدالعزيز بن محمد آل عبدالمنعم الأمين العام لهيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية ولصاحبي الفضيلة الأخوين الكريمين الأُستاذ الدكتور زيد بن عبدالكريم الزيد، والدكتور سيد محمد ساداتي الشنقيطي لما استفدت منهما حول هذا البحث. والدُّعاء بالتوفيق والسداد لزوجتي وأولادي على حسن مراعاتهم أحوالي.

٨

وأسأل المولى عز وجل أن يجعل عملي هذا خالصاً لوجهه الكريم ويجعله نافعاً مفيداً لي ، وللقراء ، وللإسلام والمسلمين ، إنّه جواد كريم . وصلى الله تعالى على نبينا وعلى آله وأصحابه وأتباعه وبارك وسلم . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

\* \* \* \*

# المبحث الأول مشروعية الاحتساب على الوالدين

#### تهمید:

هناك عدة أدلة نقلية وعقلية تدلّ على شرعية الاحتساب على الوالدين. سأتحدّث بعون الله تعالى عن بعض منها في هذا المبحث تحت العناوين التالية:

- (أ) النصوص الدالة على شرعية الاحتساب تشمل الاحتساب على الجميع.
  - (ب) النصوص الدالة على فرضية الاحتساب على الأقارب.
  - (ج) قيام خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام بالاحتساب على أبيه .
    - (د) قيام رسول الله ﷺ بالاحتساب على أعمامه.
    - (هـ) احتساب عبدالله رضى الله عنه بن عبدالله بن أبي على أبيه .
- (و) احتساب سالم بن عبدالله رضي الله عنهما على أبيه تأخيرَه الصلاة في السف .
  - (ز) تذكير النبي ﷺ عند نسيانه يدلّ على مشروعية الاحتساب على الوالدين.
    - (ح) عِظَم حق الوالدين يقتضي الاهتمام البالغ بالاحتساب عليهما.
    - (ط) احتساب المرء على الوالدين مما يقوّي احتسابه على الآخرين.
    - (ك) منزلة الأبوين في الأسرة تقتضي العناية الفائقة بالاحتساب عليهما.

## (أ) النصوص الدالة على شرعيَّة الاحتساب تشمل الاحتساب على الجميع

مما يدل على مشروعية الاحتساب على الوالدين أنّ النصوص التي تدلّ على شرعيَّة الاحتساب تشمل جميع أصناف الناس بما فيهم الأبوان. فعلى سبيل المثال، قال تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُوَمِّنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ (١).

فبيَّن الرب عزِّ وجلِّ أَنَّ هذه الأُمَّة أُخْرِجَتْ لنفع الناس، ونفعُها إِيّاهم بأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: فبيَّن الله سبحانه أنّ هذه الأمة خير الأُمم للناس فهم أنفعهم لهم، وأعظمهم إحساناً إليهم، لأنهم كل خير ونفع للناس بأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر»(٢).

ولم يخصِّص المولى عزّ وجلّ أناساً دون آخرين ينفعهم أفراد هذه الأُمَّة. فهم ينفعون آباءهم وأُمهاتهم بأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر كما ينفعون غيرهم.

وهكذا شرط النبي الكريم على جرير رضي الله عنه [النصح لكل مسلم] حين جاء يبايعه. فقد روى الإمام البخاري عن جرير بن عبدالله رضي الله عنه قال: «أما بعد فإنِّي أتيت النبي عَلَيْ قلت: «أبايعك على الإسلام».

فشرط عليَّ: «والنصح لكل مسلم». فبايعتُه على ذلك»(٣).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران/ جزء من الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص١٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب قول النبي ﷺ: «الدين النصيحة لله ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم»، وقوله تعالى: ﴿ إِذَا نَصَحُواْ لِللَّهِ وَرَسُولِمِّهُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِذَا نَصَحُواْ لِللَّهِ وَرَسُولِمَّهُ ﴾،

ومما لا شك فيه أن الأبوين المسلمين يدخلان فيمن شرط لهم النبي الكريم ﷺ [النصح] وقت المبايعة. ومن النصح لهما أمرهما بالمعروف إذا تركاه، ونهيهما عن المنكر إذا فعلاه.

يقول الإمام النووي: «وقد تطابق على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الكتاب والسنة وإجماع الأُمة، وهي أيضاً من النصيحة التي هي الدِّين»(١).

فَيُؤمَر الأَبوان بالمعروف، ويُنْهَيَانِ عن المنكر، كما يُؤمَر ويُنْهَىٰ غيرُهما بموجب حديث جرير رضى الله عنه.

ويدلّ على شرعية الاحتساب على الوالدين كذلك ما أخبر به النبي الكريم على الدّينَ النبي الكريم على الدّينَ النصيحةُ لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم. فقد روى الإمام مسلم عن تميم الداري رضي الله عنه أنّ النبي ﷺ قال: «الدّين النصيحة».

قلنا: لمن؟ .

قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم» (٢).

فالأبوان المسلمان داخلان فيمن يجب النصح لهما على من أراد أن يكون من أهل الدِّين. ومن النصح لهما \_ كما مرّ سالفاً \_ أمرُهما بالمعروف، ونهيُهما عن المنكر.

ومما يدل على مشروعية الاحتساب على الأبوين أيضاً ما أمر به النبي الكريم على من تغيير المنكر حيثما وُجِد، كل على قدر استطاعته. فقد روى الإمام مسلم عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: «من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع

(۱) شرح النووي على صحيح مسلم ۲۲/۲.

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أن الدين النصيحة، رقم الحديث (۲) محيح مسلم، ٧٤/١.

فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان»(١).

يؤكِّد على القيام بالاحتساب عليهما .

ففي هذا الحديث الشريف لم يخصِّص النبي الكريم ﷺ صاحبَ منكر، بل لم يذكره أصلاً، فيشمل كلَّ من فعل منكراً سواءً أكان أحدَ الأَبوين أم غيرَهما. وهناك نصوص أُخرى كثيرة تدلّ على شمولية الاحتساب على الجميع بما فيهم الأبوان، ولم يرد ما يدلّ على استثنائهما من الاحتساب عليهما؛ بل ورد ما

## (ب) النصوص الدالة على فرضية الاحتساب على الأقارب

إلى جانب النصوص العامة الدالَّة على مشروعيَّة الاحتساب على الجميع ، وردت نصوص تدلَّ على مشروعيَّة بل على فرضية القيام بالاحتساب على الأقارب. ومما لا شكّ فيه أن أقرب أقارب المرء أبواه. ومن تلك النصوص ما لله:

١ \_ قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ (٢).

ففي هذه الآية الكريمة أمرَ الله تعالىٰ نبيّه الكريم ﷺ بأن يقوم بإنذار عشيرته الأقربين والعشيرة \_ كما قال الإمام الراغب الأصفهاني \_ صار اسماً لكل جماعة من أقارب الرجل الذين يتكثّر بهم (٣).

وقد خصّصهم الله تعالى بالذكر لشدة الاهتمام بإنذارهم. وفي هذا يقول الشيخ ابن عاشور: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ عطف على قوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّهُ اللَّهِ الرُّهُ اللَّهِ عَلَى قَلْبُكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ فهو تخصيص بعد تعميم للاهتمام بهذا

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب كون النهي عن المنكر من الإيمان، رقم الحديث ۷۸ (٤٩)، ١٩/١.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء/ الآية: ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) المفردات في غريب القرآن، مادة «عشر»، ص٣٣٥.

الخاص»(١).

هذا، وقد نقذ رسول الله ﷺ ما أمره الله عزّ وجلّ بإنذار عشيرته الأقربين. فقد روى الإمام أحمد عن علي رضي الله عنه قال: «لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِيرَ ﴾، قال: «جمع النبي ﷺ أهله، فاجتمع ثلاثون، فأكلوا وشربوا، قال: فقال لهم: «من يضمن عني ديني ومواعيدي، ويكون معي في الجنة، ويكون خليفتي في أهلي؟».

فقال رجل: (لم يسمِّه شريك): «يا رسول الله! أنت كنت بحراً ٢٠٠١)، من يقوم بهذا؟».

قال: ثم قال الآخر: قال: «فعرض ذلك على أهل بيته، فقال علي رضي الله عنه: «أَنا»(٣).

كما قام النبي الكريم على بخطوة أخرى لتنفيذ أمرِ ربِّه عزّ وجلّ فصعد على الصفا، وأنذر عشيرته الأقربين. فقد روى الإمام البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «لما نزلت ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ صَعِد النبي على الصفا، فجعل ينادي: «يا بني فهر! يا بني عدي! - لبطون قريش - حتى اجتمعوا.

فجعل الرجل إذالم يستطع أن يخرج أرسل رسولاً لينظر ما هو. فجاء أبو لهب وقريش فقال: «أرأيتُكم لو أخبرتكم أنّ خيلاً بالوادي تريد أن تغير عليكم أكنتم مصدِّقيّ؟».

(١) تفسير التحرير والتنوير ١٩/٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) (أنت كنت بحراً): كناية عن واسع كرمه وجوده. (هامش المسند للشيخ أحمد محمد شاكر ٢/١٦٥).

<sup>(</sup>٣) المسند، رقم الحديث ٨٨٣، ٢/١٦٥١. وحسَّن الشيخ أحمد محمد شاكر إسناده (انظر: هامش المسند ٢/١٦٥).

قالوا: «نعم، ماجرَّبنا عليك إلاَّ صدقاً».

قال: «فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد».

فقال أبو لهب: «تبألك سائر اليوم، ألهذا جمعتنا؟».

فنزلت: ﴿ تُبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَتُبُّ ﴾ (١).

وروى الإمام البخاري كذلك عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «قام رسول الله ﷺ حين أنزل الله ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ قال: «يا معشر قريش \_أو كلمة نحوها \_اشتروا أنفسكم لا أغني عنكم من الله شيئاً.

يا بني عبد مناف! لا أغني عنكم من الله شيئاً.

يا عباس بن عبدالمطلب! لا أغني عنكَ من الله شيئاً.

يا صفية عمة رسول الله ﷺ! لا أغني عنكِ من الله شيئاً.

يا فاطمة بنت محمد عَلِي الله الله عنكِ من الله الله عنكِ من الله شيئاً» (٢)

ومما نستفيده من قيام النبي عَلَيْ بإنذار عشيرته الأقربين \_ كما مر ذكره في الروايتين السابقتين \_ أنه أنذر عمومته وعمته. ومن المعلوم أن العم صنو الأب كما بيّن ذلك رسول الله عَلَيْ بنفسه. فقد روى الإمام الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ النبي عَلَيْ قال: «العباس عمّ رسول الله عَلَيْ، وإنّ عمّ الرجل صنو أبيه أو من صنو أبيه» (من صنو أبيه» (٢٠).

(۱) صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾، رقم الحديث المحديث ، ١٠١/٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، رقم الحديث ٤٧٧١، ٨٠١/٥.

<sup>(</sup>٣) جامع الترمذي، أبواب المناقب، باب، رقم الحديث ٤٠١٣، ١٨١/٠٠. وقال عنه الإمام الترمذي: هذا حديث حسن غريب لا نعرفه من حديث أبي الزناد إلا من هذا الوجه». وصحّحه الشيخ الألباني. (انظر: صحيح سنن الترمذي ٣/ ٢٢٢).

ومعنى (وإنَّ عم الرجل صنو أبيه) \_ كما ذكره العلامة المباركفوري \_أي: مثله يعني أصلهما واحد، فتعظيمه كتعظيمه، وإيذاؤه كإيذائه (١١).

٢ ـ ومما يدل على فرضية الاحتساب على الأقارب كذلك، ومنهم الأبوان، قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْجِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُمْ غِلَاظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (٢).

ففي هذه الآية الكريمة أمر الله عز وجل عباده المؤمنين بأن يقوا أنفسهم وأهليهم من نار جهنم. فأما وقايتهم أنفسهم - كما ذكر الحافظ ابن الجوزي - فبامتثال الأوامر واجتناب النواهي، وأما وقاية الأهل فبأن يُؤمَروا بالطاعة، ويُنْهَوا عن المعصية (٣).

وقال العلامة ابن حيان الأندلسي: «ومعنى وقايتهم: حملهم على طاعته، وإلزامهم أداء ما فُرض عليهم»(٤).

هذا، وقد روى الإمام ابن جرير الطبري عن قتادة رحمه الله تعالى أنه قال: «يقيهم: أن يأمرهم بطاعة الله تعالى، وينهاهم عن معصيته، وأن يقوم عليهم بأمر الله، يأمرهم به، ويساعدهم عليه. فإذا رأيتَ لله معصية ردَعتَهم عنها، وزجرتَهم عنها» (٥٠).

والمراد «بالأهل» كما ذكر الإمام الراغب الأصفهاني: أهل الرجل من يجمعه وإياهم نسب أو دين أو ما يجري مجراهما من صناعة وبيت وبلد.

<sup>(</sup>١) انظر: تحفة الأحوذي ١٨١/١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم/ الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: زاد المسير ٨/٣١٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير البحر المحيط ٨/ ٢٨٧.

<sup>(</sup>ه) نقلاً عن هامش زاد المسير ۱۲/۸ وانظر أيضاً: تفسير ابن كثير ٤١٣-٤١٢/٤.

فأهل الرجل في الأصل من يجمعه وإياهم مسكن واحد، ثم تُجُوِّز به فقيل: «أهل بيت الرجل لمن يجمعه وإياهم نسب»(١).

" - ومنها قوله تعالى: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا أُلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُواْ قَوَّمِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَلِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ ﴾ (٢).

ففي هذه الآية الكريمة أمر الله تعالى عباده المؤمنين أن يقوموا بالقسط شهداء لله ولو كان على أنفسهم أو الوالدين والأقربين. ومن القيام بالقسط أن يأمر بالمعروف إذا ظهر تركه، وينهى عن المنكر إذا ظهر فعله، حتى ولو كان تاركُ المعروف وفاعلُ المنكر أحدَ الأبوين أو أحداً من الأقارب. وفي هذا يقول الإمام الغزالي: «وذلك هو الأمر بالمعروف للوالدين والأقربين» (٣).

وقال الشيخ ابن داود الصالحي: «وهذه الآية صريحة في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر دالة على وجوبه حتى على الوالدين والأقربين»(٤).

٤ ـ ومنها قوله عزَّ من قائل: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَهِ شَهَدَآءَ بِٱلْقِسْطِّ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلَّا تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَىٰ وَاتَّقُواْ اللَّهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرُا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (٥).

ونقل العلامة جمال الدِّين القاسمي في تفسير الآية عن بعض المفسرين قولَه «ثمرة الآية: الدلالة على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والقيام بالقسط، يدخل فيه الشهادة بالعدل والحكم به، وكذلك الفتوى، وأنَّ

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن، مادة «أهل»، ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء/ جزء من الآية: ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين ٢/٣٠٧.

<sup>(</sup>٤) الكنز الأكبر في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ١/٧٧.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة/ الآية: ٨.

قول الحق لا يُتْرَك وجوبُه بعدةٌ ولا صديق، ولا يجوز اتباع الهوى ١١٠٠٠.

فخلاصة الكلام أن هناك عدة نصوص تدلّ على فرضيَّة القيام بالاحتساب على الأقارب. وحيث إن أقرب أقارب الرجل والداه، فتفيد تلك النصوص فرضيَّة القيام بالاحتساب على الوالدين أيضاً.

## (ج) قيام خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام بالاحتساب على أبيه

ومما يدلّ على مشروعيّة الاحتساب على الأبوين ما أخبر الله عز وجل عن قيام خليله إبراهيم عليه السلام بالاحتساب على أبيه آزر. وقد ورد ذكر هذا في عدة سور من القرآن الكريم. ومنها ما يلي:

ا - فقد جاء في سورة مريم: ﴿ وَاذَكُرُ فِي ٱلْكِئَبِ إِبْرَهِيمَ ۚ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًا \* إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْئًا \* يَتَأْبَتِ إِنِي قَدْ جَآءَ فِي مِن الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأَتَبِعْنِي آهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا \* يَتَأَبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنَّ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ وَلِيّا كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيّا كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيّا \* قَالَ اللَّهُ عَن الرَّحْمَٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيّا \* قَالَ سَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ عَلَيْكُ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّ أَيْدُ كَانَ فِي حَفِيًا \* وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ وَأَدْعُواْ رَبّي عَسَى آلًا لَا كُونَ بِدُعَآءِ رَبّي شَقِيًّا \* وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ وَأَدْعُواْ رَبّي عَسَى آلًا لَا كُونَ بِدُعَآءِ رَبّي شَقِيًّا \* وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ وَآذَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مَا مَا مَنْ عَسَى آلًا لَا كُونَ بِدُعَآء رَبّي شَقِيًّا \* وَالْعَالَى اللّهُ مَنْ عَلَى اللّهُ مِن دُونِ ٱللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مَا مَا مَا مَا لَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن دُونِ ٱللّهِ وَالْمَاتُ مِنْ مُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مَا مَا مَا مَا لَا لَا كُونَ بِدُعَآء رَبّي شَقِيًّا \* () .

فبيّن عزّ وجل أنّ إبراهيم عليه السلام نهى أباه عن عبادة غير الله الذي لا يسمع ولا يبصر، ولا يغني عنه شيئاً. وقد جعل الله تعالى لنا أُسوة في خليله إبراهيم عليه السلام، وأمرَ نبيّنا الكريم صلوات ربي وسلامه عليه وإيّانا باتباع ملته، قال عز من قائل: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱنَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ

<sup>(</sup>١) تفسير القاسمي ١١٧/٦، وانظر أيضاً: الكنز الأكبر في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ١٨٤٨.

<sup>(</sup>۲) سورة مريم/ الآيات؛ ٤١ ـ ٤٨.

ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ قُلْ صَدَقَ ٱللَّهُ فَٱتَّبِعُوا مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ (٢). فعلى أفراد الأمة الإسلامية أن يقوموا بالاحتساب على الآباء إن كان هناك ما يقتضي ذلك، متأسِّين في ذلك بمن أمروا باتباع ملّته عليه السلام (٣).

٢ ـ وورد في سورة الأنعام قوله عزّ وجل: ﴿ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَاذَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا عَالِهَةٌ إِنِّ أَرَبْكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴾ (٤).

فأخبر الله تعالى عن إبراهيم عليه السلام في هذه الآية أنه أنكر على أبيه آزر عبادة الأصنام. قال الإمام القرطبي: ﴿ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا مَالِهَةً ﴾ مفعولان لـ ﴿ أَتَتَّخِذُ ﴾ وهو استفهام فيه معنى الإنكار »(٥).

ولم يقتصر إبراهيم عليه السلام على الإنكار بل بيَّن علَّة الإنكار كما جاء فيما ذكره الله تعالى من قولهِ لأبيه: ﴿ إِنِّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾. يقول القاضي أبو السعود: ﴿ إِنِّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ الجملة تعليل للإنكار والتوبيخ » (٢).

وقال العلامة ابن حيان الأندلسي مبيّناً دلالة الآية الكريمة: «وفيه دليل على الإنكار على من أُمِر الإنسانُ بإكرامه إذا لم يكن على طريقة مستقيمة، وعلى البداءة بمن يقرب من الإنسان، كما قال: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِيكَ ﴾ (٧) (٨).

<sup>(</sup>١) سورة النحل/ جزء من الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران/ جزء من الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) مع مراعاة الآداب التي سيأتي ذكرها إن شاء الله تعالى في المبحث الثاني.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام/ الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي ٧/ ٣٧.

<sup>(</sup>٦) تفسير أبى السعود ٣/ ١٥١.

<sup>(</sup>V) سورة الشعراء/ الآية: ٢١٤.

<sup>(</sup>٨) تفسير البحر المحيط ١٦٩/٤.

وذكر العلامة القاسمي نقلاً عن بعض مفسِّري الزيدية: «ثمرة الآية الدلالة على وجوب النصيحة في الدِّين لاسيَّما للأقارب، فإنَّ من كان أقرب فهو أَهم. ولهذا قال تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ قُوا أَنفُسَكُو وَأَهْلِيكُو نَارًا ﴾ (٢). وقال عَلَيْ : «ابدأ بمن تعول» (٣).

ولهذا بدأ بعلي وخديجة وزيد رضي الله عنهم، وكانوا معه في الدار، فآمنوا وسبقوا، ثم بسائر قريش، ثم بالعرب، ثم بالموالي. وبدأ إبراهيم عليه السلام بأبيه وقومه (٤٠).

وقال الشيخ محمد أحمد العدوي مبيّناً ما يُستفاد من إنكار إبراهيم عليه السلام على أبيه: «يُرينا الله تعالى أنّ نبي الله رأى أباه وقومَه يعبدون الأصنام فأنكر عليهم، ولم تمنعه الأبوة من ذلك الإنكار، ليُرينا أنّه لم يكن من الأدب مع الآباء تركهم، وما هم فيه من باطل تأدّباً معهم. ولئن كان ذلك العملُ مغضباً للرباء فهو مرض للرب، وحق الله تعالى فوق حق الآباء»(٥).

وقال الشَّيخ أبو بكر الجزائري: «من هداية الآيات: إنكار الشرك على أهله وعدم إقرارهم، ولوكان أقرب الناس إلى المرء»(٦).

فخلاصة الكلام أنّ إمام الحنفاء وأبا الأنبياء إبراهيم عليه السلام قام بالاحتساب على أبيه، وهذا بلا شك يدلّ على مشروعية الاحتساب على الآباء.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء/ الآية: ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم/ جزء من الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب لا صدقة إلا عن ظهر غنى، رقم الحديث ١٤٢٦، ٣/ ٢٩٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير القاسمي ٦/٥٨٦.

<sup>(</sup>٥) دعوة الرسل إلى الله تعالى ص٤٣.

<sup>(</sup>٦) أيسر التفاسير ١/٦٢٥.

## (د) قيام رسول الله ﷺ بالاحتساب على أعمامه

ومما يدل على مشروعية الاحتساب على الوالدين ما قام به النبي الكريم على من الاحتساب على أعمامه. ومن الشواهد الدالة على ذلك ما يلي:

ا \_ قام النبي الكريم ﷺ بإنذار أعمامه وعمته صفية رضي الله عنهم لما أنزل الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ (١) ﴾ (٢).

٢ ـ احتسب النبي الكريم ﷺ على عمه أبي طالب حين حضره الموت حيث أمره ﷺ بالإقرار بالتوحيد. فقد روى الإمام البخاري عن سعيد بن المسيِّب عن أبيه أنه أخبره: «لما حضرتْ أبا طالب الوفاة، جاءه رسول الله ﷺ، فوجد عنده أبا جهل بن هشام، وعبدالله بن أبي أمية ابن المغيرة، قال رسول الله ﷺ لأَبى طالب: «يا عم! قل لا إله إلا الله، كلمة أشهد لك بها عند الله».

فقال أبو جهل وعبدالله بن أبي أمية: «يا أبا طالب! أترغب عن ملَّة عبدالمطَّلب؟».

فلم يزل رسول الله ﷺ يعرضها عليه، ويعودان بتلك المقالة حتى قال أبو طالب آخر ما كلمهم: «وهو على ملّة المطّلب».

وأبى أن يقول: لا إله إلا الله».

فقال رسول الله عَلَيْةِ: «أما والله! لأستغفرنَّ لك ما لم أنه عنك»(٣).

٣ ـ مرض العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه فتمنّى الموت، فاحتسب عليه النبي ﷺ حيث نهاه عن ذلك. فقد روى الإمامان أحمد وأبو يعلى

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء/ الآية: ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر تفصيل هذا في ص ١٢ ـ ١٤ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب إذا قال المشرك عند الموت: «لا إله إلا الله»، رقم الحديث ١٣٦٠، ٣/ ٢٢٢.

عن أم الفضل بن عباس رضي الله عنهم قالت: «دخل رسول الله ﷺ على عمّه وهو شاك، يتمنى الموتَ للَّذي هو فيه من مرضه، فضرب رسول الله بيده على صدر العباس، ثم قال: «لا تتمنَّ الموتَ يا عمَّ رسول الله ﷺ! فإنَّك إن تَبُقَ تزْدَدْ خيراً يكون ذلك فهو خير لك. وإن تَبُقَ تستعتب من شيء يكون ذلك خيراً لك»(١).

ومما نجد في هذا الحديث أن النبي ﷺ نهى عمه العباس بن عبدالمطلب رضى الله عنه تمنّي الموت مبيّنا حكمة هذا النهي .

فخلاصة الكلام أنّ النبي الكريم ﷺ قام بالاحتساب على أعمامه و والعم صنو الأب كما أخبر بذلك بنفسه صلوات ربي وسلامه عليه (٢) \_. وفي هذا أسوة حسنة للاحتساب على الآباء لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيراً.

# (هـ) احتساب عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي على أبيه

ومما يدلّ على مشروعية الاحتساب على الأبوين ما قام به عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي ابن سلول من الإنكار على أبيه الذي أساء الأدب مع رسول الله ﷺ. فقد روى الإمام الترمذي عن عمرو بن دينار سمع جابر بن عبدالله رضي الله عنهما يقول: «كنا في غزاة، فكسع (٣) رجل من المهاجرين رجلاً من الأنصار، فقال المهاجري: «يا للمهاجرين».

<sup>(</sup>۱) المسند ٦/ ٣٣٩ (ط: المكتب الإسلامي)، ومسند أبي يعلى الموصَلي، مسند أم الفضل بنت الحارث رضي الله عنها، رقم الحديث ٦(٧٠٧٦)، ٤٠٣/١٢، واللفظ له.

وقال محقق مسند أبي يعلى: «إسناده جيد» (هامش مسند أبي يعلى ١٤٠٣/١٢).

<sup>(</sup>٢) انظر الحديث الدال على هذا وتخريجه في ص١٢ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٣) (كسع): ضرب دبره بيده أو بصدر قدميه. (انظر: تحفة الأحوذي ٩/١٥٤).

وقال الأنصارى: «يا للأنصار».

فسمع ذلك النبي ﷺ، فقال: «ما بال دعوى الجاهلية؟»(١).

قالوا: «رجل من المهاجرين كسع رجلًا من الأنصار».

فقال النبي يَتَلِيْرُ: «دعوها فإنها منتنة»(٢).

فسمع ذلك عبدالله بن أبي ابن سلول، فقال: «أو قد فعلوها؟ لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعزّ منها الأذلّ».

فقال عمر رضى الله عنه: «يا رسول الله! دعني أضرب عنق هذا المنافق».

فقال النبي ﷺ: «دعه، لا يتحدّث الناس أنّ محمداً على يقتل أصحابه».

وقال غير عمرو<sup>(٣)</sup>: فقال له ابنه عبدالله بن عبدالله: والله! لا تنقلب<sup>(١)</sup> حتى تقِرّ أنّك الذليل ورسول الله ﷺ العزيز».

ففعل (٥)»(٦).

(۱) (ما بال دعوى الجاهلية): أي ما شأنها، وهو في الحقيقة إنكار ومنع عن قول: يا لَفلان ونحوه. (تحفة الأحوذي ٩/ ١٥٤).

(۲) (فإنها منتنة): بضم الميم وسكون النون وكسر التاء أي: أنَّها كلمة قبيحة خبيثة.
 (انظر: المرجع السابق ٩/ ١٥٤).

(٣) (غير عمرو): عير عمرو بن دينار. (المرجع السابق ٩/١٥٥).

(٤) (لاتنقلب): أي: لا ترجع (المرجع السابق ٩/ ١٥٥).

(ه) (ففعل): فأقرّ عبدالله بن أبي بأنّه الذليل ورسول الله ﷺ العزيز. (المرجع السابق / ١٥٤).

(٦) جامع الترمذي، أبواب تفسير القرآن، سورة المنافقين، رقم الحديث ٣٥٣٤، ٩/ ١٥٥\_١٥٥.

وقال الإمام الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح». (المرجع السابق ٩/ ١٥٥). وصحّحه الشيخ الألباني. (صحيح سنن الترمذي ٣/ ١٢٠). وفي رواية أنّ عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي استأذن النبي ﷺ في قتل أبيه بسبب إساءته الأدب معه، لكنه ﷺ لم يأذن له، وقال: «لا، ولكن برّ أباك وأحسن صحبته»(١).

وفي رواية أخرى أن عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي منع أباه من دخول المدينة حتى يأذن له رسول الله ﷺ بدخولها (٢٠).

فخلاصة الكلام أن عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي أنكر على والده لما أساء الأدب مع النبي ﷺ، ولم ينكر عليه النبي ﷺ احتسابه ذلك على أبيه . وهذا بلا شك يدل على مشروعية الاحتساب على الآباء عند وجود ما يقتضي ذلك .

# ( و ) اختساب سالم بن عبدالله رضي الله عنهما على أبيه تأخيرَه الصلاة في السفر

ومما يُستفاد منه مشروعيَّة احتساب المرء على أبيه ما ثبت من احتساب سالم بن عبدالله بن عمر رضي الله عنهم على أبيه تأخيرَه صلاة المغرب. فقد روى الإمام البخاري عن سالم قال: «أخَّر ابن عمر رضي الله عنهما المغرب، وكان استُصْرِخ (٣) على امرأته صفية بنت أبي عبيد، فقلت له: «الصلاة» (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: مجمع الزوائد، كتاب المناقب، باب في عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي، ٩/٣١٨. وقال عنه الحافظ الهيثمي: «رواه البزار ورجاله ثقات».

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير ابن كثير ٣٩٣/٤، ومختصر تفسير ابن كثير للرفاعي ١٧١/٤، والسيرة النبوية الصحيحة ٢/٤١٠.

<sup>(</sup>٣) (استُصْرِخ): بضم التاء على صيغة المجهول، أي أُخْبر بموت زوجته صفية بنت أبي عبيد، وهي أخت مختار الثقفي، وهومن الصُراخ، وأصله الاستغاثة بصوت مرتفع، وكان ذلك بطريق مكة. (عمدة القارىء ١٣٦/٧).

<sup>(3) (</sup>الصلاة) «بالنصب على الإغراء؛ ويجوز الرفع على الابتداء: أي الصلاة حضرت؛ ويجوز الرفع على الخبرية: أي هذه الصلاة أي: وقت الصلاة». (المرجع السابق ٧/ ١٣٦).

فقال: «سرُ<sup>»(۱)</sup>.

فقلت: «الصلاة».

فقال: «سر°».

حتى صار ميلين أو ثلاثة ، ثم نزل فصلّى ، ثم قال : «هكذا رأيت النبي ﷺ يصلي إذا أعجله السير»(٢).

لقد كان سالم رحمه الله تعالى يظن أن أوقات الصلوات تراعى في السفر كمراعاتها في الحضر. فلما رأى أن أباه قد أخّر صلاة المغرب عن وقتها احتسب عليه مذكِّراً إياه أن وقتها قد حضر، وأن عليه أن يؤديها في وقتها. ولم يقف سالم رحمه الله تعالى في احتسابه على والده عند تنبيهه مرة واحدة ؛ بل ذكّره مرتين.

قال الحافظ ابن حجر تعليقاً على قول سالم رحمه الله تعالى: «فقلت له: الصلاة» فيه ما كانوا عليه من مراعاة أوقات العبادة» (٣).

ولم يستنكر عبدالله بن عمر رضي الله عنهما أصل احتساب ابنه سالم عليه؛ بل بيّن أنَّ مستندَ تأخيره صلاة المغرب في السفر تأخير النبي الكريم عليه إياها في السفر.

## (ز) تذكير النبي ﷺ عند نسيانه يدلُّ على مشروعية الاحتساب على الوالدين

ومما يدل على مشروعية الاحتساب على الوالدين ما دلّت عليه عدّة نصوص من مشروعية تذكير النبي الكريم صلوات ربي وسلامه عليه إذا سها أو نسي، ومن تلك النصوص ما يلي:

(١) (سر): هو أمر من سار يسير. (عمدة القارىء ٧/١٣٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب تقصير الصلاة، باب يصلي المغرب ثلاثاً في السفر، جزء من رقم الحديث ١٠٩٢، ٢/ ٥٧٢.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٢/٥٧٢.

ا \_ روى الإمامان أبو داود وابن حبان عن المُسوَّر بن يزيد المالكي أنَّ رسول الله ﷺ \_ يقرأ في السول الله ﷺ \_ يقرأ في الصلاة، فترك شيئاً لم يقرأه، فقال له رجل: «يا رسول الله! تركتَ آية كذا وكذا».

فقال رسول الله ﷺ: «هلاَّ أَذْكَرْتَنِيْها؟» «ذَكَرْتَنِيها» (٢).

وفي رواية: قال: «ظننتُ أنها قد نُسخَت».

قال: «فإنها لم تُنْسَخْ»(٣).

ففي هذا الحديث الشريف لم يقتصر النبي الكريم على إقرار تنبيهِ الصحابي إيّاه على ترك آية أثناء القراءة في الصلاة فحسب، بل حث على تنبيهه إذا نسى في وقته.

٢ \_ وروى الإمامان أبو داود وابن حبان عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما أنّ النبي ﷺ صلّى صلاة فقرأ فيها، فلُبِسَ عليه (٤). فلما انصرف قال

<sup>(</sup>١) (قال يحيى): أحد رواة الحديث.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب الفتح على الإمام في الصلاة، رقم الحديث (٢) من أبي داود، كتاب اللفظ له؛ والإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، كتاب الصلاة، باب ما يُكرَه للمصلِّي وما لا يُكْرَه، رقم الحديث ٢٢٤، ٢٢٢١. وقال عنه العلامة الشوكاني: «أخرجه أيضاً ابن حبان والأثرم». (نيل الأوطار ٣٧٣). وحسَّنه الشيخ الألباني (انظر: صحيح سنن أبي داود ١٧١١).

<sup>(</sup>٣) الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، كتاب الصلاة، باب ما يُكره للمصلّي وما لا يُكرَه، جزء من رقم الحديث ٢٢٤١، ١٣/٦.

<sup>(</sup>٤) (فلبِس عليه): قال ابن رسلان: «بفتح اللام والباء الموحدة المخففة، أي التبس واختلط عليه». قال: «ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ﴾. قال: «وفي بعض النسخ: بضم اللام وتشديد الموحّدة المكسورة. قال المنذري: «لبس بالتخفيف أي مع ضمً اللام وكسر الموحدة». (نقلاً عن عون المعبود ٣/١٢٣).

لأبي \_رضي الله عنه \_ «أصليت معنا؟».

قال: «نعم».

قال: «ما منعك؟»(١).

ففي هذا الحديث الشريف بيّن النبي الكريم عَلَيْ لأبي بن كعب رضي الله عنه أنه كان عليه تذكيره عَلَيْ حينما لُبِس عليه في القراءة. قال الإمام الخطابي: قلت: «معقول أنّه أراد به ما منعك أن تفتح عليّ إذ رأيتني قد لُبِسَ عليّ »(٢).

فصلَّى ركعتين، ثمَّ سلَّم، ثم سجد سجدتين »(٣).

ومما نجده في هذا الحديث الشريف أنّ النبي الكريم ﷺ نسي في الصلاة فنُبِّه على نسيانه، فأخذ بالتنبيه. صلوات ربي وسلامه عليه.

٤ ـ وروى الإمام ابن حبان عن حديث عبدالله بن سلام رضي الله عنه قصة زيد بن سعنة. ومما جاء فيها أنّه أخذ بمَجَامع قميص النبي ﷺ، وأغلظ له القول طالباً ما كان في ذمة النبي ﷺ قبل حلول الأجل بيومين أو ثلاثة. وشاهَدَ

(۱) سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب الفتح على الإمام في الصلاة، رقم الحديث ٩٠٣ من أبي داود، كتاب اللفظ له؛ والإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، كتاب الصلاة، باب ما يُكْرَه للمصلِّي وما لأيْكْرَه، رقم الحديث ٢٢٤٢، ٢/١٤-١٤، وقال عنه العلاَّمة الشوكاني: «أخرجه الحاكم وابن حبان، ورجال إسناده ثقات» (نيل الأوطار ٢/٣٧٣). وصححه الشيخ الألباني. (انظر: صحيح سنن أبي داود ١/١٧١).

<sup>(</sup>٢) معالم السنن ١/٢١٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب هل يأخذ الإمام إذا شك بقول الناس؟ رقم الحديث ٧١٥، ٢٠٥/٢.

ذلك عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فنظر إليه غاضباً، وقال له: «أي عدو الله! أتقول لرسول الله عليه ما أسمع، وتفعل به ما أرى؟ فوالذي بعثه بالحق لولا ما أحاذر فوته (١) لضربتُ بسيفي هذا عنقك، ورسول الله عليه ينظر في سكون وتؤدة، ثم قال: «إنا كنا أحوج إلى غير هذا منك يا عمر! أن تأمرني بحسن الأداء، وتأمره بحسن التباعة (٢)»(٣).

ومما نجد في هذا الحديث الشريف أنّ النبي ﷺ أمر عمر بن الخطاب رضى الله عنه بأن يأمره بحسن الأداء.

فإذا كان النبي ﷺ وهو سيد الأولين والآخرين يحثّ على تنبيهه إذا نسي، ويأمر بتذكيره إذا التبس عليه في القراءة، ويقبَل تنبيه من ينبِّهه على النسيان في الصلاة، ويأمر بأن يُؤمَر بحسن الأداء، فَلِمَ لا يُذكَّر من هو دونه إذا نسِيَ، ويُنبَّه إذا سها؟ ولِمَ لا يُؤمَر من هو دونه بالمعروف إذا تركه، ويُنهى عن المنكر إذا فعله؟

فإذا كان التأدُّب مع النبي عَلَيْهُ لا يمنع عن تذكيره وتنبيهه إذا سها، وأمره فكيف يُمْنَع من الاحتساب على غيره كائناً من كان، لأنّ جميع من سواه بما فيهم

<sup>(</sup>۱) (فوته): الفوت: السَبْق (انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر، مادة «فوت» ٣/ ٤٧٧).

<sup>(</sup>٢) (التباعة): طلب الدين. (هامش الإحسان إلى تقريب صحيح ابن حبان (٢) (١/ ٥٢٣).

<sup>(</sup>٣) الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، كتاب البر والإحسان، باب الصدق والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ذكر الاستحباب للمرء أنْ يأمر بالمعروف من هو فوقه ومثله ودونه في الدين والدنيا إذا كان قصده فيه النصيحة دون لتعيير، جزء من رقم الحديث ٢٢٨، ١/ ٥٢١ - ٥٢٥).

وقال عنه الحافظ المزي: «هذا حديث حسن مشهور في دلائل النبوة» (التهذيب ٧ / ٢٤٣ ـ ٢٤٧ نقلًا عن هامش الإحسان ١/ ٥٢٥).

الوالدن دونه في المنزلة.

هذا، وقد ترجم الإمام ابن حبان على الحديث السابق الذي فيه أمرُ النبي عمرَ بن الخطاب رضي الله عنه بأن يأمره بحسن الأداء بقوله: «ذكر الاستحباب للمرء أن يأمر بالمعروف من هو فوقه ومثله ودونه في الدِّين والدنيا إذا كان قصده فيه النصيحة دون التعبير »(١).

## (ح) عظّم حق الأبوين يقتضي الاهتمام البالغ بالاحتساب عليهما

إنّ الاحتساب لمصلحة من يؤمّرُ بالمعروف أو يُنْهَى عن المنكر، وذلك لأنّ تارك المعروف أو فاعلَ المنكر يعرّض نفسَه لسخط الله تعالى وعذابه حيث ترك ما أمر الله تعالى أو رسولُه على بنع عن فعله. الله تعالى أو رسولُه على بنالمعروف الذي تركه، وينهاه عن المنكر الذي فعله كي يسلم عن غضبِ الله تعالى وعقابه. قال الإمام الغزالي في تعريف الحسبة: «الحسبة عن منكر لحق الله، صيانة للمنوع عن مقارفة المنكر»(٢).

فبيّن رحمه الله تعالى أنّ هدف المحتسب من وراء احتسابه وقايةُ من يمنعه عن اتكاب المنكر.

فخلاصة الكلام أنّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لمنفعة من يُؤمَر بالمعروف ويُنهَى عن المنكر. وأحقٌ من تُراعى مصالحُهم وأولاهم الأبوان لما لهما من حق عظيم على الأولاد. ومما يدلّ على هذا ما رواه الإمام البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال: «يا رسول الله! من أحقّ الناس بحسن صحابتي؟»

قال: «أمّك».

<sup>(</sup>١) الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان ١/ ٥٢١.

<sup>(</sup>۲) إحياء علوم الدين ۲/۳۲۷.

قال: «ثم من؟».

قال: «أمّك».

قال: «ثم من؟».

قال: «أمّك».

قال: «ثم من؟».

قال: «أبوك» (١).

ويدل على هذا كذلك ما رواه الأئمة أحمد والبخاري وابن ماجه والحاكم عن المقدام بن معدي كرب رضي الله عنه أنّ رسول الله ﷺ قال: «إنّ الله يوصيكم بأمهاتكم (ثلاثاً). إنّ الله يوصيكم بآبائكم. إنّ الله يوصيكم بالأقرب فالأقرب»(٢).

وهذا يقتضي أن يكون الاهتمام بأمرِ الوالدين بالمعروف الذي تركاه، ونهيهما عن المنكر الذي فعلاه، أكثر وأشدّ وأعظم من غيرهما.

يقول الشيخ عمر السنامي مبيِّناً ضرورة الاحتساب على الأبوين: «واعلم أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يسقط بحق الأبوة والأمومة لأنّ النصوص مطلقة، ولأنّ في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر المنفعة للمأمور

(۱) صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب من أحقّ الناس بحسن الصحبة، رقم الحديث ۱۹۷۱، ۱۹۷۹.

<sup>(</sup>۲) المسند (۶/ ۱۳۲) (ط. المكتب الإسلامي)؛ والأدب المفرد، باب برّ الأقرب فالأقرب، رقم الحديث ۲۰، ص۳۷؛ وسنن ابن ماجه، أبواب الأدب، باب برّ الوالدين، رقم الحديث ۳۷۰۵، ۳۷۰۸، واللفظ له؛ والمستدرك على الصحيحين ۱۵۱/٤.

وصحّحه الشيخ الألباني. (انظر: صحيح سنن ابن ماجه ٢/ ٢٩٥؛ وسلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم الحديث ١٦٦٦، ٤٢٩/٠).

والمنهي، والأب والأم أحقُّ أن يوصل الولد إليهما المنفعة»(١).

وقال الشيخ محمد أحمد العدوي مبيّناً حكمة شرعيّة الاحتساب على الأب: "إنَّ الأب قد أحسن إلى ولده الاحسان كلَّه بتربيته والإنعام عليه، فكان من اللائق مكافأته على ذلك الإحسان، وإنّ أكبر الإحسان للأب دعوتُه إلى ما فيه سعادته، وإنقاذُه من النار»(٢).

ولنضرب مثالاً بتوفيق الله تعالى لإدراك ضرورة الاحتساب على الوالدين وأهميته. هناك حريق في غرفة الأبوين، وتكاد النار تمسهما بل تحرقهما وتأكلهما، وولدهما جالس في غرفة أخرى من المنزل. ماذا يجب على الولد تجاه أبويه في هذه الحالة؟ هل الولد الذي يبقى جالساً في غرفته تاركاً أبويه تأكلهما النار أدّى حق الأم التي حملته وهناً على وهن، وأرضعته حولين كاملين، وآثرتُه على نفسها في الشدائد والكرب؟ هل أدّى مثل هذا الولد حقّ والده الذي تحمّل المشاق لكسب ما يوفّر له به ما يحتاجه، وتجشّم الصعوبات لتربيته؟ هل سُيعَدُّ مثل هذا الولد باراً بأبويه؟ كلا، ورب الكعبة.

فالوالدان اللَّذان يتركان ما فرضه الله تعالى عليهما، ويفعلان ما حرّمه الله تعالى عليهما يقتربان من نار جهنم التي فضًلت على نار الدنيا بتسعة وتسعين جزءاً، كلّهن مثل حرها (٣). فماذا ينبغي أن يكون موقف ولد بار تجاه مثل هذين

<sup>(</sup>١) نصاب الاحتساب ص٨٩.

<sup>(</sup>٢) دعوة الرسل إلى الله تعالى ص٤٤.

<sup>(</sup>٣) روى الإمام البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ رسول الله قال: «ناركم جزء من سبعين جزءاً من نار جهنم» قيل: «يا رسول الله إن كانت لكافية». قال: «فضّلت عليهن بتسعة وستين جزءاً كلهن مثل حرّها». (صحيح البخاري، كتاب بدء الخلق، باب صفة النار وأنها مخلوقة، رقم الحديث ٣٢٦٥، ٢٠٠٠).

## الأبوين؟

وهل الولد الذي يراهما في هذه الحالة، ثم يجلس، ولا يسعى إلا وقايتهما من تلك النار بأمرِهما بأداء الواجبات وتركِ المحرّمات يُعَدُّ بارّاً بهما؟ كلا، ورب السموات والأرض.

## (ط) احتساب المر، على الأبوين يقوي احتسابه على الآخرين

إن الاحتساب على الأبوين أنفى للطعن في مَنْ أَمَرَ الناس بالمعروف وينهاهم ونهاهم عن المنكر. وذلك لأنّ الناس يراقبون من يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر. فإذا وجدوه يأمر أبويه بما يأمرهم به ، وينهاهما عما ينهاهم عنه قوي احتسابه لديهم ، وانتفى الطعن عنه حيث لم يفرّق بين القريب والبعيد في احتسابه . وقد أشار إلى هذا علماء الأُمة رحمهم الله تعالى . فعلى سبيل المثال قال الإمام الرازي في تفسير قوله تعالى : ﴿ فَلَا نَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَتَكُونَ مِنَ المُعَدَّبِينَ \* وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ اللّهَ قَرِيبَ ﴾ (١) : «بدأ \_ سبحانه وتعالى \_ بالرسول عليه فتو عده إنْ دعا مع الله إلها آخر ، ثم أمره بدعوة الأقرب فالأقرب، وذلك لأنّه إذا تشدّد على نفسه أولاً ، ثم بالأقرب فالأقرب ، لم يكن لأحد طعن البتة ، وكان قوله أنفع وكلامه أنجح » (٢) .

وقال الشيخ محمد أحمد العدوي مبيِّناً حكمة دعوة إبراهيم عليه السلام لأبيه: «ومن فوائد دعوة إبراهيم عليه السلام لأبيه أن يُقِيم الحجة على قومه، حتى لا يقولوا: لماذا يدع أقاربه في ضلالهم ويدعونا؟ أليس من اللائق أن لا يفرّق بين قريب وبعيد، إذا كان ما يقوله حقاً؟ فلكي تنقطع أعذارهم دعا أباه إلى

(١) سورة الشعراء/ الآيتان: ٢١٣، ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ٢٤/ ١٧٢.

عبادة الله وحده كما دعا قومه»(١).

ثم أضاف الشيخ العدوي قائلاً: "ولعل هذا هو السر في تكليف نبينا محمد على الله القربين قبل إنذاره لقومه، وقد صدع بالأمر، وأخذ يجمعهم ويخوفهم من الله، ويُريهم أنه لا يغني عنهم من عذاب الله شيئاً إذا هم خالفوه. وأخذ يقول: "يا عباس بن عبدالمطلب! لا أغني عنك من الله شيئاً، يا صفية عمة رسول الله على الا أغني عنكِ من الله شيئاً. ويا فاطمة بنت محمد على سليني ما شئتِ من مالي، لا أغني عنكِ من الله شيئاً ").

وهكذا لما أعلن رسول الله على خطبته بوادي عُرنة في حجة الوداع إبطال أعمال الجاهلية بدأ بإبطال ما كان يخصُ أقاربَه وعمّه العباس بن عبدالمطلب رضي الله عنه. فقد روى الإمام مسلم عن جابر رضي الله عنه قال: «فأتى (عَلَيْ ) بطن الوادي (٤) ، فخطب الناس فقال: «إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا، ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدميّ موضوع، ودماء الجاهلية موضوعة، وإن أول دم أضعه من دمائنا دم ابن ربيعة بن الحارث (٥) كان مسترضعاً في بني سعد فقتلته هذيل. وربا الجاهلية موضوع ، وأول ربا أضع ربانا، رباعباس بن عبدالمطلب فإنه موضوع كله (١٠).

<sup>(</sup>١) دعوة الرسل إلى الله تعالى ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر تخريج الحديث في ص١٢ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٣) دعوة الرسل إلى الله تعالى ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) (بطن الوادي): هو وادي عُرَنة. (هامش صحيح مسلم ١/٨٨٩).

<sup>(</sup>٥) (ابن ربيعة بن الحارث). والحارث هو ابن عبدالمطَّلِب. (انظر: شرح النووي ٨/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، جزء من رقم الحديث ١٤٧ (١٢١٨)، ٢/ ٨٨٦\_٨٨٩.

ونجد في هذه الخطبة أنّ مِنْ أولِ أعمالِ الجاهلية التي أبطلها رسول الله عنه. عَيْا لِي عَلَم العباس رضي الله عنه.

قال الإمام النووي تعليقاً على قوله ﷺ: «ألا كل شيء . . . فإنه موضوع كله»: «في هذه الجملة إبطال أفعال الجاهلية وبيوعها التي لم يتصل بها قبض، وأنه لا قصاص في قتلها، وأنَّ الإمام وغيره ممن يأمر بمعروف أو ينهى عن منكر ينبغى أن يبدأ بنفسه وأهله فهو أقرب إلى قبول قوله»(١).

فخلاصة القول أن احتساب المرء على أبويه، بل البدء بالاحتساب عليهما مما يقوي احتسابه على الآخرين، ويساعد على نفي الطعن عنه. والله تعالى أعلم.

# (ك) منزلة الأبوين في الأسرة تقتضي العناية الفائقة بالاحتساب عليهما

مما لا شك فيه أن لأصحاب المنزلة أثراً على من دونهم من أتباعهم في الإقبال على الخير والإعراض عنه. ولذا كان الأنبياء والرسل السابقون وسيدهم نبينا الكريم صلوات ربي وسلامه عليه وعليهم يهتمون بدعوة الرؤساء والزعماء والكبار.

وإن للأبوين في الأسرة مكانة لا تُنكر. فكما في فعلهما المعروف وتركهما المنكر دعوة قوية صامتة لأفراد الأسرة إلى فعل المعروف واجتناب المنكر، وهكذا فإنَّ في تركهما المعروف وفعلهما المنكر حثًّا قويًّا لهم على ترك المعروف وإتيان المنكر. ولنعم ما قيل في هذا الصدد:

إذا كان رب البيت بالدف ضارباً فشيمة أهل البيت كلهم الرقص ويتجلّى هذا كذلك في ما توصّلت إليه بعض الدراسات أنّ من أسباب

<sup>(</sup>١) شرح النووي ٨/ ١٨٢.

تعاطي الشباب للمخدّرات تعاطي آبائهم للمخدرات، وتعاطي أمهاتهم المهدئات (١).

وإنّ هذا يقتضي أن يكون الاهتمام بأمرِ الوالدين بالمعروف الذي تركاه، ونهيهما عن المنكر الذي فعلاه أكثر حتى لايرتكب أفراد الأسرة الآخرون المخالفات الشرعية متأثرين بهما.

\* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) انظر: التدابير الواقية من المخدرات في الإسلام (رسالة الدكتوراه) للدكتور فيصل بن جعفر بالي حيث ذكر: أنه جاء في دراسة الدكتواره سلوى علي سليم الميدانية عن تعاطي الشباب للمخدرات في مصر أنَّ ٦٨٪ من الشباب المدمنين قالوا: «إنّ الأب هو الذي يتعاطى المخدرات، و٢٠٪ من الشباب قالوا: إنّ الأم هي التي تتعاطى للمهدئات». (ص١٤٧).

## الهبحث الثاني درجات الاحتساب على الوالدين وآدابه

#### نهميد:

تجلّى بفضل الله تعالى فيما سبق ذكره مشروعيَّة الاحتساب على الأبوين. ولكن هناك درجات للاحتساب، فهل للولدِ أَنْ يحتسب على والديه بجميع تلك الدرجات أو ببعضها دون غيرها؟ وما الآداب التي لابد من مراعاتها عند الاحتساب عليهما؟

هذا ما سأسعى إلى التحدُّث عنه بتوفيق مولاي العليم الحكيم عز وجل في هذا المبحث، وذلك من خلال العناوين التالية:

- (أ) «التعريف» و «النهى بالوعظ والنصح والتخويف بالله تعالى».
  - (ب) هل للولد أن يحتسب على الوالدين بالتعنيف؟
  - (جـ) هل للولد أن يغيّر المنكر المتعلِّق بالأبوين باليد؟

## (أ) «التعريف» و «النهي بالوعظ والنصح والتخويف بالله تعالى»

للولد أن يحتسب على أبويه بدرجة «التعريف». والمراد «بالتعريف»: الإخبار بأنَّ ما تُركَ كان يجب أو ينبغي فعلُه، وأما ما فُعِلَ يجب أو ينبغي تركُه.

وللولد كُذلك أن يحتسب على والديه بدرجة «النهي بالوعظ، والنصح والتخويف بالله». والمراد بهذه الدرجة: الأمرُ بالمعروف الذي تُرِكَ، أو النهيُ عن المنكر الذي فُعِل ببيان ما يترتب على مخالفة الشرع من حرمان وخسران في الدُّنيا والآخرة، وتعرض العاصي لغضب الله تعالى وسخطه ونقمته وعقابه.

ومن آداب الاحتساب بهاتين الدرجتين على الوالدين أن يكون بلطف ولين ورفق من غير عنف ولاغضب، ومما يدلّ على هذا ما يلي:

وما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْ مُ أُمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفَصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ١ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي

<sup>(</sup>۱) انظر تفصيل هذا في كتابي: «من صفات الداعية: اللين والرفق» من ص١١ إلى ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء/ الآيتان: ٢٣، ٢٤.

مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا ۚ وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ ثُمَّ إِلَى مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ مُرْجِعُكُمْ فَأُنْبِتُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

٢ - جعل الله تعالى لنا أسوة حسنة في خليله إبراهيم عليه الصلاة والسلام. وأمر نبيّنا الكريم عليه الناع ملته، فقد قال عز من قائل: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ النَّيْعُ مِلَةَ إِثْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ (٢) وأمرنا بهذا كذلك حيث قال عزّ وجلّ ﴿ قُلُ صَدَقَ اللّهُ فَاتَبِعُوا مِلّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ (٣) فعلينا أن نتأسى بخليل الرحمن إبراهيم عليه السلام في احتسابه على أبيه، حيث قام به بلطف ورفق وإظهار الشفقة والرحمة عليه كما جاء هذا في قوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرُ فِي الْكِنْكِ إِبْرَهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا وَالرحمة عليه كما جاء هذا في قوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرُ فِي الْكِنْكِ إِبْرَهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا عَلَيْهُ إِنَّ أَمْ مَا لَا يَسْمِعُ وَلَا يُبْعِمُ وَلَا يُغِنِي عَنكَ شَيّعًا \* يَتَأَبَتِ إِنِي قَدْ جَآءَ فِي مِرَى الْقِيْدِ مَا لَمْ يَأْتِكُ فَأَتَبِعْنَى آلْكِنْكِ إِنْرَهِيمَ لَهُ لَا يَشْمُ وَلا يُتَعِنّى أَن يَمَسَكُ عَذَابٌ مِن الرَّحْمَنِ فَتكُونَ جَآءَ فِي مَلَى اللّهَ يَعْلَى اللّهَ يَعْلَى اللّهَ عَلْهُ وَاللّهُ وَيَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ الللللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ عَلَى اللللللّهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الل

وقد تجلّى رفق إبراهيم عليه الصلاة والسلام في احتسابه على أبيه في عدة أوجه، منها ما يلي:

١ \_ صدَّر كل نصيحة بقوله ﴿ يَتَأْبَتِ ﴾ مذكِّراً والده برابطة الأبوة التي هي من أقوى الروابط، ومن شأنها أن تجعل كلا الطرفين جدَّ حريص على مصلحة صاحه.

٢ \_ طلب من والده أن يتدبّر في فعله حيث كان يعبد ما لا يسمع ولا يبصر ولا

<sup>(</sup>۱) سورة لقمان/ الآيتان: ۱۵\_۱۸.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل/ جزء من الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران/ جزء من الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) سورة مريم/ الآيات: ٤١ ـ ٤٧.

يغني عنه شيئاً.

- " \_ لم يصف والدَه بالجهل المفرط، ولا نفسَه بالعلم الفائق، بل بيَّن بأدب أنَّ معه طائفة من العلم، ليس مع أبيه منه شيء.
- ٣ أخبر أباه أنَّ إعراضه عن توحيد الله تعالى بالعبادة ليس إلا بسبب اتباعه الشيطان الذي هو عدوله.
- ٥ ـ لم يقل لأبيه أن عذاب الله تعالى لاحق له، لاصق به، بل أخبر بأدب رفيع أنه يخشى أن يصيبه عذاب من الرحمن.

وفي هذا يقول العلامة الزمخشري: انظر حين أراد أن ينصح أباه ويعظه فيما كان متورطاً فيه من الخطأ العظيم والارتكاب الشنيع، من الغباوة التي ليس بعدها غباوة، كيف رتب الكلام معه في أحسن اتساق، وساقه أرشق مساق مع استعمال المجاملة واللطف والرفق واللين والأدب الجميل والخلق الحسن، وذلك أنه طلب منه أولاً العلة في خطئه.

ثم ثنى بدعوته إلى الحق مترفّقاً به متلطِّفاً فلم يسِم أباه بالجهل المفرط ولا نفسَه بالعلم الفائق، ولكنه قال: إنَّ معي طائفة من العلم وشيئاً منه ليس معك، وذلك علم الدلالة على الطريق السويّ فلا تستنكف. وهب أني وإياك في مسير، وعندي معرفة بالهداية دونك فاتبعني أنجك من أن تضلَّ وتتيه.

ثم ثلَّث بتثبيطه ونهيه عما كان عليه بأنّ الشيطان الذي استعصى على ربك الرحمن الذي جميع ما عندك من النعم من عنده، وهو عدوك الذي لا يريد بك إلا كل هلاك وخزي ونكال، وعدو أبيك آدم عليه السلام وأبناء جنسك كلهم، وهو الذي ورطك في هذه الضلالة، وأمرك بها وزيَّنها لك.

ثم ربَّع بتخويفه سوء العاقبة وبما يجرّه ما هو فيه من التبعة والوبال، ولم يخل ذلك من حسن الأدب حيث لم يصرِّح بأنَّ العقاب لا حق له، وأنَّ العذاب لاصق به، ولكنه قال: ﴿ أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ ﴾ فذكر الخوف والمس، ونكَّر

العذاب.

وصدَّر كل نصيحة من النصائح الأربع بقوله ﴿ يَنَأَبَتِ ﴾ توسلاً إليه واستعطافاً (١).

٣ ـ ويدلّ كذلك على أن يكون الاحتساب على الوالدين بلين ورفق ما نجده من لطف ورأفة في احتساب النبي الكريم على عمّيه أبي طالب والعباس رضي الله عنه. فقد خاطب النبي الكريم على عمه أبا طالب عند أمره إياه بأن يقول (لا إله إلا الله) بقوله: «يا عم! قل لا إله إلا الله كلمة أشهد لك بها عند الله» (٢).

فصدَّر النبي الكريم ﷺ خطابَه لعمه أبي طالب بقوله: (يا عم) مذكِّراً إياه بالرابطة التي تربطه معه، ومن مقتضيات هذه الرابطة أن لا يأمره إلا بما فيه سعادته العاجلة والآجلة.

وهكذا لما نهى النبي الكريم ﷺ عمَّه العباس رضي الله عنه عن تمني الموت خاطبه بقوله: «لا تتمنَّ الموت يا عمَّ رسول الله ﷺ فإنك... الحديث»(٣).

## (ب) هل للولد أن يحتسب على الوالدين بالتعنيف؟

نجد أن كثيراً من العلماء صرّحوا أنه ليس للوالد أن يحتسب على أبويه بالتعنيف. فعلى سبيل المثال قال الإمام الغزالي: «وليس له (الولد) الحسبة بالسب والتعنيف والتهديد، ولا بمباشرة الضرب» (٤٠).

<sup>(</sup>۱) تفسير الكشاف ۲/ ٥١٠ - ٥١١ باختصار. وانظر كـذلـك تفسير البيضاوي ٢/ ٢٣-٣٣، وتفسير أبي السعود ٥/ ٢٦٧، وتفسير روح المعاني ٩٧/١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفصيل الحديث وتخريجه في ص٢٠ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٣) انظر تفصيل الحديث وتخريجه في ص٢٠١٠ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين ٢/٣١٨.

وأثار الإمام الغزالي بنفسه سؤالاً على كلامه هذا حيث قال: «فإن قيل: من أين قلتم: ليس له الحسبة بالتعنيف والضرب والإرهاق إلى ترك الباطل، والأمرُ بالمعروف والنهيُ عن المنكر في الكتاب والسنة ورد عاماً من غير تخصيص؟

وأما النهي عن التأفيف والإيذاء فقد ورد، وهو خاص: فيما لا يتعلَق بارتكاب المنكرات»(١).

ثم أجاب الإمام الغزالي عن هذا السؤال بنفسه بقوله: «فنقول»: قد ورد في حق الأب على الخصوص ما يوجب الاستثناء من العموم إذ لا خلاف أنّ الجلاد ليس له أن يقتل أباه في الزنا حداً، ولا له أن يباشر إقامة الحد عليه، بل لا يباشر قتل أبيه الكافر. بل لو قطع يده لم يلزمه قصاص، ولم يكن له أن يؤذيه في مقابلته، وقد ورد في ذلك أخبار وثبت بعضها بالإجماع.

فإذا لم يجز له إيذاؤه بعقوبة هي حق على جناية سابقة، فلا يجوز له إيذاؤه بعقوبة هي منع عن جناية مستقبلة متوقعة بل أولى "(٢).

وقال الشيخ عبدالقادر عودة: «فأما الوالدان فليس للولدِ عليهما إلا التعريف ثم النهي بالوعظ والنصح، وليس له أن يعنِّفهما أو يهدِّدهما أو يضربهما»(٣).

وقال الشيخ عبد العزيز الراجحي: «وليس للولد مقابلة والده بالتخويف، ولا بالتهديد، ولا بالضرب، ولا بالسب، ولا بالتعنيف، ولا بتخشين الكلام، وذلك لأنَّ الوالد له على ولده حق عظيم، وقد قرن الله حقَّه بحق الوالدين في قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبَالُوَلِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ (٤) وأمر

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين ٢/٣١٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٢/ ٣١٨.

<sup>(</sup>٣) التشريع الجنائي الإسلامي ١/٩٠٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء/ جزء من الآية: ٢٣.

بالإحسان إلى الوالدين وإن كانا كافرين مع عدم طاعتهما في الشرك، فقال تعالى: ﴿ وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِ الدُّنْيَامَعْرُوفَا أَوَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ ﴾ (١) (٢).

فعلى سبيل المثال قال الإمام الرازي: «لعلّه أصرَّ (آزر) على كفره، فلأجل الإصرار استحقّ ذلك التغليظ والله أعلم»(٤).

وقال العلامة نظام الدين النيسابوري: «والتغليظ من إبراهيم عليه السلام إنما كان لأجل إصرار أبيه على الكفر»(٥).

وقال الحافظ ابن كثير: «والمقصود أنّ إبراهيم عليه السلام وعظَ أَباه في عبادة الأصنام، وزجره عنها، ونهاه، فلم ينته»(٦).

وقال القاضي أبو السعود: ﴿ إِنَّ أَرَىٰكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالِ ثُمِينِ ۞ ﴾ والجملة تعليل للإنكار والتوبيخ»(٧).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان/ جزء من الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) القول البين الأظهر في الدعوة إلى الله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص٥٧ \_ ١٨٠، وانظر أيضاً: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر للسيد جلال الدين العَمري ص١٩٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام/ الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٤) التفسير الكبير ١٣/ ٤٠.

<sup>(</sup>٥) غرائب القرآن ورغائب الفرقان ٧/ ١٣٩.

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن كثير ٢/ ١٦٨.

 <sup>(</sup>٧) تفسير أبي السعود ٣/١٥١. وانظر كذلك: "فتح البيان في مقاصد القرآن"
 للشيخ صديق حسن خان ٣/١٨٧.

ونقل العلامة جمال الدين القاسمي عن بعض مفسِّري الزيدية قوله: «وتدلّ هذه الآية على أنّ النصيحة في الدين والذمَّ والتوبيخَ لأجله ليس من العقوق كالهجرة»(١).

وقال الشيخ ابن عاشور: «الاستفهام في ﴿ أَتَتَخِذُ أَصَّنَامًا اللهَ أَ ﴾ استفهام إنكار وتوبيخ. والظاهر أنّ المحكي في هذه الآية موقف من مواقف إبراهيم عليه السلام مع أبيه، وهو موقف غلظة، فيتعيَّن أنه كان عندما أظهر أبوه تصلباً في الشرك، وهو ما كان بعد أن قال له أبوه: ﴿ لَمِن لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمُنَكُ ﴾، وهو غير الموقف الذي خاطبه فيه بقوله: ﴿ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمُعُ وَلَا يُبْصِرُ ﴾ الآيات في سورة مريم »(٢).

وقال الشيخ ابن عاشور أيضاً: «ومباشرته إياه بهذا القول الغليظ كانت في بعض مجادلاته لأبيه بعد أن تقدّم له بالدعوة بالرفق، كما حكى الله عنه في موضع آخر: ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِي قَدْ جَآءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَبِعْنِي آهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴾ \_ إلى قوله \_: ﴿ سَلَنُمُ عَلَيْكُ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَفِي ۖ أَيْتُمُ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾ .

فلما رأى تصميمه على الكفر سلك معه الغلظة استقصاءً لأساليب الموعظة لعل بعضها أن يكون أنجح في نفس أبيه من بعض، فإن للنفوس مسالك، ولمجال أنظارها ميادين متفاوتة، ولذلك قال الله تعالى لرسوله ﷺ: ﴿ اَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِاللَّتِي هِيَ أَحْسَنَ ﴾ (٣) وقال له في موضع آخر: ﴿ وَاعْلُظْ عَلَيْمٍ ﴾ (٤).

فحكى الله تعالى عن إبراهيم عليه السلام في هذه الآية بعض مواقفه مع

<sup>(</sup>۱) تفسير القاسمي ٦/٥٨٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير التحرير والتنوير ٧/ ٣١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل/ جزء من الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة التحريم/ جزء من الآية: ٩.

أبيه، وليس في ذلك ما ينافي البرّ به لأنّ المجاهرة بالحق دون سب ولا اعتداء لا تنافي البرّ<sup>(١)</sup>.

وعلى خلاف ما ذهب إليه هؤلاء المفسرون يرى الشيخ محمد رشيد رضا أنه لا توجد غلظة في احتساب إبراهيم عليه السلام على والده، فقد قال رحمه الله تعالى: والتعبير عنها بالضلال ليس فيه سب ولا جفاء ولا غلظة، كما زعم من استشكله من الولد للوالد، وقابله بأمر الله تعالى لموسى وهارون عليهما السلام \_أن يقولا لفرعون قولاً ليناً. وأجاب عنه أنه حسن للمصلحة كالشدة في تربية الأولاد أحياناً.

فالصواب أنَّ التعبير بالضلال البيِّن هنا بيانٌ للواقع باللفظ الذي يدلّ عليه لغة كقوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَاّلًا فَهَدَىٰ ﴾ (٢) وكقولك عمن تراه منحرفاً عن الطريق الحسى: إنْ الطريق من هنا، فأنت حائد أو ضال عنه (٣).

إضافة إلى ذلك، يُسْتَدَلِّ على الاحتساب بالتعنيف على الوالدين باحتساب عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي ابن سلول على أبيه حيث قال له: «والله! لا تنقلب حتى تُقِرّ أنك الذليل، ورسول الله ﷺ العزيز »(٤).

## عُلِصة الَّراء :

وخلاصة ما سبق ذكره أنَّ هناك رأيين في مسألة الاحتساب بالتعنيف على الوالدين، وهما:

- (أ) عدم جواز الاحتساب بالتعنيف على الوالدين.
- (ب) جواز الاحتساب بالتعنيف على الوالدين في بعض الأحوال.

(١) تفسير التحرير والتنوير ٧/ ٣١٤ باختصار

<sup>(</sup>۲) سورة الضحى/ الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير المنار ٧/ ٥٥٤ باختصار.

<sup>(</sup>٤) انظر: الحديث كاملاً وتخريجه في ص١٩١ ٢ من هذا البحث.

وقبل البدء في مناقشة هذين الرأيين أرى من المناسب ذكر خلاصة أدلة الطرفين في هذا المقام.

أما خلاصة أدلة من يرى عدم جواز الاحتساب بالتعنيف على الوالدين فمنها ما يلي:

- 1 ـ لا يجوز للولد إيذاء الوالد بعقوبة هي حق على جناية سابقة. فليس له أن يباشر إقامة الحد على أبيه ، ولا يُقاد الوالِدُ بالولد. فكيف يجوز له أن يؤذيه بالاحتساب عليه بالتعنيف ، وهي عقوبة للمنع عن جناية مستقبلة متوقعة؟ وهذا خلاصة ما استدل به الإمام الغزالي .
- ٢ ـ للوالد حق عظيم على وَلدِه كما دلّت عليه النصوص. ومن مقتضيات هذا
  الحق أن لا يُحْتَسب عليه بالتعنيف من قبل الولد. وهذا ما استدلّ به الشيخ
  عبدالعزيز الراجحى.
- ٣- لا دلالة في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِنْرَهِيمُ لِأَبِيهِ عَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا عَالِهَةً إِنِّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَكَلِ مُّبِينٍ ﴾ على احتساب إبراهيم عليه السلام على أبيه بالغلظة، حيث لم يرد التعبير بالضلال المبين للدلالة على التعنيف في الاحتساب، بل لبيان الواقع باللفظ الذي يدلّ عليه. وهذا ملخص ما ذكره الشيخ محمد رشيد رضا.

وأما خلاصة أدلة من يرى جواز الاحتساب بالتعنيف على الوالدين في بعض الأحوال فمنها ما يلى:

- ١ حتسب خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام على والده بالتعنيف لَمَّا لم
  يستفد من احتسابه باللين والرفق، وأصرّ على كفره.
- ٢ ـ احتسب عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي بن سلول على أبيه بالشدة
  والقسوة لَمَّا أساء الأدب مع النبي ﷺ.

#### مناقشة الأدلة:

وأما مناقشة أدلة من يرى أنّه لا يجوز الاحتساب بالتعنيف على الوالدين فهي كما يلي:

- ا \_ ما ذكره الإمام الغزالي من أنّه لا يجوز للولد إيقاع العقوبة على والده لمنعه عن جناية مستقبلة متوقعة قياساً على عدم جواز إيذاء الولد أباه بسبب جناية سابقة ، أرى \_ والله تعالى أعلم بالصواب \_ أنّ القياس فيه نظر لأنّه يتوقّف على أن يكون الاحتساب بالتعنيف عقوبة ، والحق \_ وربي عزّ وجلّ أعلم بالصواب \_ أنّه ليس بعقوبة ، بل هو محاولة من الولد \_ بعد فشل محاولات أخرى من تعريف ، ونهي بالوعظ ، وتخويف بالله تعالى \_ لإبعاد والده عما يعرّضه لسخط الخالق عزّ وجلّ وغضبه ، وعقوبته في الدنيا والآخرة . وهل من المعقول أن تسمّى معالَجةُ المريض بالعلاج المرّ أو بالعملية الجراحية عقوبة له؟ كلا ، ورب الكعبة .
- ٢ ما ذكره الشيخ الراجحي من أنّ عظيم حق الوالدين يقتضي الامتناع عن الاحتساب عليهما بالتعنيف، أرى والله تعالى أعلم بالصواب أنّ الاحتساب بالتعنيف ليس منبعُه إهمالَ حقهما وإضاعته؛ بل باعثُه الحرصَ الشديد على وقايتهما من بطش الجبار عزّ وجل. وهذا هو الرعاية الحقة لحقهما.
- ٣ ـ وما ذكره الشيخ محمد رشيد رضا في تفسير قوله عز وجل: ﴿ إِنِّ آرَنكَ وَوَ مَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ أنه ليس فيه تعنيف ولا غلظة، بل فيه بيان للواقع باللفظ الذي يدل عليه ـ فأرى ـ والله تعالى أعلم بالصواب ـ أن فيه تكلّفاً. فظاهر الآية يدل على أنّ إبراهيم عليه السلام احتسب على والده بالتعنيف. وأما مناقشة أدلة من يرى جواز الاحتساب بالتعنيف على الوالدين في بعض الأحوال فأرى ـ والله تعالى أعلم ـ أنّ ما ذكروه من احتساب إبراهيم عليه السلام على أبيه بالتعنيف هو الذي يدلّ عليه ظاهر الآية، وماذكروه من استخدام السلام على أبيه بالتعنيف هو الذي يدلّ عليه ظاهر الآية، وماذكروه من استخدام

عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي الشدّة في الاحتساب على أبيه هو ما يدلّ عليه ما جاء في الرواية.

فعلى ضوء ما سبق هل للولد أن يحتسب على أبويه بالتعنيف؟

أرى \_ والله أعلم بالصواب \_ أنه لا بد من مراعاة التفصيل التالي عند الاحتساب على الوالدين:

أولاً: إن الأصل في الاحتساب الابتعاد عن التعنيف حتى مع عامة الناس، فمع الأبوين من باب أولى. فلا يبدأ معهما في الاحتساب إلا بالتعريف والنهي بالوعظ والنصح والتخويف بالله تعالى، وكل ذلك برفق ولين ولطف وأدب وتواضع.

ثانياً: وفي حالة عدم استجابة الوالدين للاحتساب بما سبق ذكره هل للولد أن يلجأ إلى التعنيف؟ ففيه تفصيل:

ا \_ إن كان الأبوان من الكفار، وكان المنكر المقصودُ الاحتسابَ عليه شركاً أو سباً للنبي الكريم ﷺ فله أن يحتسب عليهما بالتعنيف كما فعل خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام، وعبدالله رضى الله عنه بن عبدالله بن أبي.

٢ ـ وإن كانا مسلمَيْن وكان المنكر المرادُ الإِنكارَ عليه غير الشرك والسبّ للنبي ﷺ فلعلّ اللجوء إلى الاحتساب بالتعنيف يكون في نطاق ضيق حداً.

ثالثاً: من المعروف أن من آداب الاحتساب بالتعنيف على عامة الناس \_ كما ذكره الإمام الغزالي (١) \_ أن لا ينطق إلا بالصدق ولا يسترسل فيه فيطلق لسانه الطويل بما لا يحتاج إليه، بل يقتصر على قدر الحاجة، فمراعاة هذا الأدب عند اللجوء إلى الاحتساب بالتعنيف على الوالدين من باب أولى، وبعناية فائقة

<sup>(</sup>١) انظر: إحياء علوم الدين ٢/ ٣٣١.

جداً.

رابعاً: يجب على الولد مراعاة ما يترتب على احتسابه بالتعنيف. فإن كان الذي يفوتُ من المصالح أو يحصلُ من المفاسد أكثر، لم يكن له أن يحتسب بالتعنيف بل يكون محرَّماً.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية مبيّناً القاعدة التي تُتبّع في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: "إنّ الأمر والنهي \_ وإن كان متضمناً لتحصيل مصلحة ودفع مفسدة \_ فيُنظر في المعارض له، فإن كان الذي يفوت من المصالح أو يحصل من المفاسد أكثر، لم يكن مأموراً به، بل يكون محرّماً، إذا كانت مفسدته أكثر مصلحته (١).

والله تعالى أعلم بالصواب.

# (ج) هل للولد أن يغيِّر المنكر المتعلِّق بالأبوين باليد؟

أثار الإمام أبو حامد الغزالي هذا السؤال، ثم أجاب عنه، فقد قال رحمه الله تعالى: «وهل له (للولد) الحسبة بالرتبة الثالثة (تغيير المنكر باليد) حيث تؤدى إلى أذى الوالد وسخطه؟».

هذا فيه نظر، وهو بأنْ يكسر مثلاً عوده، ويريق خمره، ويحلَّ الخيوط عن ثيابه المنسوجة من الحرير، ويرد إلى الملاك ما يجد في بيته من المال الحرام الذي غصبه أو سرقه، أو أخذه عن إدرار رزق من ضريبة المسلمين \_ إذا كان

<sup>(</sup>۱) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص ۲۱. ولنبينا الكريم صلوات ربي وسلامه عليه مواقف كثيرة تجلّت فيها مراعاته كلله لهذه القاعدة. انظر بعض تلك المواقف المباركة في كتابي: "من صفات الداعية: مراعاة أحوال المخاطبين" من ص ۸۷ ـ ۱۰۰. وقد ثبت عن سلف الأمة كذلك مراعاة هذه القاعدة. انظر بعض مواقفهم في المرجع السابق من ص ١٤٢ إلى ص ١٤٩. وانظر أيضاً كتابي: "من صفات الداعية: اللين والرفق" ص ٥٩ ـ ٠٠.

صاحبه معيَّناً \_، ويبطل الصور المنقوشة على حيطانه والمنقورة في خشب بيته ، ويكسر أواني الذهب والفضة ، فإنّ فعلَه في هذه الأمور ليس يتعلق بذات الأب بخلاف الضرب والسب ، ولكنّ الوالد يتأذّى به ، ويسخط بسببه ، إلا أنّ فعلَ الولدِ حق ، وسخط الأب منشؤه حبه للباطل وللحرام ، والأظهر في القياس أنه يثبت للولد ذلك ، بل يلزمه أن يفعل ذلك »(١).

ونستفيد مما ذكره الإمام الغزالي أنّ للولد أن يحتسب على أبيه بتغيير المنكر المتعلّق بأبيه، حتى ولو تأذى بذلك أبوه وسخط بسببه. ولم يقف الإمام الغزالي عند هذا، بل يرى أن هذا يلزم الولد أن يفعله.

ولكن مع هذا، ذكر الإمام الغزالي بعد كلامه السابق ما يدلّ على النظر إلى قُبح المنكر المتعلِّق بالوالد، وإلى ما يترتب على تغيير الولد إيّاه باليد. فقد قال رحمه الله تعالى: «ولا يبعد أنْ ينظر فيه إلى قبح المنكر وإلى مقدار الأذى والسخط. فإن كان المنكر فاحشاً وسخطه عليه قريباً كإراقة خمر من لا يشتدُ غضبه فذلك ظاهر. وإن كان المنكر قريباً والسخط شديداً كما لو كانت له آنية من بلور أو زجاج على صور حيوان، وفي كسرها خسران مال كثير، فهذا مما يشتد فيه الغضب، وليس تجري هذه المعصية مجرى الخمر وغيره فهذا كله مجال النظر»(٢).

هذا، وقد أثار الإمام أحمد بن محمد المقدسي سؤالاً حول شرعية احتساب الولد على الوالد، والعبد على السيد، والزوجة على الزوج، والرعيَّة على الوالي، ثم أجاب عنه بنفسه. فقد قال رحمه الله تعالى: «فإن قيل هل تثبت الحسبة للولد على الوالد، والعبد على السيد، والزوجة على الزوج، والرعية

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين ٢/٣١٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٢/٣١٨.

## على الوالي؟

قلنا: أصل الولاية ثابت للكل. وقد رتبنا للحسبة خمس مراتب: فللولد من ذلك الحسبة بالتعريف، ثم بالوعظ والنصح باللطف. وله من الرتبة الخامسة أن يكسر العود، ويريق الخمر ونحو ذلك. وهذا الترتيب ينبغي أن يجري في العبد والزوجة.

وأما الرعيّة مع السلطان، فالأمر فيه أشد من الولد، فليس معه إلا التعريف والنصح»(١).

ونستفيد مما قاله الإمام أحمد بن محمد المقدسي أنّ للولد أن يغير المنكر المتعلِّق بوالده باليد .

وقال الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله الراجحي: «وللولد تغيير المنكر على والده إن لم يحصل بسبب ذلك مفسدة أكبر، أو ضرر عليه في نفسه أو ماله أو أهله، وذلك لأنَّ حق الله تعالى مقدَّم على حق الوالد، ولا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. فالولد يغيِّر المنكر على والده بيده مع القدرة وعدم المفسدة، ومع ذلك يستعمل معه التلطف في الخطاب والترحم عليه، والدعاء له، وبيان ضرر المعصية حتى يهدأ والده ويسكن إليه، ويعلم أنّ قصد ابنه محض النصح له والشفقه عليه، والغيرة لله ولمحارمه»(٢).

ومما نستفيده من كلام الشيخ الراجحي ما يلي :

١ \_ للولد تغيير المنكر على والده بيده إذا لم يحصل بسبب ذلك مفسدة أكبر أو ضرر عليه في نفسه أو ماله أو أهله. ويستعمل الولد عند تغيير المنكر

(۱) مختصر منهاج القاصدين ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) القول البيِّن الأظهر في الدعوة إلى الله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص٧٩ \_ ٨٠.

على والده باليد اللين والرفق، ويدعو لوالده، ويبيِّن له ضرر المعصية عليه كي يتيقّن أن الولد لا يقصد من وراء احتسابه إلا النصح له.

ومما يدل على شرعية تغيير الولد المنكر المتعلق بالوالد باليد ما أخبره الله تعالى عن كسر إبراهيم عليه السلام الأصنام التي كان يعبدها والده وقومه. قال عزّ من قائل: ﴿ إِذْقَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَلَاهِ التّمَاثِيلُ ٱلَّتِي أَنتُمْ هَا عَكِمُونَ \* قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا لَهَا عَبِدِينَ \* قَالُواْ أَجِئْتَنَا بِاللّهِ عَلَيْ فَصَلَالِ ثُمِينِ \* قَالُواْ أَجِئْتَنَا بِالْحَقِّ ءَابَاءَنَا لَهَا عَبِدِينَ \* قَالُ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَءَابَا وَحُكُمْ فِي ضَلَالٍ ثُمِينِ \* قَالُواْ أَجِئْتَنَا بِاللّهِ عَلَى ذَلِكُمْ مِنَ اللّهِ عِينَ \* قَالُ اللّهُ عَلَى ذَلِكُمْ مِنَ اللّهِ عِينَ \* قَالَ بَل رَبُّكُمْ رَبُّ السّمَونِ وَالْأَرْضِ الّذِي فَطَرَهُرَ وَأَنا عَلَى ذَلِكُمْ مِنَ الشّهِدِينَ \* وَتَاللّهُ لَلّهُ عَلَى ذَلِكُمْ بَعْدُ أَن تُولُواْ مُدْبِرِينَ \* فَجَعَلَهُمْ جُذَدًا إِلّا الشّهَ عِينَ \* وَتَاللّهُ يَرْجِعُونِ ﴾ (١).

قال الشيخ ابن عاشور في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَتَاللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنْكُمُ مَا يَعْيِر المنكر بِالقول إلى بَعْدَ أَن تُولُوا مُدْبِرِينَ ﴾ ثم انتقل إبراهيم عليه السلام من تغيير المنكر بالقول إلى تغييره باليد معلناً عزمه بقوله: ﴿ وَتَاللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُمُ بَعْدَ أَن تُولُوا مُدْبِرِينَ ﴾ مؤكداً عزمه بالقسم» (٢).

وقال الشيخ أبو بكر الجزائري: «من هداية الآيات: تغيير المنكر باليد لمن قدر عليه مقدّم على تغييره باللسان، والجمع بينهما أفضل»(٣).

ففي ضوء ما سلف ذكره للولد تغيير المنكر المتعلِّق بالوالد باليد، ولكن لابد من مراعاة ما يلي:

أولاً: يبدأ الولد ببيان شناعة المنكر المراد إزالته، وما يترتّب على ذلك من تعرّض الوالد لسخط الرب عزّ وجلّ ونقمته. وكل ذلك بلطف ورفق ولين وتواضع وأدب جميل. وينبغي أن يتجلّى في كلام الولد وتصرفاته أنه لا يقصد من وراء

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء/ الآيات: ٥٢ ـ ٥٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير التحرير والتنوير ١٧/١٧.

<sup>(</sup>٣) أيسر التفاسير ٣/ ١١٤.

احتسابه إلا النصح لمن تربطه معه رابطة الأبوة. وليتأسَّ في ذلك بخليل الرحمن إبراهيم عليه السلام الذي بدأ مع أبيه ببيان شناعة عبادة الأصنام بلطف ورفق ولين وأدب جميل وخلق حسن قبل الشروع في كسرها.

ثانياً: من آداب التغيير باليد مع عامة الناس - كما ذكر الإمام الغزالي - أن يقتصر في طريق التغيير على القدر المُحتاج إليه (١) ومراعاة الأدب عند تغيير المنكر المتعلِّق بالوالد ألزم وأوجب وآكد.

ثالثاً: يجب على الولد مراعاة ما يترتب على التغيير باليد، فإنْ كان الذي يترتب عليه من المفسدة أعظم من المصلحة، لم يكن له التغيير باليد؛ بل قد يكون محرَّماً. وله في هذا أسوة حسنة في رسول الله ﷺ حيث ترك الإنكار على بعض المنكرات خوفاً لما يترتّب عليه من مفاسد عظيمة، وأوصى بذلك أمته. ومن الشواهد الدالة على ذلك ما يلي:

- ١ \_ ترك النبي ﷺ قتل عبدالله بن أبي رغم استحقاقه خوفاً من نفور الناس من الإسلام.
- ٢ \_ ترك النبي ﷺ قتل الذي أساء الأدب معه في الجعرانة خوفاً من نفور الناس من الإسلام.
- ٣ \_ ترك النبي عَيَالِي قتل عبدالله بن ذي الخويصرة رغم إساءة الأدب معه خوفاً من نفور الناس من الإسلام.
  - ٤ \_ نهي النبي ﷺ عن إقامة الحد على السارق في الغزوة خشية لحوقه بالعدو.
- ٥ \_ ترك النبي عَلَيْ إعادة بناء الكعبة على ما كان عليه قبل عهد قريش خشية نفورهم عن الإسلام.
  - ٦ \_ ترك النبي ﷺ الأعرابي يبول في المسجد حتى فرغ منه.

<sup>(</sup>١) انظر: إحياء علوم الدين ٢/ ٣٣١.

٧ - غضّ النبي عَلَيْ الطرف عن مشاركة امرأة أهل بيت في النياحة قبل المبايعة.

٨ ـ منع النبي ﷺ عن الخروج على الأئمة الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها .

9 \_ أمر النبي عَلَيْة بالصبر على الأمراء الذين يُرى عندهم المعصية مع ضرورة كراهيتها (١).

وقد أكد هذا أيضاً علماء الأمة. فعلى سبيل المثال قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وإذا كان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أعظم الواجبات أو المستحبات لابد أن تكون المصلحة فيها راجحة على المفسدة إذْ بهذا بُعِثت الرسل، ونزلت الكتب، والله لا يحب الفساد. فحيث كانت مفسدة الأمر والنهي أعظم لم يكن مما أمر الله به، وإن كان قد تُرك واجب وفُعِل محرَّم (٢).

وقال الإمام ابن القيم: «فإذا كان وإنكار المنكر يستلزم ما هو أنكر منه وأبغض إلى الله ورسوله فإنه لا يسوغ إنكاره، وإن كان الله يبغضه ويمقت أهله. وهذا كالإنكار على الملوك والولاة بالخروج عليهم، فإنه أساس كل شر وفتنة إلى آخر الدهر»(٣).

فخلاصة القول: إذا استلزم تغيير الولد المنكر باليد منكراً أعظم فليس له أن يقدم على ذلك. والله تعالى أعلم بالصواب.

تنبيه: وما ذُكِرَ للوالد فهو للوالدة كذلك حيث يقاسُ أمرها على الوالد. والله تعالى أعلم بالصواب.

(١) انظر تفصيل هذه المواقف والتوجيهات مع تخريجها والتعليق عليها في كتابي: «من صفات الداعية: مراعاة أحوال المخاطبين» من ص٩١ إلى ص١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص١٧ باختصار.

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين ٣/ ١٥.

#### 

الحمد لله الذي أنعم على العبد الضعيف بإنجاز هذا البحث، وأسأله سبحانه وتعالى أن يتقبّله ويجعله نافعاً مفيداً للإسلام والمسلمين، ويعفو عما حصل فيه من خطأ وتقصير.

وقد تجلّى في هذا البحث عدة أُمور. منها ما يلي:

١ \_ مشروعية الاحتساب على الأبوين، ومما يدلُّ على هذا ما يلي:

- (أ) شمول النصوص الدالة على فرضية الاحتساب، الاحتساب على اله الدين.
  - (ب) ورود نصوص خاصة تدلّ على فرضية الاحتساب على الأقارب.
    - (ج) قيام خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام بالاحتساب على أبيه .
      - (د) قيام الرسول الكريم عَلَيْ بالاحتساب على أعمامه.
  - (هـ) قيام عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي بالاحتساب على أبيه.
- (و) احتساب سالم بن عبدالله رضي الله عنهما على أبيه تأخيرَه الصلاة في السفر.
- (ز) تذكير النبي على إذا نسي يدل على مشروعية الاحتساب على الوالدين.
  - (ح) عِظَم حق الوالدين يقتضي الاهتمام البالغ بالاحتساب عليهما .
  - (ط) احتساب المرء على الوالدين مما يقوي احتسابه على الآخرين.
  - (ك) منزلة الأبوين في الأسرة تقتضي العناية الفائقة بالاحتساب عليهما.
- ٢ \_ يُحتَسب على الوالدين بالتعريف، والنهي بالوعظ والنصح والتخويف بالله تعالى، ولكن كل هذا بلطف ولين ورفق من غير عنف ولا غضب.
- ٣ \_ للعلماء رأيان حول الاحتساب على الوالدين بالتعنيف، وقد توصّل الباحث

- في هذا إلى ما يلي:
- (أ) إنّ الأصل في الاحتساب على الوالدين الابتعاد عن التعنيف.
- (ب) في حالة إصرار الوالدين الكافرين على الشرك والسب للنبي الكريم على حالة إصرار الوالدين الكافرين على الشرك والسب عليهما بالتعنيف.
- (ج) في حالة إصرار الوالدين المسلمين على المعاصي يُحتَسب عليهما بالتعنيف في نطاق ضيق جداً.
- (د) يجب الاقتصار على قدر الحاجة في حالة اللجوء إلى الاحتساب بالتعنيف.
- (هـ) إذا ترتب على الاحتساب بالتعنيف منكر أعظم، لم يكن الاحتساب بالتعنيف مأموراً به ، بل يكون محرَّماً .
  - ٤ \_ وتوصّل الباحث حول تغيير المنكر المتعلّق بالوالدين إلى ما يلي:
  - (أ) يبدأ الولد ببيان شناعة المنكر المراد تغييره وما يترتب عليه.
- (ب) في حالة عدم جدوى الإنكار بالتعريف، والنهي بالوعظ والتخويف بالله تعالى يقتصر الولد على تغيير القدر المحتاج من المنكر.
- (ج) يجب مراعاة ما يترتب على التغيير باليد. فإذا كان الذي يترتب عليه من المفسدة أعظم من المصلحة، لم يكن للولد أن يقدم على التغيير باليد، بل يكون حراماً.

وبهذه المناسبة أناشد المسلمين بالاهتمام بالاحتساب على الآباء والأمهات مراعين الآداب الإسلامية في ذلك، كما أوصي الآباء والأمهات بقبول احتساب الأبناء عليهم وتشجيعهم على ذلك لعل الله تعالى يقينا جميعاً من النار التي وقودها الناس والحجارة.

وصلى الله تعالى على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه وأتباعه إلى يوم الدّين، وبارك وسلم، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## فائهة الهراجع والمصادر

- 1\_ «الأحاديث المختارة» للإمام ضياء الدين المقدسي، التوزيع: مكتبة النهضة الحديثة مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ، بتحقيق الشيخ عبدالملك بن عبدالله بن دهش.
- ٢\_ «الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان» الأمير علاء الدين الفارسي، ط: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ، بتحقيق الشيخ شعيب الأرناؤوط.
- ٣\_ «إحياء علوم الدين» للإمام أبي حامد الغزالي، ط: دار المعرفة بيروت، سنة الطبعة ١٤٠٣هـ.
- ٤ \_ «الأدب المفرد» للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، ط: عالم الكتب بيروت،
  الطبعة الثانية ١٤٠٥هـ، بترتيب وتقديم الأستاذ كمال يوسف الحوت.
- ٥\_ «إعلام الموقعين عن رب العالمين» للإمام ابن قيم الجوزية، ط: دار الفكر بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٧هـ، بتحقيق الشيخ محيي الدين عبدالحميد.
- 7\_ «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» لشيخ الإسلام ابن تيمية، ط: دار الكتاب الجديد بيروت، الطبعة الأولى ١٣٩٦هـ، بتحقيق د. صلاح الدين المنجد.
- «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» للسيد جلال الدين العمري، الناشر: شركة
  الشعاع للنشر الكويت، بدون الطبعة، سنة الطبع ١٤٠٠هـ
- ٨ «أيسر التفاسير لكلام العلي العزيز» للشيخ أبي بكر الجزائري، بدون اسم الناشر،
  ١٤٠٧ هـ.
- ٩ «تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي» للشيخ محمد عبدالرحمن المباركفوري،
  ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- 1 «التشريع الجنائي الإسلامي» للأستاذ عبدالقادر عودة، ط: دار الكتاب العربي بيروت، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- 11 \_ «تفسير البحر المحيط» للإمام أبن حيان الأندلسي، ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ، بتحقيق الأساتذة عادل أحمد وعلي محمد

- ود. زكريا النوقى ود. أحمد الجمل.
- 17 \_ «تفسير البيضاوي» للقاضي ناصر الدين البيضاوي، ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- 17 \_ «تفسير التحرير والتنوير» للشيخ محمد طاهر ابن عاشور، ط: الدار التونسية للنشر تونس، بدون الطبعة، سنة الطبع ١٣٩٩هـ.
- 1٤ \_ «تفسير أبي السعود» المسمَّى بـ «إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم» للقاضي أبي السعود، ط: دار إحياء التراث العربي، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- ١٥ \_ «تفسير الطبري» المسمَّى بـ «جامع البيان من تأويل آي القرآن» للإمام أبي جعفر الطبري توزيع: دار التربية والتراث مكة المكرمة، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- 17 ـ «تفسير القاسمي» المسمَّى بـ «محاسن التأويل» للعلَّامة محمد جمال الدين القاسم، ط: دار الفكر بيروت، الطبعة الثالثة ١٣٩٨هـ، بتحقيق الشيخ محمد فؤاد عبدالباقي.
- ١٧ \_ «تفسير القرطبي» المسمَّى بـ «الجامع لأحكام القرآن» للإمام أبي عبدالله القرطبي، ط: دار إحياء التراث العربي بيروت، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- 1/ «التفسير الكبير» المسمَّى بـ «مفاتيح الغيب» للإمام فخر الدين الرازي، ط: دار الكتب العلمية طهران، الطبعة الثالثة، بدون سنة الطبع.
- 19 \_ «تفسير ابن كثير» المسمَّى بـ «تفسير القرآن العظيم» للحافظ ابن كثير، ط: دارالفيحاء دمشق ودارالسلام الرياض، الطبعة الأولى ١٣ ٤هـ، بتقديم الشيخ عبدالقادر الأرناؤوط.
- ٢٠ ـ «تفسير المنار» للسيد محمد رشيد رضا، ط: دار المعرفة بيروت، الطبعة الثانية، بدون سنة الطبع.
- ٢١ ـ «تنبيه الغافلين عن أعمال الجاهلين» للإمام ابن النّحاس الدمشقي، ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ، بتحقيق الأستاذ عماد الدّين عباس سعيد.
- ٢٢ \_ «جامع الترمذي» (المطبوع مع شرحه تحفة الأحوذي) للإمام أبي عيسى محمد

- ابن عيسى الترمذي، ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- ٢٣ \_ «دعوة الرسل إلى الله تعالى» للشيخ محمد أحمد العدوي، ط: دار المعرفة بيروت، بدون الطبعة، سنة الطبع ١٤١٤هـ.
- ٢٤ \_ «روح المعاني» للعلامة محمود الألوسي، ط: دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الرابعة ١٤٠٥هـ.
- ٢٥ \_ «زاد المسير في علم التفسير» للحافظ ابن الجوزي، ط: المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى ١٣٨٤هـ.
- ٢٦ \_ «سلسلة الأحاديث الصحيحة» للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط: المكتبة الإسلامية، عمان والدار السلفية الكويت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- ٢٧ \_ «سنن أبي داود» (المطبوع مع عون المعبود) للإمام أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني، ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى
- ٢٨ ـ «سنن ابن ماجه» للإمام أبي عبدالله محمد بن يزيد القزويني ابن ماجه، ط: شركة الطباعة العربية السعودية، الطبعة الثانية ١٤٠٤هـ، بتحقيق د. محمد مصطفى الأعظمى.
- ٢٩ \_ «السيرة النبوية الصحيحة» للدكتور أكرم ضياء العمري، ط: مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة، بدون الطبعة، سنة الطبع ١٤١٢هـ.
- ٣٠\_ «شرح النووي على صحيح مسلم» للإمام النووي، ط: دار الفكر بيروت، بدون الطبعة، سنة الطبع ١٤٠١هـ.
- ٣١ \_ «صحيح البخاري» (المطبوع مع فتح الباري) للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، نشر وتوزيع: رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- ٣٢\_ «صَحيح سنن الترمذي» اختيار الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، نشر: مكتب التربية العربي لدول الخليج الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ، بإشراف الشيخ زهير الشاويش.

- ٣٢ "صحيح سنن أبي داود" صحّح أحاديثه الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: مكتب التربية العربي لدول الخليج الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠١هـ، بإشراف الشيخ زهير الشاويش.
- ٣٤ «صحيح سنن ابن ماجه» اختيار الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: مكتب التربية العربي لدول الخليج، الرياض، الطبعة الثالثة ١٤٠٨هـ، بإشراف الشيخ زهير الشاويش.
- ٣٥ ـ «صحيح مسلم» للإمام مسلم بن حجاج القشيري، نشر وتوزيع: رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية، بدون الطبعة، سنة الطبع ١٤٠٠هـ، بتحقيق الشيخ محمد فؤاد عبدالباقي.
- ٣٦ \_ «عمدة القارئ» للعلامة بدر الدين العيني، ط: دار الفكر بيروت، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- ٣٧ \_ «عون المعبود شرح سنن أبي داود» للشيخ أبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي ط: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- ٣٨ \_ «غرائب القرآن ورخائب الفرقان» للعلامة نظام الدين النيسابوري، ط: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، الطبعة الأولى ١٣٨١هـ، بتحقيق ومراجعة الشيخ إبراهيم عطوة عوض.
- ٣٩ ـ «فتح الباري» للحافظ ابن حجر، نشر وتوزيع: رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- ٤ \_ «فتح البيان في مقاصد القرآن» للشيخ صديق حسن خان، ط: مطبعة العاصمة القاهرة، بدون الطبعة، وسنة الطبع.
- 13 \_ «قصص الأنبياء في القرآن الكريم وما فيها من العبر» للشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي، ط: دار روضة الناظر للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى 1810هـ.
- ٤٢ \_ «القول البيِّن الأظهر في الدعوة إلى الله والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر»

- للشيخ عبدالعزيز بن عبدالله الراجحي، ط: مكتبة دار السلام الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ.
- 27 \_ «الكشّاف من حقائق التنزيل وعيون الأقاويل» للعلّامة أبي القاسم الزمخشري، ط: دار المعرفة بيروت، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- 25 \_ «الكنز الأكبر في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» للشيخ عبدالرحمن بن أبي بكر بن داود الصالحي الحنبلي، ط. مكتبة نزار مصطفى الباز مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ.
- 20 \_ «مجمع الزوائد ومنبع الفوائد» للحافظ نور الدين الهيثمي، ط: دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ.
- 27 \_ «مختصر تفسير ابن كثير» المسمَّى: (تيسير العلي القدير لاختصار تفسير ابن كثير) للشيخ محمد نسيب الرفاعي، ط. مكتبة المعارف الرياض، الطبعة الخامسة ١٤٠٨هـ.
- 27 \_ «مختصر منهاج القاصدين» للإمام أحمد بن محمد المقدسي، ط: المكتب الإسلامي، الطبعة السابعة ٢٠٤١هـ. بتحقيق الشيخ زهير الشاويش.
- 8A \_ «المستدرك على الصحيحين» للإمام أبي عبدالله الحاكم، ط: دار الكتاب العربي بيروت، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- ٤٩ \_ «المسند» للإمام أحمد بن حنبل، ط: المكتب الإسلامي، بدون الطبعة وسنة الطبع. (أو: ط: دار المعارف مصر، الطبعة الثالثة ١٣٦٨هـ).
- ٥ «مسند أبي يعلى الموصلي» للإمام أحمد بن علي بن المثنى التميمي، ط: دار المأمون للتراث دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ، بتحقيق الأستاذ حسين سليم أسد.
- ٥١ \_ «معالم السنن» للإمام أبي سليمان الخطابي، ط: المكتبة العلمية بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠١هـ.
- ٥٢ \_ «المفردات في غريب القرآن» للإمام الراغب الأصفهاني، ط: دار المعرفة بيروت، بدون الطبعة وسنة الطبع، بتحقيق الأستاذ محمد سيد كيلاني.

- ٥٣ ـ «من صفات الداعية: اللين والرفق» لـ فضل إلهي، ط: إدارة ترجمان الإسلام ماكستان، الطبعة الثالثة ١٤١٤هـ.
- 02 \_ «من صفات الداعية: مراعاة أحوال المخاطبين» لـ فضل إلهي، ط: إدارة ترجمان الإسلام باكستان، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.
- ٥٥ \_ «نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر» للحافظ ابن حجر، ط. قران محل كراتشي باكستان، بدون الطبعة وسنة الطبع.
- ٥٦ \_ «نصاب الاحتساب» للشيخ عمر بن محمد بن عوض السنامي، ط: دار العلوم الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ، بتحقيق د. موثل يوسف عز الدين.
- ٥٧ ـ «النهاية في غريب الحديث والأثر» للإمام ابن الأثير، ط: المكتبة الإسلامية، الطبعة الأولى ١٣٨٣هـ، بتحقيق الأستاذين محمود محمد الطناحي وطاهر أحمد الزاوي.
- ٥٨ \_ «هامش الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان» للشيخ شعيب الأرناؤوط، ط: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- ٥٩ ـ «هامش صحيح مسلم» للشيخ محمد فؤاد عبدالباقي، نشر وتوزيع: رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية، بدون الطبعة، سنة الطبع ١٤٠٠هـ.
- ٠٠ \_ «هامش المسند» للشيخ أحمد محمد شاكر، ط: دار المعارف مصر، الطبعة الثالثة ١٣٦٨هـ.
- 71 \_ «هامش مسند أبي يعلى الموصلي» للأستاذ حسين سليم أسد، ط: دار المأمون للتراث دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.

\* \* \* \* \*

77 \_ «التدابير الواقية من المخدرات في الإسلام» (رسالة الدكتوراه) للدكتور فيصل بن جعفر بالي (غير منشورة).

## فمرس الهوضوعات

| المقلمه                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| مدخل مدخل                                                                     |
| تساؤلات البحث                                                                 |
| الأمور التي راعيتها في هذا البحث الأمور التي راعيتها في                       |
| خطة البحث                                                                     |
| الشكر والدعاء                                                                 |
| المبحث الأول                                                                  |
| مشروعية الاحتساب على الوالدين                                                 |
|                                                                               |
| مهيد                                                                          |
| (أ) النصوص الدالة على شرعية الاحتساب تشمل الاحتساب على الجميع ١٠              |
| (ب) النصوص الدالة على فرضية الاحتساب على الأقارب ١٢٠٠٠٠٠٠                     |
| (ج) قيام خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام بالاحتساب على أبيه ١٧٠٠٠٠١           |
| (د) قيام رُسول الله ﷺ بالاحتساب على أعمامه ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠                         |
| (هـ) احتساب عبدالله رضي الله عنه بن عبدالله بن أبي على أبيه                   |
| (و) احتساب سالم بن عبدالله رضي الله عنهما على أبيه تأخيرَه الصلاة في السفر ٢٣ |
| (ز) تذكير النبي على عند نسيانه يدلُّ على مشروعيَّة الاحتساب على الأبوين ٢٤    |
| (ح) عِظَم حق الأبوين يقتضي الاهتمام البالغ بالاحتساب عليهما ٢٨ ٢٨             |
| (ط) احتساب المرء على الوالدين مما يقوي احتسابه على الآخرين ٢١٠٠٠٠             |
| (ك) منالة الأبوين في الأسرة تقتضي العناية الفائقة بالاحتساب عليهما ٣٣         |

# المبحث الثاني درجات الاحتساب على الوالدين وآدابه

| تمهید                                                                |
|----------------------------------------------------------------------|
| (أ) الاحتساب «بالتعريف» و «النهي بالوعظ والنصح والتخويف بالله تعالى» |
| ٣٦                                                                   |
| (ب) هل للولد أن يحتسب على الوالدين بالتعنيف؟                         |
| (جـ) هل للولد أن يغيِّر المنكر المتعلِّق بالأبوين باليد؟ ٤٧          |
| الخاتـــمة: نتائج البحث وتوصية٥٣                                     |
| المصادر والمراجع مه                                                  |
| فهرس المحتويات                                                       |

# صدر للمؤلف

| الطبعة الخامسة   | التدابير الواقية من الزنا في الفقه الإسلامي           | teenteen 1 |
|------------------|-------------------------------------------------------|------------|
| الطبعة الرابعة   | التدابير الواقية من الربا في الإسلام                  | Y          |
| بعة الثالثة عشرة | حب النبي ﷺ وعلاماته الط                               |            |
| الطبعة السابعة   | الحسبة: تعريفها ومشروعيتها ووجوبها                    | 1          |
|                  | الحسبة في العصر النبوي وعصر الخلفاء الراشدين          |            |
| الطبعة الثالثة   | رضي الله عنهم                                         |            |
| الطبعة السادسة   | شبهات حول الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر             | P mouse    |
| الطبعة الخامسة   | الحرص على هداية الناس (في ضوء النصوص وسير الصالحين)   | <b>Y</b>   |
| الطبعة السابعة   | من صفات الداعية: اللين والرفق                         | A          |
|                  | مسؤولية النساء في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر (في |            |
| الطبعة الرابعة   | ضوء النصوص وسير الصالحين)                             |            |
| الطبعة الثامنة   | مفاتيح الرزق (في ضوء الكتاب والسنة)                   | 1.         |
| الطبعة التاسعة   | فضل آية الكرسي وتفسيرها                               | 11         |
|                  | من صفات الداعية: مراعاة أحوال المخاطبين (في ضوء       | 17         |
| الطبعة الثالثة   | الكتاب والسنة)                                        |            |
| الطبعة الثامنة   | اهمية صلاة الجماعة (في ضوء النصوص وسير الصالحين)      | W          |
| الطبعة الثانية   | حكم الإنكار في مسائل الخلاف                           | 3/ 2000    |
|                  | قصة بعث ابي بكر جيش اسامة رضي الله عنهما (دراسة       | 10         |
| الطبعة الأولى    | دعوية)                                                |            |
| الطبعة الأولى    | الاحتساب على الوالدين: مشروعيته، ودرجاته، وآدابه      | 17         |
| الطبعة الثانية   | الاحتساب على الأطفال                                  | W          |
| الطبعة الثانية   | السلوك وأثره في الدعوة إلى الله تعالى                 | _ W        |
| الطبعة الأولى    | فضل الدعوة إلى الله تعالى                             | 19         |
| الطبعة السادسة   | مفاتيح الرزق في ضوء الكتاب والسنة، باللغة الأردية     | - Y -      |
| الطبعة الثالثة   | حب النبي 癱 وعلاماته، باللغة الأردية                   | ٢١         |
|                  | قصة بعث ابي بكر جيش اسامة رضي الله عنهما: دراسة       | 77         |
| تحت الطبع        | دعوية، باللغة الأدية                                  |            |
|                  |                                                       | A          |